GL H 294.5213
TUK

121185
LBSNAA

TIEÇIU प्रशासन अकावमी
LBSNAA

TIEÇIU प्रशासन अकावमी
LBSNAA

TIEÇIU प्रशासन अकावमी
LBSNAA

12.1165
GRAMMUSSOORIE

GRAMMUSSOORIE

GRAMMUSSOORIE

12.1165
12.1165
12.1165
12.1165
12.1165
12.1165
12.1165
12.1165
12.1165
12.1165
12.1165
13.1165
14.1165
15.1165
16.1165
17.1165
17.1165
17.1165
17.1165
17.1165
17.1165
17.1165
17.1165
17.1165
17.1165
17.1165
17.1165
17.1165
17.1165
17.1165
17.1165
17.1165
17.1165
17.1165
17.1165
17.1165
17.1165
17.1165
17.1165
17.1165
17.1165
17.1165
17.1165
17.1165
17.1165
17.1165
17.1165
17.1165
17.1165
17.1165
17.1165
17.1165
17.1165
17.1165
17.1165
17.1165
17.1165
17.1165
17.1165
17.1165
17.1165
17.1165
17.1165
17.1165
17.1165
17.1165
17.1165
17.1165
17.1165
17.1165
17.1165
17.1165
17.1165
17.1165
17.1165
17.1165
17.1165
17.1165
17.1165
17.1165
17.1165
17.1165
17.1165
17.1165
17.1165
17.1165
17.1165
17.1165
17.1165
17.1165
17.1165
17.1165
17.1165
17.1165
17.1165
17.1165
17.1165
17.1165
17.1165
17.1165
17.1165
17.1165
17.1165
17.1165
17.1165
17.1165
17.1165
17.1165
17.1165
17.1165
17.1165
17.1165
17.1165
17.1165
17.1165
17.1165
17.1165
17.1165
17.1165
17.1165
17.1165
17.1165
17.1165
17.1165
17.1165
17.1165
17.1165
17.1165
17.1165
17.1165
17.1165
17.1165
17.1165
17.1165
17.1165
17.1165
17.1165
17.1165
17.1165
17.1165
17.1165
17.1165
17.1165
17.1165
17.1165
17.1165
17.1165
17.1165
17.1165
17.1165
17.1165
17.1165
17.1165
17.1165
17.1165
17.1165
17.1165
17.1165
17.1165
17.1165
17.1165
17.1165
17.1165
17.1165
17.1165
17.1165
17.1165
17.1165
17.1165
17.1165
17.1165
17.1165
17.1165
17.1165
17.1165
17.1165
17.1165
17.1165
17.1165
17.1165
17.1165
17.1165
17.1165
17.1165
17.1165
17.1165
17.1165
17.1165
17.1165
17.1165
17.1165
17.1165
17.1165
17.1165
17.1165
17.1165
17.1165
17.1165
17.1165
17.1165
17.1165
17.1165
17.1165
17.1165
17.1165
17.1165
17.1165
17.1165
17.1165
17.1165
17.1165
17.1165
17.1165
17.1165
17.1165
17.1165
17.1165
17.1165
17.1165
17.1165
17.1165
17.1165
17.1165
17.1165
17.1165
17.1165
17.1165
17.1165
17.1165
17.1165
17.1165
17.1165
17.1165
17.1



मुद्रक तथा प्रकाशक घनश्यामदास जालान गीताप्रेस, गोरखपुर

> सं० १९९१ से १९९८ तक ५,१९५० सं० २०१० तृतीय संस्करण ५,००० सं० २०११ चतुर्थ संस्करण ५,००० कुछ १५,२५०

मूल्य १।=) एक रुपया छः आना सजिल्द १॥।) एक रुपया बारह आना

पता-गीताप्रेस, पो० गीताप्रेस ( गोरखपुर )

# ङ अनुक्रमणिका

| आध                   | ाय विषय                      |     | 9   | ष्ट-संस्था |  |  |
|----------------------|------------------------------|-----|-----|------------|--|--|
| ग्रन                 | यकारकी प्रस्तावना            |     | ••• | 4          |  |  |
|                      | पूर्वस्वण्ड—कर्मकाण्ड        |     |     |            |  |  |
|                      | मङ्गलाचरण                    | ••• | ••• | 28         |  |  |
| 8                    | काल-निर्णय                   | ••• | ••• | २९         |  |  |
| २                    | पूर्ववृत्त                   | ••• | ••• | 48         |  |  |
| ₹                    | संसारका अनुभव                | ••• |     | ૮ર         |  |  |
| मध्यखण्डउपासनाकाण्ड  |                              |     |     |            |  |  |
| ٧                    | आत्मचरित्र ( बीजाध्याय )     | ••• | ••• | ११७        |  |  |
| 4                    | वारकरी सम्प्रदायका साधनमार्ग | ••• | ••• | १३२        |  |  |
| Ę                    | तुकारामजीका ग्रन्थाध्ययन     | ••• | ••• | १७७        |  |  |
| 9                    | गुरु-कृपा और कवित्व-स्फूर्ति | ••• | ••• | २६१        |  |  |
| 6                    | चित्तग्रुद्धिके उपाय         | ••• | ••• | २९२        |  |  |
| 9                    | सगुणमक्ति और दर्शनोत्कण्ठा   | ••• | ••• | ३५७        |  |  |
| १०                   | श्रीविद्वल-स्वरूप            | ••• | ••• | ¥0¥        |  |  |
| ₹ १                  | सगुण-साक्षात्कार             | ••• | ••• | ४२५        |  |  |
| उत्तरखण्ड—ज्ञानकाण्ड |                              |     |     |            |  |  |
| १२                   | मेच-वृष्टि                   | ••• | ••• | ¥83        |  |  |
| ₹₹                   | चातक-मण्डल                   | ••• | ••• | 488        |  |  |
|                      | तुकाराम महाराज और जिजामाई    | ••• | ••• | 440        |  |  |
| १५                   | षन्यता और प्रयाण             | ••• | ••• | 444        |  |  |

# ॐ वित्र-सूची

| संख्या | नाम                                 |        | áa                 |
|--------|-------------------------------------|--------|--------------------|
| ( १    | ) श्रीविद्वल · · ·                  | •••    | प्रस्तावनाके सामने |
| ( २    | ) श्रीविद्वल रुखमाई, पण्ढरपुर       | •••    | मंगलाचरणके सामने   |
| ( ₹    | ) श्रीतुकाराम · · ·                 | •••    | २९                 |
| ( ¥    | ) तुकारामजीका जन्मस्थान             | •••    | ८७                 |
| ( ५    | ) श्रीतुकारामजीके हस्ताश्चर         | •••    | २५६                |
| ( ६    | ) भण्डारा पहाड़ •••                 | •••    | ३२६                |
| ( ७    | ) इन्द्रायणीका दह और भामनाथ         | •••    | ४३५                |
| ( 6    | ) तुलसीवन और शिला                   | •••    | ***                |
| ( 3    | ) बैकुण्ठप्रयाणके स्थानमें नांदरगीक | ा वक्ष | 4 90               |





#### प्रस्तावना

भगवान् श्रीपण्डुरङ्गकी कृपाते आज श्रीकृष्णजन्माष्टमी ( संबत् १९७७ ) के परम श्रुम अवसप्पर में अपने पाठकोंको श्रीतुकाराम महाराजका यह चरित्र मेंट करता हूँ । चरित्रप्रन्योंमें मेरा प्रयम प्रयास प्रमाकित मोरोपन्त और काव्यविचेचन' या जो आठ वर्षके सतत उद्योगके फल्स्वरूप संवत् १९६५ में ( मराठी भाषामें ) प्रकाधित हुआ । इसके अनन्तर श्रीएकनाय महाराजका संक्षित चरित्र संवत् १९६७ के पीप मासमें और शनेद्वर महाराजका चरित्र और प्रन्य-विचेचन संवत् १९६९ के चैत्र मासमें प्रकाधित हुआ । इसके आठ वर्ष बाद यह प्रन्य प्रकाधित हो रहा है । श्रीतुकाराम महाराजके ऋणसे अंदातः मुक्त होनेका यह सुअवसर भगवान्ते प्रदान किया, इसके लिये उन दयायन श्रीनारायणके चरणकमलोंमें प्रणामकर किञ्चित् प्रास्ताविक आरम्भ करता हूँ ।

सबसे पहले इस प्रत्यके आधारके सम्बन्धमें कुछ कहना आवश्यक है। प्रयम और मुख्य आधार श्रीतुकारामकी अमञ्जवाणी ही है। महाराजका चरित्र यथार्थमें उनके अभञ्जोंमें ही चित्रित है। उनका अन्तरङ्ग, उनका अम्यास, उनके अनुमव और उपदेश उनके अमञ्जोंमें इतनी उत्तमताके साथ निखर आये हैं कि इतना सुन्दर वर्णन और किसीसे भी बन न पहेगा। महाराजके अमञ्जोंको जो जितनी ही आखा, आदर और चायसे पढ़ेगा और मनन करेगा, उसके सामने महाराज भी अपना हृदय, उतना ही अधिक, लोलकर रख देंगे। महा-राजकी पूर्वपरम्पराको अवस्य ही समझ लेना होगा। मैं यह निःसंकोच और निषड़क कह सकता हूँ कि परम्पराको समझते हुए श्रीतुकाराम महाराजकी वाणीके श्रवण-मनन-निदिष्यासनक्य सस्तंगमें मेरे जीवनके कुछ दिन यानी बीस-पचीस वर्ष बीते हैं। श्रीतुकाराम महाराजके अमझ उनके सहज उद्गार हैं, उनमें कृत्रिमता नाममात्रको भी नहीं है— न विचारोंमें है, न भाषामें ही । कुछ प्रन्य शानसंग्रहक होते हैं, कुछ उपदेशपरक और कुछ स्वगतभाषणरूप । तुकाराम महाराजने जो अमझ रचे वे संसारके शानमण्डारको मरनेकी बुद्धिसे नहीं रचे । संसारको सीख देनेके लिये कुछ अमझ उन्होंने कहे हैं सही, पर अधिकांश अमझ उनके, भगवानके साथ एकान्तकी सहज स्पूर्तिसे ही निकले हुए हैं । अथवा कुछ ऐसे भी अमझ हैं जो उनके स्वगतसंख्यपे निकल पड़े हैं। प्तुका कहे करूँ, मनसे संवाद । अपनी ही बात, आपसे ही, ऐसा उनके मनका बैठका था, इससे उनके अमझ प्रायः उनके स्वगतमापणोद्वारसे ही हैं । अनेक प्रसन्नोंको वर्णन इस चरित्रग्रन्थमें उन्होंके अमझोंद्वारा हुआ है । स्थान-स्थानपर जो उनके अमझोंको अवतरण दिये हैं उसका कारण भी यही है।

श्रीतुकारामकी अमङ्गवानी ही इस चरित्रका मुख्य और प्रथम आधार तो है ही; पर इन अमङ्गांका चुनाव कैवे किया, किन-किन संग्रहोंको देला और किनको प्रमाण माना, यह भी यहाँ बता देना आवश्यक है । सबते पहले, माधवचन्द्रोवाने संवत् १९२२-२४ में तुकारामकी ध्याथा? धिला अपेस छे अमङ्ग थे । इसके १३२८ अमङ्ग थे । इसके पश्चात् बग्वई-धिलाविभागके डाइरेक्टर सर अलेकजैण्डर ग्रांटकी विफारिशसे बग्वई-सरकारने चौबीस हजार रुपया खर्च करके विष्णुधाकी पण्डित तथा शङ्कर पण्डरङ्ग पण्डितसे संग्रीधन कराकर साढ़े चार इजार अमङ्गांका एक संग्रह इन्द्रुप्यकाश्यप्रेससे छप्याकर प्रकाशित किया । इन पण्डितद्यने देहु, तलेगाँक, कहुए और पण्डरपुरकी पुरानी इस्तालिल प्रतियांको देखकर एक प्रति तैयार की और इस प्रकार यह लिलत प्रतियांको देखकर एक प्रति तैयार की और इस वारकरियांक तकालीन प्रसिद्ध नेता भारू काटकरकी मुद्दर लगी है और वह सम्बक्त लेनों माह लिखा है कि इस प्रन्यको हमने देहु स्वानमें देखा है । यह सबके लेनेयोग्य है । इस प्रन्यको हमने देहु स्वानमें देखा है । यह सबके लेनेयोग्य है । इस प्रन्यमें आरम्भमें श्रीतकाराम

महाराजका चरित्र अंगरेजी और मराठी भाषाओंमें दिया गया है । जो महीपति बाबाके आधारपर लिखा गया है । इसमें पादिटप्पणियोंमें पाठभेद तथा कठिन शब्दोंके अर्थ दिये गये हैं। जिन पुरानी इसालिसित प्रतियोपरसे यह ग्रन्थ उतारा गया। उन प्रतियोंको मैंने देखा है। ये सब प्रतियाँ सौ-सवा-सौ वर्षके आरोकी नहीं हैं। तथापि उनकी कोई परम्परा तो अवश्य है। इन पण्डिलद्वयको सन्ताजी जगनाडेकी वही देखनेको नहीं मिली। यह भी स्पष्ट है। तथापि सब बातोंका विचार करते हुए 'इन्दप्रकाश' से प्रकाशित यह संग्रह बहुत अच्छा है। छपे हुए संग्रहोंमें सबसे अच्छा संग्रह यही है । इसके बाद माँडगाँवकरजीने भी पाठभेदोंके साथ एक संग्रह छापा है । आपटे और निर्णयसागर आदिने भी विषयविभाग करके भिन्न-भिन्न संग्रह प्रकाशित किये हैं। तकाराम तात्याका नौ हजार अभन्नोंका संग्रह संवत् १९४६ में प्रकाशित हुआ । तुकाराम महाराजके अभन्तोंका सुखिर एकाग्र दृष्टिसे विचार करनेपर इस संग्रहमें संगृहीत अनेक अमन्न तुकारामके नहीं प्रतीत होते. पर इसका यह मतलब नहीं कि इस संग्रहके ऐसे सभी अभन्न जो अन्य संप्रहोंमें नहीं हैं। प्रक्षिप्त हों । बात यह है कि अमीतक अभक्तोंकी पूरी खोज और पूरल अच्छी तरहसे होने ही न पायी है। पराने संग्रहोंमें प्राय: साढे चार हजारसे अधिक अभक्त नहीं हैं और तुकारामके सर्वमान्य अभक्त इतने ही हैं। संवत १९६६ में श्रीविष्णुबोबा जोगने सार्थ संग्रह छापा । सब अभन्नोंका अर्थ लगानेका यह प्रथम ही प्रयास था। इस दृष्टिसे यह संग्रह अच्छा है। इस संग्रहके साथ बारह पृष्ठोंकी एक प्रस्तावना श्रीविष्णुबोवाने जोडी है और उसके बाद ही उन्हींके आग्रहरी मेरा लिखा हुआ श्रीतुकाराम महाराजका अस्य चरित्र बारह प्रश्नोंमें आ गया है। पण्टरपुरमें श्रीतुकाराम महाराजके अमझोंकी दो प्राचीन बहियाँ हैं जो वारकरीमण्डलमें प्रसादस्वरूप मानी जाती हैं। एक वहाँके बहवों यानी पण्डोंकी बही और दूसरी मालियोंकी । पहली बही दो सौ वर्ष पुरानीः सुविख्यात विद्वलमक्त श्रीप्रहादबोवा बडवेके समयकी मानी जाती है। यह वही गङ्ककाकाके मठमें है। दूसरी वही मालियोंकी

देहकर तथा वासकरके अलाड़ोंमें सम्मान्य है। बडवोंकी बहीपरसे पनेके आर्यभवणप्रेसने श्रीहरिनारायण आपटेके तत्त्वावधानमें चार हजाूर बानबे अभक्तोंका संग्रह और मालियोंकी बहीपरसे पुस्तकविकेता श्रीगोडबोलेजीने जगद्धितेच्छुप्रेससे साढ़े चार हजार अभङ्गोंका संप्रह प्रकाशित किया । ये दोनों संग्रह संवत १९७० में प्रकाशित हए । दोनों ही संग्रह सम्प्रदायमान्य हैं और वारकरियोंके भजनोंमें इन्हींसे काम लिया जाता है। इनके सिवा दो संग्रह और हैं। श्रीतुकाराम महाराजको वैकुण्ठ सिधारे पूरे तीन सौ वर्ष भी न बीतने पाये थे कि उनके अमङ्गोर्मे पाठभेद और प्रक्षिप्त अभङ्गोंका झगडा चल पड़ा और उनके असली अमञ्जोंके विषयमें सबकी एक राय होना बड़ा कठिन हो गया । ऐसा क्यों हुआ, यह भी एक प्रश्न है और इसीका उत्तर ढूँढनेके प्रयासमें श्रीतकाराम महाराजके असली अभङ्कोंका संग्रह दूँद निकालनेकी ओर सब शोधकोंका ध्यान लगा। आशाकी यह एक झलक-सी दिखायी दी कि यदि श्रीतकाराम महाराजके लेखक गङ्गाराम मवाल और सन्ताजी तेली जगनाडेदारा लिखित अभक्षोंकी बहियाँ कहींसे मिल जायँ तो तुकाराम महाराजके असली अभङ्गोंका पता लगाना बहुत सुगम हो जायगा । इसी आशासे संवत १९६० में मैंने तलेगाँव जाकर जगनाडेके धरके वेष्टन देखे। उनमें सन्ताजी और उनके पुत्र बालाजीके हाथकी बहियाँ मिल गयीं । उनमें तीन जगह 'इस्ताक्षर सन्ताजी तेली जगनाडे' इस लेखको पढकर मझे वडा हर्ष हआ और ता० २८-४-१९०३ ई० के 'केसरी' में मैंने दो कालमोंका एक लेख लिखकर इस अभव-संप्रहकी ओर सबका ध्यान आकर्षित करनेका प्रयक्त किया। सन्ताजीके एक लेखमें शाके १५६८ ( संवत् १७०३ ) और दूसरे लेखमें शाके १६१० (संवत् १७४५) लिखा हुआ है। इससे यह भी पता चला कि सन्ताजी तुकारामजीके प्रयाणके पश्चात् चालीस वर्ष और जीवित रहे । सन्ताजीके हायका लिखा वह अभक्रसंग्रह उतारकर प्रकाशित करनेका काम तो मझसे नहीं बन पडा, पर शोधकोंकी दृष्टि तो उस ओर लग ही गयी । श्रीदत्तोपन्त पोतदारने सन्ताजीकी

बहीपरसे २५८ अभक्क उतारे और उन्हें भारत-इतिहास-संशोधक-मण्डलके पञ्चम सम्मेलन वृत्तमें प्रकाशित किया । इसके पश्चात् सन्ताजीकी और एक बहीका पता लगाकर थानेके श्रीविनायकराव भावेने श्रीत्काराम महाराजके 'अवली अमङ्गोंका संग्रह' दो भागोंमें हालमें ही प्रकाशित किया है । यह संग्रह बड़े महत्त्वका है । इसमें तेरह सौ अमङ्क हैं। ये अमङ्क तकारामजीके असली अमङ्क हैं। इसमें संदेह करनेका कोई कारण नहीं रह गया है। श्रीविनायकरावजी लक्ष्मीजीके कपापात्र हैं और विद्वान भी हैं। उन्होंने यह सत्कार्य नि:स्वार्थ प्रेमसे किया है । यह 'सन्ताजीसंहिता' या 'जगनाडीसंहिता' अभी अधूरी है । इस संग्रहमें छपे हुए अभङ्ग सन्ताजीके हाथके हैं और गुद्ध लेखनपद्धति अवश्य ही तुकारामजीके समयकी और साथ ही सन्ताजीके हाथकी है, यह बात भी ध्यानमें रहे । श्रीतकाराम महाराजका अध्ययन कितना विशाल और किस उच्च कोटिका था सो आगे पाठक देखेंगे ही । सन्ताजीकी शिक्षा-दीक्षा जैसी थी उसी हिसाबसे उनके लेखनमें शब्धि-अशब्धि आ गयी है। देहमें मैंने दस-बीस बार चक्कर लगाये और तकारामके वंशजोंके यहाँके प्राय: सब पोथियोंके बेप्टन और कागज-पत्र देखे हैं। और इन सबका उपयोग इस चरित्रग्रन्थमें यथास्थान किया है । देहमें तुकारामजीके खास घरमें तकारामजीके हायकी लिखी एक वहीं सरक्षित रखी है। इसे देखनेके लिये वडा प्रयत करना पड़ा है। इसमें महाराजके दो सौ पचीस अभक्त हैं। इसका लेखनप्रकार तकारामजीके समयका और सन्ताजीकी बढीका-सा ही है। पर जो कुछ लिखा है वह शुद्ध और सुव्यवस्थित है। तकारामजीके वंशज पूर्वपरम्परासे इस बहीको तुकारामजीके हाथकी लिखी बड़ी मानते चले आये हैं । इस बड़ीमेंसे दो अमङ्गोंका फोटो इस प्रन्थमें जोड़ा है। तुकारामजीके हाथके अक्षर कम-से-कम उनकी सही प्राप्त करनेके लिये मैंने नासिक और त्र्यम्बकमें रहनेवाले देहकरोंकी मूल बहियोंको देला । उनकी सही मिल जाती तो बड़ा आनन्द होता! अस्त । और एक 'अभङ्गगाया' का उल्लेख करके यह गाया समाप्त

करूँगा । बहिणाबाईका असल संग्रह मुझे शिकरमें मिला है । छपा हुआ संग्रह नकलरारे छपा है, असलपरसे नहीं ! छपे हुए संग्रहमें एक अमङ्ग इस प्रकार है—

> कळों आलें तुझें जिणं। देवा तूं माझें पोषण ॥१॥ आठवितां नांव रूपा। सदा निर्गुणींच लपा ॥२॥ वाट पाद्दे आट व्याची। सत्त्वातुरेचि मुळींची ॥३॥ बहेणी म्हणे परदेशीं। येथें आम्हां संगें जीसी ॥४॥

इस अभङ्गको पद्ते ही ऐसा लगा कि यह तुकारामका ही अभङ्ग है और प्याथा' में देखा तो सचंमुच ही यह तुकारामका अभङ्ग निकल । इन्दुप्रकाश, आर्यभूषण और जगद्वितेच्छु प्रेसोंद्वारा प्रका-शित संग्रहोंमें कुछ शब्दोंके हेर-फेरके साथ यह अभङ्ग छपा है । यहिणाबाईके असल संग्रहमें यह अभङ्ग इस प्रकार है—

कळों अल तुझ जिन। देवा तूं मास पोषन ॥१॥ आठवितां याव रूपा। सदा निर्गुणींच लपा ॥२॥ वाट पाहे आठवा ची। सत्ता नोरे मुळि ची ॥३॥ तुका महण परदेसि। येथें आमहां संगें जीसी ॥४॥

सन्ताजीकी गायामें 'इन्दुप्रकाश' का-सा ही पाठ है। इन्दुप्रकाश 'गाया', दो साम्प्रदायिक 'गायाएँ', सन्ताजीकी 'गाया', बहिणाबाईकी 'गाया'—ये ही पाँच संग्रह मुख्य हैं। ५ वाँ संग्रह अभी छपा नहीं है। कुछ पाठभेद हैं, ग्रुबि-अग्रुबिक कुछ हर-फेर हैं, इनका संशोधन होना आवश्यक है; तथापि तार्यायंकी हिंछते देखते हुए 'गाया-गायामें' बहुत बहा अन्तर नहीं है। सम्प्रदायके तिद्धान्त यदि परिचित हों, श्रीतुकाराम महाराजके विचारों और भावनाओंका अन्तरङ्ग परिचय हो, कम-ते-कम विचारोंकी अन्तर्वारा जँची हुई हो तो किसी भी संग्रहरे काम लिया जा सकता है। अमञ्जोंके ग्रुब पाठ तभी मिल सकते हैं जब या तो तुकाराम-जीके हायकी कोई प्रति मिले अथवा सब उपलब्ध प्रतियोंके अमञ्जोंको वही स्कानता शोधकर परम्परा और संशोधन—दोनों प्रकारते सर्वमान्य हो सकनेवाला कोई नवीन संग्रह प्रस्तुत किया जाय। मैंने अवतक-

के सभी संग्रहोंमें लास-लास महत्त्वपूर्ण और मार्मिक अभङ्गोंको मिलान करके देखा है और इन प्रकार सम्प्रदायपरम्पराकी दृष्टिसे वारकरियोंमें प्रेमसे सम्मिलित होकर तथा आलन्दी, देहूं, पण्डरीमें परम्परानुसार कथा-कीर्तन-प्रवचन सुनने और सुनानेने प्राप्त सम्प्रदायग्रुद्ध विचारपद्धतिके अनुसार इन अभङ्गोंका अध्ययन और मनन किया है। इस चित्रग्रन्थका जो प्रथम और सुख्य आधार है अर्थात् श्रीतुकाराम महाराजके अभङ्ग, उसका यहाँतक विवरण हुआ।

प्रन्यका दूसरा आधार है शोध । बहुतोंको इस बातका बड़ा आश्चर्य होता है कि एक ही मनुष्य शोधक और भावुक दोनों कैसे हो सकता है ! मेरे विचारमें संतोंका चरित्रलेखक तो भावक, रसिक और चिकित्सक यानी शोषक होना ही चाहिये । परम्परा, उपासना और भक्तिभावकी उत्कटताके विना संतोंके रहस्य नहीं जाने जा सकते, न उनके ग्रन्थ ही समझमें आ सकते हैं। इस युगमें लोजते बेखबर रह करके भी तो काम नहीं चल सकता । इसलिये जहाँतक हो सकता है, मैं दोनों ही बातोंको चरित्रग्रन्थोंमें मिलाता हूँ । प्रस्तुत ग्रन्थके लिये, खोजका काम जितना भी मैं कर सका उतना मैंने किया है। इसका दिग्दर्शन भी ऊपर दुःछ करा चुका हूँ। यों तो सारा ग्रन्थ ही खोजसे भरा हुआ है। यहाँ उसका विस्तार कहाँतक किया जाय ? देहमें दस-बीस बार जाकर वहाँकी पोषियाँ। कागज-पत्र और बहियाँ देखीं और उनमेंसे उतना ही मसाला इस ग्रन्थमें लगाया है जितना कि इसके लिये पोषक और आवश्यक था। श्रीशिवाजी महाराजके श्रीतुकारामतनय श्रीनारायण बोवाको लिखे दो पत्र मुझे प्राप्त हुए हैं। तुकारामजीके पुत्रोंकी जायदादका बटवारा और बहिणावाईके पतिके सम्बन्धका एक व्यवस्थापत्र इत्यादि कई कागज-पत्र मेरे हाथ लगे हैं। पर इस ग्रन्थमें उनकी चर्चा चलाकर ग्रन्थका कलेवर बढाना मैंने उचित नहीं समझा। तुकारामजीकी आजदिनतककी वंशावली देहू, पण्डरपुर, नासिक और ज्यम्बककी वंशावली तथा प्राचीन लेखोंसे मिलाकर तैयार की, सो भी इस प्रन्यमें नहीं जोड़ी है। तुकागम-जीके और सवंशज देहूमें तथा अन्यत्र भी बहुत हैं। तुकाराम महाराज- के अनन्तर उनके कुलमें उनके पुत्र नारायण बोवाके अतिरिक्त गोपाल बोवा, राघोबा और वासुदेव बोवा—तीन पुरुषोंने अच्छी ख्याति लाभ की। नारायण बोवाको छत्रपति श्रीशाह महाराजने तीन गाँव भेंट किये थे। देह गाँवकी सनदमें यह लिखा है कि 'राजश्री तुकोबा गोसाँई' के प्रश्न नारोबा गोसाँईने प्रसिद्धगढ दुर्गमें पत्र भेजा, उसमें लिखा कि श्रीतकाराम महाराज देहमें भगवत्कथा-कीर्तन करते हुए अदृश्य हो गये। यह बात प्रसिद्ध है। उन्हींके हाथों इन श्रीभगवानकी मर्तिकी पूजा हुआ करती थी।' कीर्तन करते हुए तुकारामजीका अदृश्य होना, इस बातकी सर्वत्र प्रसिद्धि तथा तकारामजीका भर्तिपजन करना--ये तीनों बार्ते नारायण बोवाने बड़े महत्त्वकी कही हैं। इस ग्रन्थके पूर्वपीठिकाध्यायमें। लोजमें मिले हुए कागज-पत्रोंका पूरा उपयोग किया है। इस चरित्रमें तकारामजीके परपोते गोपाल बोवाका नामोल्लेख कई स्थानोंमें किया गया है। यह गोपाल बोबा तुकाराम महाराजके मझले पुत्र विठोबाके पोते हैं। राघोबा विठोबाके परपोते हैं । विठोबाके दो पत्र, एक गोविन्द और दमरे गणेश । गोविन्दके पत्र गोपाल बोवा हुए और गणेशके स्थम्बक और फिर स्यानकके राघीना ।

तुकारामजीके प्रथम पुत्र महादेव बोवा थे। इनके बंदामें वासुदेव बोवा हुए—तुकारामजीके महादेव, महादेवके आवाजी, आवाजीके मुकुन्द और मुकुन्दके वासुदेव। तुकारामजीके बाद वासुदेव बोवा ही सबसे अच्छे निकले। यह भी कहा जाता है कि इन्हींसे देहूका सम्प्रदाय चला। वंशावलीका शेग विवरण यहाँ देना अनावश्यक है। शिक्तरमें जाकर बहिणावाई और शङ्कर स्वामीके सम्बन्धमें जो हुँद-खोज की उत्तका उपयोग ययास्पान किया है। निलोबारायका हस्तलिखित ओवीबद्ध प्रन्य मिला, उससे भी काम लिया है। देहू और लोहगाँवके वर्णन तथा शिललेख भी पाठक देलें। इस प्रत्यक्त स्कल्प दरसाया है। वहाँ जो कागज-पत्र, पुरानी बहियाँ और वेष्टन मिले उन सबकी खोज ठीक तरहसे की है। खोजसे कोई स्थान अभी यदि खाली रह गया हो अथवा किसीकी खोज इसके बाद प्रकट हो तो उसके लिये में जिम्मेदार नहीं हूँ। आठ वर्षसे इस ग्रन्थकी पुकार मची है और इसके बारेमें अनेक लेख और व्याख्यान प्रसिद्ध होते रहे हैं, फिर भी यदि किसीने कोई बात मुझसे छिपा रखी हो तो यह उन्हींका दोष है।

इस चरित्रग्रन्थका तीसरा आधार है तकारामजीके प्रयाणकालसे लेकर अबतक उनका जो-जो चरित्रकथन और गुणकीर्तन हुआ, जो-जो आख्यायिकाएँ ख्यात हुई, जो-जो चरित्रग्रन्थ और प्रयन्ध लिखे गये---उन सबका पर्यालोचन । इस सम्बन्धमें भी दो बातें कहनी हैं । इस ग्रन्थमें तकाराम महाराजकी गुणावली और भगवत्क्रपाके प्रसङ्घोंका वर्णन पाठक पढेंगे । इस गुणावली और भगवत्कृपाके दिव्य प्रसङ्घ महाराजके जीवनकालमें सबपर प्रकट हो चुके थे। इस कारण उनके समकालीन तथा पश्चात्कालीन सभी संत कवियोंने प्रेममें विभोर होकर उनका वर्णन किया है। इन्द्रायणीके दहमें तुकारामकी बहियोंको भगवानने जल-से उबार लिया। यह घटना संवत १६९७ से भी पहले कोल्हापश्तक गाँव-गाँवमें फैल चकी थी। इसी संवत १६९७ का एक लेख बहिणाबाईके आत्मचरित्रमें मिलता है कि कोल्हापरमें जयराम स्वामी हरिकीर्तन करते हुए श्रीतकाराम महाराजके अभङ्ग गाया करते थे। रामेश्वर भट्टने तकाराम महाराजकी जो स्त्रांत की है उसका प्रसङ्ग आगे आवेगा ही। इन्हींकी एक आरतीमें एक चरण इस आशयका है कि, 'पत्थरसहित बहियोंको जलपर ऐसे रखा जैसी लाई छिटकी हो।' सदेह वैकण्ठ-गमनके विषयमें रखनाथ स्वामीका बडा ही सन्दर पद अन्तिम अध्यायमें आया है। इन्होंके भाई विद्वल ( जन्मसंवत् १६७३ ) की प्रसिद्ध प्रभाती ·उठि उठि वा पुरुषोत्तमा' में यह चर्चा भी आ गयी है कि, 'उनकी बहियोंको तमने पानी लगनेतक न दिया'। संवत् १७४३ में देवदासने जो 'सन्तमालिका' रची उसमें कहा है कि 'जातिके बनिये तकाराम, तेरे भजनमें बहा गादा प्रेम है। इसीये तुने उस पुरुषोत्तमको पा लिया। जो तेरे कागज भी जलसे तारने चला आया।' श्रीघर स्वामीके (मन्तपताप' में बहियोंके उबारे जानेकी बात लिखी है। संवत १७३५ के बाद सन्तगुणकीतंनोंमें तुकारामकी बहियोंके तारे जाने तथा उनके सशारीर वैकुण्ड सिधारने—हन दोनों ही घटनाओंका कीर्तन किया गया है। शिवदिनकेमरी, मध्यमुनीश्वर, देवनाथ महाराज आदिने अपने पदोंमें तुकाराम महाराजकी स्तृति करते हुए हन दो कथाओंका स्मरण कराया है। समर्थ श्रीरामदास स्वामीके सम्प्रदायवाळोंने भी मुकारामजीके प्रति अत्यन्त प्रेम व्यक्त किया है। समर्थ और तुकाराम एक दूषरेसे अवस्य ही मिले होंगे। 'भिक्षाके मिससे छोटे-घड़े सबको परख छे' भाइन्त महन्तको हुँदे' हत्यादि सीख 'दासबोध' द्वारा देनेवाले समर्थ दिखणमें कुण्णानदीके तीरे संवत् १७०१ में आये। इसके पाँच वर्ष बाद संवत् १७०७ में तुकाराम अहस्य हुए। इन पाँच वर्षके कालमें समर्थ तुकारामजीसे कभी न मिले हों, यह तो असम्भव ही प्रतीत होता है। रामदास-तुकाराम-मिलापके कथाप्रसङ्ग रामदासी प्रन्थोंमें वर्णित हैं। उद्धव-सुतने समर्थवरित्रमें तथा रङ्गनाथ आत्या स्वामी, वामन, निवराज, बोधले बोवा और जयराम स्वामीन लिखा है कि पण्डरपुरमें तुकाराम, रामदास मिले।

भीम स्वामीके 'सन्तलीलामृत' में तुकारामचिरत्र बीस अमङ्गोंमें है। पर इन बीस अमङ्गोंमें भी समर्थ-तुकाराम-सिलनका प्रसङ्घ वर्णित है तथा और भी कई प्रसिद्ध और अप्रसिद्ध आख्यायिकाएँ हैं। 'दास-विश्रामधाम' की भी यही बात है। तुकारामजीकी कई अनोखी बातें इस प्रत्यमें हैं। उनकी विपत्ति उनके धेर्य निस्पृहता और असीम प्रेमामित्क बहुत अधिक वर्णन है। संतोंकी छोटी-बड़ी सभी गायाओं में तुकारामका गुणकीर्तन हुआ है। तुकारामजीकी सब आस्यायिकाओं के एकत्र करके और उनकी कुलप्रस्परा जानकर सन्तचिरत्रकार महीपति बायाने पहले (संवत् १८२१) 'भक्तविजय' में पाँच अध्यायोंका तुकारामचाराने वहले (संवत् १८२१) 'भक्तलीलाय' में सेलल अध्यायोंका तुकारामचित्र लिखकर तुकाराम महाराजकी बढ़ी सेवा की। इन सब बातोंचे यह अच्छी तरह मास्म हो जाता है कि किस प्रकार महाराह्रके क्या बारकरी और क्या अन्य सभी सम्प्रदायोंके छोगोंमें तुकारामजीकी कीर्तिपताका फहराती रही। परंतु सबसे बढ़कर तुकारामजीकी सम्बन्धमें

मोरोपन्तकी तील-पैंतीस आर्थाएँ हैं जिनमें उन्होंने तुकाराम, तुकारामके अमङ्क इन अमङ्कोंके कीर्तनींपर और कीर्तनींद्वारा जनसमूहपर होनेवाले परिणामोंका बड़ा ही मार्मिक वर्णन किया है। तुकाजी 'विमद, विराग, विमस्तर' थे, नारद-प्रह्वादके समान लोगोंको हरिकयामृत पान करानेके लिये वैकुण्ठसे उत्तरे थे। ऐसे यह ज्ञानाम्बुधि और 'मूर्तिमान् मिक्तरल' श्रीतुकारामको सब लोग 'प्रेमसे गार्वे, ध्यार्वे और अपने पार्गेको तुका-वानीरे मस्म करें।'

खात्मानुभव देखते तुकजी केवल सखा जनकजीके।
वैराग्य देख जिनका डोलन लागे अंग सनकजीके ॥१६॥
वाणी अभंग जिनकी बिन होके हो न हरिकथा साँची।
श्रोता अभंग पाते स्तन मातासे प्रसन्नता साँची॥१९॥
बहु जड-जीवोंको जो सुभक्तिकी दें सीख तुका झानी।
उन सम कोई होगा कभी कहीं क्या भक्त तुका-बानी॥२०॥
( हिन्दीप्यानवाद )

'इन्तुप्रकाद्यं' वाले संग्रहके प्रकाशित होनेके बादसे तुकाराम महाराजके चरित्र और अभङ्गोंकी ओर लोगोंका ध्यान विदोषरूपसे लगा । इस संग्रहमें दिये हुए चरित्रके आधारपर बंगला और कर्णाटकी भाषाओंमें तुकाराम महाराजके चरित्र लिखे गये । श्रीवालकृष्ण महार-हंसका सुन्दर निवन्ध (संवत् १९३७), श्रीकेल्लसकरिलित चरित्र (संवत् १९५३), श्रीभिडेजीका 'तुकाराम बोवा' प्रवन्ध और फिर इन्द्रीरके प्रो० शान्ताराम देसाईप्रध्यित 'तुकाराम अभङ्गरकोंके हार' शर्षिक सत्यजिज्ञासाप्रधान और याह लेनेवाला हृदयकी लगन-लगा निवन्ध—ये सब निवन्ध और ग्रन्थ प्रकाशित हुए । फ्रेंजर साहबने तुकारामके कई अभङ्गोंका जो अङ्गरेजी अनुवाद किया वह प्रसिद्ध है । हमारे ईमाई भाई भी श्रीतुकारामकी गुण-गौरव-छेवामें हमसे बहुत पीछे नहीं हैं। डां॰ मेरी माइकेलका प्रवन्ध भी अच्छा है और रेवरेण्ड नेहेम्या ( पूर्व हिंदू श्रीनीलकण्ड गोरे ) का लिखा हुआ 'तुकारामका धर्मविषयक ज्ञान' निवन्ध बहुत ही विद्वत्तापूर्ण है । रेवरेण्ड नवलकर और डॉ॰ मैक-निकलके अङ्गरेजी भाषामें लिखे लेख नामोल्लेखयोग्य हैं। यहाँकी तुकाराम-चर्च-सोसायटी तुकारामकी बानीका प्रचार करनेमें बहुत यक्तवान् है। अयतक जिन-जिन लोगोंने अपने-अपने दङ्गरे तुकारामके चरित्र और अमङ्गोंके विषयमें जो कुछ भी लिखा, उन सबको धन्यवाद देकर अय प्रस्तुत ग्रन्थकी दृष्टिके विषयमें दो शब्द लिखता हूँ।

इस ग्रन्थके (१) अभङ्गोंका सूक्ष्मावलोकन, (२) खोज और (३) अवतकके प्रयत्नोंका निरीक्षण-ये तीन आधार बताये; अब इस प्रन्थका स्वरूप संक्षेपमें निवेदन करता हूँ। मङ्गलाचरणके पश्चात् पहले कालनिर्णयका प्रश्न हल किया है। इसके बादके दो अध्यायोंमें तुकारामका पूर्वचरित्र है और फिर समग्र मध्यलण्ड उपासनाप्रधान है। यह उपासनाखण्ड श्रीतुकाराम महाराजके वचनोंके ही आधारपर विस्तार-पूर्वक लिखा है जिसमें ऐसा प्रयत्न किया गया है कि महाराष्ट्रीय भागवत-धर्मान्यायियों अर्थात वारकरियोंको और सामान्यतः सबको ही इस भागवतसम्प्रदायका विश्रद्ध मुलक्रमसे यथार्थ परिज्ञान हो। और यह मालम हो कि तकाराम किस साधनकमसोपानसे साक्षात्कारकी पैढीतक चढ गये। उनके सामने सगुणोपासनाका रहस्य खुल जाय। उन्हें श्रीविद्वल-खरूपका बोध हो और उनके लिये परमार्थमार्गपर चलना सगम हो। भक्तिमार्गको वे स्पष्ट देख लें। यही इस विस्तारका मुख्य हेत रहा है। भावुक भगवद्भक्तोंको यह मध्यखण्ड बहुत प्रिय और बोचप्रद होगा। बारकरी सम्प्रदायकी सिद्धान्तपञ्चदशी बतलाकर एकादशीवतः नाम-संकीर्तन, सत्संग और परोपकारका महत्त्व तथा तकारामजीके पूर्वाम्यास-

का विवरण बताकर विस्तारके साथ अन्तरक प्रमाणोंको देते हुए वह चर्चा चलायी है कि उन्होंने किन-किन प्रत्योंका अध्ययन किया या और किस ग्रन्थसे क्या पाया था। सातवें अध्यायमें गुरुक्रपा और गुरू-परम्पराका विवरण है । चित्तश्चिके साधनोंमें पाठक तुकारामजीकी कोकप्रियताका रहस्य, मनोजय, एकान्तवास, आत्मपरीक्षण और नाम-संकीर्तनका आनन्द हैं। फिर भक्तिमार्गकी श्रेष्ठता, सगणनिर्गणविवेक, श्रीविटठलोपासना और श्रीमृतिंपुजा, भगवन्मिलनकी लगन-इन सक्को देखते हुए सगुण प्रेमको चित्तमें भरते हुए विटठतस्वरूपका परिचय प्राप्त करके श्रीविटठलमूर्तिको ध्यानसे मनोमन्दिरमें बैठावें और रामेश्वर भट्ट और तुकाराम महाराजके बादके मर्मको जान तुकारामकी ध्यान-निष्ठाको ध्यानमें ला श्रीतकारामके साथ सगुण-साक्षात्कारके उनके आनन्दका प्रतिआनन्द लाम करें । इस ग्रन्यका मध्यलण्ड श्रीतकाराम-चरित्रका हृदय है । इसी हृदयको लेकर आगे बढिये । मेधकृष्टिमें तकारामजीने संसारियोंको बार-बार कैसे जगाया है, टाम्भिकोंका कैसा मण्डाफोड किया है, यह देख लें। पीछे तुकाराम और शिवाजी-प्रकरण समग्र पढनेके पश्चात पाठक यह समझ लेंगे कि सन्तोंपर संसारियोंकी ओरसे जो आक्षेप किये जाते हैं वे कितने अयुधार्थ हैं। इसके अनन्तर सोलड शिष्योंकी बार्ताएँ, निलोबारायकी महिमा और इनके बादके बारकरी नेता, तकारामबाबा और जीजाबाईका गृहप्रपञ्च, दोनोंकी ओर-छोरकी इष्टियोंका मध्य देखते हुए यह देखें कि श्रीतुकाराम महाराज ज्ञान-भक्तिके परमात्मानन्दको कैसे प्राप्त हए और कैसे सद्यरीर वैकण्ठ सिघारे।

### धन्यवादके दो शब्द

इन्दौरसंस्थानाषिपति श्रीमन्त सवाई तुकोजीराव होलकरने इस चरित्रग्रन्यका लेखन प्रायः समार्ग्यहो चुकनेपर इस सत्कार्यके निमित्त बहुत बड़ी द्रव्यसहायता की, इसके लिये मैं उनके प्रति अपनी हार्दिक इतराता प्रकट करता हूँ। तुकाप्रेमी श्रीधिवराव कृष्ण कैकिणी तथा स्व॰ कर्नल कीर्तिकर और इस ग्रन्थकी हस्तलिखित प्रतिको पढ़ते हुए चर्चाद्वारा सहायता करनेवाले श्रीमिडेजीके भी बड़े उपकार हैं। मगवान् श्रीपाण्डुरङ्गके उपकार तो शब्दोद्वारा व्यक्त हो ही नहीं सकते हैं। तुकावानीमें यही कहना पड़ता है कि—

बस करो स्वामी अब ये बचन ।
तेरे कृपादान वाणीरूप ॥ १ ॥
तेरा दिया तेरे चरणींपै बारा ।
मार है उतारा पांडरंग ॥ २ ॥

पूना 'मुमुश्च' कार्यालय जन्माष्टमी संवत १९७७

साधुसन्तीका दासानुदास---लक्ष्मण रामचन्द्र पांगारकर



# पूर्व खण्ड-क्रपेकाण्ड



#### बीवविमणीवृद्यभाय नमः

## मंगलाचरण

समन्दर्गसरोजं सान्द्रनीकाम्बुद्दाभं जयननिद्वितपाणि मण्डनं मण्डनानास् । तदमहुकसिमाकाकन्यरं कञ्जनेत्रं सदयभकदासं विद्वष्टं विन्तपामि ॥

#### अमङ्ग

सम बरण दृष्टि ब्रिटेवरि साजिरी।
तेर्ये माझी इरी वृत्ति राह्यो॥१॥
आणिक न मामिक पदार्थ।
तेर्ये माझें आर्त नको देवा॥धु०॥
ब्रह्मादिक पर्दे दुःसाची शिराणी।
तेर्ये दुष्ट्रियत्त सणी जहां देसी॥२॥
तुका महणे त्यांचें कळलें आम्हा वर्म।
जें जें कर्म धर्म नाशिक्ता॥१॥

'क्रिनके चरण और नेत्र सम हैं ऐसे भगवान् ईटपर खड़े बड़े ही भक्ते क्याते हैं। हे*म गयान्* टे हरि !! मेरी चित्तवृत्ति सदा वहीं छगी रहे। और कोई मायिक पदार्थ युक्ते नहीं चाहिये, भगवन् ! उसमें मेरा मन कमीन छगे। ब्रह्मादिक पद दुःखोंके ही घर हैं, उनमें मेरा चित्त कमी दुश्चित्त न हो । तुका कहता है, उसका मर्म मैंने जान लिया; जो-जो कर्म-धर्म हैं, सब नाशवान् हैं।'

सम चरन दीठि, ईटासन संहि । मेरो मन मोहै, सदा हरि ॥ १ ॥ आन न चाहिय, मायिक पदार्थ । विषयकामार्थ, नाहीं नाहीं ॥ टेक ॥ ब्रह्मादिक पद, दुःस-निकेतन । तहीं मेरो मन, न हो कदा ॥ २ ॥ तुका कहे याको, जान्यो, सब मर्म । जो जो कमैं धर्म, नार्स अन्त ॥ १ ॥

(हिन्दीपषानुबाद )

#### ( ? )

भक्तराज पुण्डलीकने यह बहा उपकार किया जो वैकुण्ठधामका निज जहा यहाँ ले आये । वाल्मूर्ति श्रीपाण्ड्र (क्ष (श्रीकृष्ण) गायों और ग्वालीसमेत बड़े प्रेमसे आकर यहाँ समपद खड़े हैं । एक अक्षरके आधिक्यसे यह दूसरा (भू-) वैकुण्ठ ही है। और भी अनेक वैकुण्ठ कहानेवाले तीर्थत्यान हैं पर इसके समान नहीं । इसकी पञ्चक्रोधोमें पाप-ताप या आधि-त्याधि आ ही नहीं सकतीं । फिर विधि और निषेच यहाँ किसके लिये रहेंगे ! पुराण ऐसा बताते हैं कि यहाँके मनुष्य चतुर्मुज हैं, इनके हार्योमें सुदर्शनचक है, कल्यान्तमें भी यहाँ कभी पाप नहीं प्रवेध कर सकता । पण्डरी (पण्डरपुर) महाक्षेत्र है, इसकी महिमा अपार है । तुका कहता है यहाँके वारकरी (नियमपूर्वक यात्रा करनेवाले श्रीविद्धन्यक्त ) धन्य हैं।

( ₹ )

किटपर कर, उर तुलसीमाल। पेसी नंदलाल छिब देखूँ॥१॥ चरन-सरांज खिले ईंटपर। पेसी सम रूप छिब देखूँ॥धू०॥ किट पीतांबर गरुब-बाहन। परम मोहन छिब देखूँ॥२॥ सुख सुख हुआ पंजर देवल। अब तो दयाल आवो नाय॥३॥ तुकाकी हे खामी, करो पूरी आस। करो न निरास हरि मेरे॥४॥

#### (8)

हे बिन्मणीवल्लम ! तुम्हारी छिविमें मेरी आँखें गड़ जायें । हे नाथ ! तुम्हारा रूप मधुर है, नाम भी तुम्हारा वैना ही मधुर है। ऐसा करो कि इसी माधुरीमें मेरा प्रेम सदा बना रहे। अरी मेरी विठामाई ! मुझे यही वरदान दे और मेरे द्वदयको अपना पर बना ले। तुका कहता है, में और कुछ नहीं चाहता; सारा सुख तो तेरे चरणोंमें ही है।

#### (4)

सुंदर सुकुमार, मदनमोहन । रवि-सिस-मान, हर हीने ॥ १ ॥ कस्तूरीलेपन, चंदनकी सौर । सोहै गर हार, बैजयंती ॥टेका॥ मुकुट कुंडल, श्रीमुख सोहत । सुख-सुनिर्मित, सबै अंग ॥ २ ॥ पीत पट घारे, पीतांबर काछे । घनश्याम आछे, कान्हा मेरे ॥ ३ ॥ औ मेरो अधीर, मिर्ने को मुरारी । हटो तुम नारी, तुका कहै ॥ ४ ॥

#### ( )

सुंदर सो ध्यान, ठाढे ईंटासन । कर किट-सन, मन माते ॥ १ ॥ गर्के बृंदा-माज, काछे पीतांबर । मीहे निरंतर, साई ध्यान ॥द्रु०॥ मकर कुंडऊ, जगर्मों सदन । कौस्तुम रतन, कंठ राजे॥ २ ॥ तुका कहे मेरों, यहै सर्वे सुख । जो देखूँ श्रीमुख, प्रियतम ॥ ३ ॥

#### (0)

श्रीअनंत मधुसूद्न । पद्मनाम नारायण । जगन्यापक जनार्दन । आनन्दघन अविनाश ॥ १ ॥ सकल देवाधिदेव । दयार्णव श्रीकेशव । महानंद महानुमाव । सदाशिव सहजरूप ॥द्र०॥ चक्रवर विदर्शसर १ गरुडच्यज क्रूणाकर १ सहस्रपाद सहस्रकर १ झीरसागर शेषदायन ॥ २ ॥ कमलनयन कमलापति १ कामिनि मोहन मदनमूर्ति १ नतारक धारक\*छिति १ वामनमूर्ति नतिकम ॥ ३ ॥ सर्वेश सगुण निर्मुण १ जग्जनक जगजीवन १ वसुदेव देवकी-नंदन १ बालराँगन † बालह्रण ॥ ४ ॥ तुका रावरी शरणी । ठाँव दीजै निज चरण । विनय मेरी कीजै श्रवण १ मवर्चथन ते खुडावो ॥ ५ ॥

#### (2)

जो नित्य निरामय अद्भय आनन्दस्वरूप और योगीजर्नोके निज श्रेय हैं, वही समन्दरण श्रीविद्वलरूप देखो, भीमातीरपर, ईटपर विराज रहे हैं। पुराण जिनकी स्तुति करते नहीं अघाते और वेद भी जिनका पार नहीं पाते वही श्रीपुण्डरीकके प्रेमले साकार बन आये हैं। तुका कहता है, सनकादिक मुनिगण जिनका ध्यान करते हैं वही हमारे कुलदेव यह श्रीपाण्डरक्न महाराज हैं।

अर्थाद (क्षितिधारक—पृथ्वीको चारण करनेवाळे।' इस विषयमें गीता अध्याय १५ रलोक १३ में भगवान् कहते हैं—'गामाविष्य च भूतानि धारवाम्यह-मोजसा' अर्थाद (पृथ्वीमें आकर मैं सब भूतोंको चारण करता हूँ।' इसका आध्य करते हुए जानेवर महाराज कहते हैं, 'मैं पृथ्वीमें युस वैठा हूँ, इसीसे इस महा-अलसमुद्रमें यह मिट्टीके एक लोदे-सी पृथ्वी युल नहीं जाती।'

<sup>†</sup> बाक्टरेंगन—यह मराठी श्रम्थप्रयोग हिन्दी-अनुवादमें भी ज्यों-झ-स्यों रहने दिया है। 'रॉंगने' का अर्थ है रॅंगना और रॅंगना-रॉंगना हिन्दीमें भी कहते ही हैं।

#### (9)

श्रीविद्वल्नास-सङ्गीतंन बड़ा ही मधुर है। विद्वल ही तो हमारा बीवन है और झॉझ-करताल ही हमारा सारा चन है। 'विद्वलः विद्वलः' वाणी अमियरसस्त्रजीवनी है। तुका रँगा है इसी रङ्गमें। अङ्ग-अङ्गमें विद्वल श्रीरङ्ग हैं।

#### ( %)

मेरी विठामें या प्रेम-रस पनहाती है, छातीसे छगाकर अपना अमृतस्तन मेरे मुखमें देती है। अपने पाससे जरा भी विछुड़ने नहीं देती। बो भी माँगता हूँ, देती है, 'ना' तो कभी करती ही नहीं। निदुराई नामको भी नहीं, दयाकी मूर्ति है। तुका कहता है, वह अपने हाथसे जो कौर भेरे मुँहमें डाळती है, वह ब्रह्मरस ही होता है।

#### ( 88 )

आपादी आयी, कार्तिकीकी हाट लगी | बस, ये ही दो हाट काफी हैं और व्यापार अब करनेका कुछ काम नहीं | यहाँ भक्तिके भावसे कैवस्यआनन्दकी राश्चियोंका लेन-देन करो | विद्वल नामका सिक्का यहाँ चलता है, उसके विना कोई किसीको यहाँ पूछता नहीं |

#### (१२)

नैहर है मेरा, पंढरी-पत्तन । कूटत थान, गाऊँ गीत ॥ ९ ॥
राई रखनाई, सरयमामा माता । पंडरंग पिता करें वास ॥ टेक ॥
उद्धव अकूर, व्यास अंवरीय । नारद मुनीश, माई मेरे ॥ २ ॥
गरुढजी बन्यु, लाबिले पुंढलीक । तिनके कीतुक, गेय मेरे ॥ ३ ॥
मेरे बहु गोती, संत ओ महंत । नित्य सुमिरत, सर्वनाम ॥ ४ ॥

निवृत्ति ज्ञानदेव, सोपान चांगाजी । मेरे श्रीके हैं जी, नामदेव ॥ ५ ॥
नामा जनमित्र, नरहिर सुनार । रेदास, कबीर, समे मेरे ॥ ६ ॥
मुनां सुरदास, मानी सांवताजी । गीत गुणकेजी गावो गावो ॥ ७ ॥
चोसामेला संत, हदयके हार । कमी ना विसार हरि-दास ॥ ८ ॥
जीवके जीवन, एका-जनार्दन । पाठक श्रीकान्ह, मीराबाई ॥ ९ ॥
अन्य मृनि संत, महंत सज्जन । सबके चरण, माथे घर्के ॥ ९० ॥
सुख संग जाते, पंढरी-दर्शन । तदीय कीर्तन, ककें सदा ॥ ९१ ॥
तुका कहे माता, पिता मेरे ये ही । सुखक्ष गृही, गृहाश्रमी ॥ ९२ ॥

#### ( १३ )

इन सन्तोंके बढ़े उपकार हैं। कहाँतक गिनाऊँ ? ये मुझे निरन्तर जगाते रहते हैं। क्या देकर इनका एइसान उतारूँ ? इनके चरणोंमें यदि अपना प्राण भी अर्पण कर दूँ तो वह भी अत्यल्प है। जिनका स्वैर आलाप भी हितगर्भ उपदेश होता है। वे कितना कष्ट उठाकर मुझे शिक्षा देते हैं! यछड़ेपर गौका जो भाव होता है उसी भावते ये मुझे सम्हाले रहते हैं।

#### ( १४ )

जो ब्रह्मरूप हैं उनके कर्म भी संकल्पविकल्पविरहित होनेसे ब्रह्मरूप ही होते हैं। स्फटिकशिला जिस रंगकी वस्तुके पास रखो, उसी रंगकी दिलायी पड़ेगी, पर वास्तवमें वह रहती है उपाधिते अस्त्रम ही। बच्चे अनेक प्रकारकी बोल्जियोंसे माताको पुकारते हैं, पर उन बोल्जियोंका यथातस्य शन माताको ही होता है। ऐसे जो उपाधिरहित अन्तर्शानी हैं, तुका उनकी वन्दना करता है, बार-बार उनके चरणोंमें गिरता है!

#### (१५)

सन्तोंने मर्मकी बात लोलकर इमें बता दी है—हायमें झाँझ, मजीरा ले लो और नाचो । समाधिक सुलको भी इसपर न्योछावर कर दो । ऐसा ब्रह्मरस इस नाम-सङ्कीर्तनमें मरा हुआ है । मिक-माग्यका बल-मरोसा ऐसा है कि उससे इस ब्रह्मरसंस्वेवनका आनन्द दिन-दिन बदता ही जाता है । चित्तमें अवश्य ही कोई सन्देहान्दोलन न हो । यह समझ लो कि चारों मुक्तियाँ हरिदासोंकी दासियाँ हैं । इसीसे तुका कहता है, मनको झान्ति मिलती है और त्रिविध ताप एक झणमें नष्ट हो जाते हैं ।

#### ( १६ )

सदा-सर्वदा नाम-संकीर्तन और हरि-कथा-गान होनेते चित्तमें अखण्ड आनन्द बना रहता है। सम्पूर्ण सुख और शृङ्कार इसीमें मैंने पा लिया और अब आनन्दमें झूम रहा हूँ। अब कहीं कोई कमी ही नहीं रही। इसी देहमें विदेहका आनन्द ले रहा हूँ। तुका कहता है, हम तो अग्रिरूप हो गये, अब इन अङ्कोंमें पाप-पुण्यका स्वर्श मी नहीं होने पाता।

#### ( 20)

नाम संकीर्तन सुगम साधन । पाप-उष्ट्वेदन जडमृत ॥ १ ॥
मारे मारे फिरो काहे बन बन । आवें नारायण घर बैठे ॥ टेक ॥
जाओ न कहीं करो एक चित्त । पुकार अनन्त दयाधन ॥ २ ॥
'राम कृष्ण हरि बिद्वुत केशव । ' मन्त्र मिर माव जपो सदा ॥ २ ॥
नहिं कोई अन्य सुगम सुगय । कहूँ मैं शपथ कृष्णजीकी ॥ ४ ॥
तुका कहे सीधा सबसे सुगम । सुधी-जनाराम रमणीक ॥ ५ ॥

(26)

कोटि-कोटि आनन्द मेरे पेटमें समा गये। नामका अखण्ड प्रेम-प्रवाह चळा है। राम-कृष्ण नारायण नाम अखण्ड जीवन है, कहींसे मी खण्डित होनेवाळा नहीं। हह-परकोक दोनों, तुका कहे, इसके समतीर हैं। (१९)

हरिषद दासा नाहिं मय चिंता । दुःखके निहन्ता नारायण ॥ १ ॥ नहिं सिर मार संसार उद्देग । हरें मबरोग पांदुरंग ॥ टेक ॥ रहे मन चीर सदा समाधान । सुखके निधान संग छड़े ॥ २ ॥ तुका कहे मेरे सखा पांदुरंग । व्यापि रहे जग इकते ही ॥ ३ ॥





श्रीतुकाराम

# श्रीतकाराय-वारेष

### पहला अध्याय

# काल-निर्णय

को जो कुछ घर्मले हैं उसकी रक्षा करनेके लिये प्रतियुगर्मे मैं आया करूँ, यह तो स्वभाव-प्रवाह ही है और यह पहलेसे ही चला आया है । (४९) इसी कामके लिये मैं युग-युगर्मे अवतार लेता हूँ। पर इस बातको को समझे वही बुदिमान् है। (५७)

--- श्रीवानेश्वरी व० ४

### श्रीतुकाराम-चरित्रकी महिमा

इस प्रथमान्यायमें श्रीतुकाराम महाराजके जीवनकी मुख्य-मुख्य बटनाखींका काळानुक्रम निश्चित करना है । तस्य-दृष्टिसे विचार तो

महात्माओंके जीवनका हिसाब ही हम क्या लगा सकते हैं ! मृत्यको मारकर नो चिरङ्गीव हुए और काल-नागको नायकर उसपर नाचते हुए जो छोक-संग्रहमात्रके लिये स्वेच्छासे भूलोकमें विचरते रहे उनका जन्म क्या और मृत्य ही क्या ? जीवन्मक्त महात्मा लोक-कल्याणकी विमल सक्ष्म वासना चित्तमें भारण किये समय-समयपर भुलोकमें अवतीर्ण हुआ करते हैं। और कुछ सत्सिक्वियोंको अपने सत्सक्का असामान्य लाभ दिलाकर जहाँ-के-तहाँ ही विलीन हो जाते हैं । जन्म-मरणका तो हमलोग उनपर मिथ्या ही आरोपण करते हैं ! यथार्थमें सर्यभगवान तो अपने स्थानमें ही स्थिर रहते हैं। पर उदयास्तको 'मान' मानकर इस उनपर उनके उगने-इबनेका आरोपण किया करते हैं। हमारा दिन-मान भी ऐसा ही होता है कि जब हमारे घरकी छतपर सूर्यका प्रकाश आता है तब हम समझते हैं कि स्योंदय हुआ और जब इमारे घरते सूर्यभगवान नहीं दिखायी देते तभी इम सर्यास्त मान लेते हैं । श्रीराम-कृष्णादि भगवदवतारोंमें और अन्य विभतियोंके चरित्रोंकी भी यही बात है। उनका अजन्मा होकर भी (जन्मना) अकिय डोकर भी 'कर्म करना' और अमर डोकर भी 'मरना' ही यथार्थमें उनका चरित्र है ! तकाराम महाराजके ऐसे चरित्रका विचार करनेसे उनका चरित्र लिखना असम्भव ही हो उठता है। तकारामजी कहते हैं, 'हम वैकुण्ठवासी हैं, यहाँ वैकुण्ठसे आये हैं।' ऐसे वैकुण्ठवासी तकारामका चरित्र कहाँसे कब आरम्भ हुआ और कहाँ जाकर कब समाप्त हुआ। यह भला कीन बता सकता है ? तुकारामजीने स्वयं ही बताया है कि हम कहाँसे आये और किसलिये आये। ध्यक्तिका हक्का बजे कलिकालका दमन हो और सब लोग भक्तिसे भगवानका जय-जयकार करें' यही उनके अवतीर्ण होनेका प्रयोजन था और उनका चरित्र भी उन्हींकी वाणीसे (बानी कहँ वेदनीति । करूँ कृति सन्तोंकी ।' यही था । भगवान्का सन्देशा ले करके ही वह आये थे। ध्तका कहे हरि पठायो संदेस सखद

सदेश भक्ति पंथ ।' भक्तिका डङ्का बजाने, कलिकाल-नागको नाथने, वेद-नीतिका प्रचार करने, भगवान्के सुखद सुरम्य भक्ति-मार्गका सन्देशा लेकर वह आये थे । अगात वह तिद्वरूपसे-भगवद्विभृतिरूपसे ही अवतीर्ण हए थे । ऐसे सत्प्रकाका चरित्र सामान्य साधकके चरित्रका-सा लिखना क्या समुचित होगा ? अकाल पडा, स्त्री-पत्र अन्नके विना भूखों मर गये, मन विकल हुआ। चित्तपर विधाद छ। गया और फिर इससे वैराग्य हो आया ! तब भण्डारा-पर्वतपर गये, ग्रन्थोंका अध्ययन और नामस्मरण करने लगे। स्वप्नमें गरुने आकर दर्शन दे अनग्रह किया, इससे वह कतार्थ हए, कवित्वस्फर्ति हई, मखसे अभक्र-गक्का प्रवाहित होने लगी, हरि-कीर्तनोंकी धम मचायी और अन्तमें परलोक सिभारे । इन बातोंके अतिरिक्त श्रीतुकाराम महाराजका चरित्र और हम क्या वर्णन कर सकते हैं ? इन बातोंमें सांसारिक दुखोंका जो भाग है वह तो कितने ही संसारियों और साधकोंके भागमें बढ़ा ही रहता है। इसी रास्तेहीपर तो सब चल रहे हैं। पर इन्हें तकाराम महाराजकी-सी दिव्य स्फूर्ति नहीं होती, इसका कारण क्या है ! दुर्भिक्ष, अपमान, आपदा, ब्ली-पुत्र-विरह इत्यादि बातींसे अत्यन्त दुखी होकर तकाराम संसारसे उपराम हए, यही तो इम चरित्रकार तुकाराम-चरित्र सुनावेंगे; पर ऐसी-ऐसी आपदाओंका रोना रोनेवाले असंख्य जीव इस संसारमें हैं। पर इन सबको तुकारामकी-सी उपरामता अंदातः भी क्यों नहीं होती ? नाना प्रकारकी विपत्तियोंसे प्रवराकर कुएँमें जा गिरनेवाले या अफीम खाकर आत्महत्यापर उतारू होनेवाले अथवा 'हाय पैसा !' करते हुए मरनेवाले सींडमें लिपटी मक्खीकी तरह धनके ही पीछे पढ़े हए उसीमें मर मिटनेवाले जीवोंकी इस संसारमें कोई कमी नहीं है । कमी है उन्हीं लोगोंकी जो विपत्तियोंपर सवार होते हैं, उनसे दव नहीं जाते । धनको तुब्छ समझनेवाले, विपत्तियोंके पहाड़ोंको ढा देनेवाले तुकाराम ऐसे ही रणबाँकुड़े वीरोंके सरदार थे। ऐसे वीर, ऐसे वीर-शिरोमणि

जिन्होंने मायाको जड-मूलसे उखाड डाला, कहाँसे पैदा होते हैं, यही तो प्रश्न है। बात यह है कि जो महात्मा है वे महात्मा ही हैं। उनके सम्बन्धमें कार्य-कारण-परम्परा जोड़नेकी हमारी विचार-पद्धति बेचारी बेकार ही हो जाती है। तकाराम-जैसे सन्त-वीर एक ही जीवनके फल नहीं, 'अनेकजन्म-संनिद्धः होते हैं। तुकारामने देहप्राममें। और उसके चतुर्दिक जो पुण्य-कार्य किया वही पुण्य-कार्य वह पूर्वजन्मोंमें भी करते रहे, इसीसे विपत्तियोंके बहे-बहे दगोंको उन्होंने आसानीसे जीत लिया । विपत्तियोंके आनेसे उन्हें वैराग्य हुआ यह कहना तो यहाँ शोभा नहीं देता । यहाँके योग्य बात यही है कि उनके जन्म-सिद्ध अपार ज्ञात-भक्ति-वैशायके सामने विपत्तियाँ बालुकी भीतकी तरह दह गयीं। तकारामजीने खयं ही कहा है, 'पिछले अनेक जन्मोंसे इम यही करते आये हैं; संसार-दु:खसे दुखी जीवोंको विश्वास दिलाकर दादस वैचाते। इरिके गीत गाते। वैष्णवींको एकत्र करते और पत्यरीतकको पिघलाते—यही सब तो करते—आये हैं।' जन्म-जन्म यही करते आये हैं और इस जन्ममें भी यही करना है । इनके सिवा और कीन ऐसा कर सकता है ? एक स्थानमें इन्होंने कहा है कि 'मगवन ! जब-जब आपने अवतार लिया तब-तब मिक्तका आनन्द छूटने और वह आनन्द सबको वितरण करने मैं भी आपके सङ्ग आया हैं।' प्रभुके प्रत्येक अवतारमें आकर उन्होंने भक्तिका ढंका बजाया और आगे भी बजाते ही रहेंगे । ऐसे जिन श्रीतकारामने महाराष्ट-देशके देह-स्थानमें आकर अवस्थान किया उनकी इन सब छीलाओंकी एक माला गुँथकर तैयार करना उसीसे बन पड सकता है जो वैसा ही दिव्यदृष्टिसम्पन्न महात्मा हो अर्थात् जो ऐसे भगवद्विभृतियोंके अगले-पिछले सब चरित्रोंमें एक-सी प्रवाहित होनेवाली अन्तःसिलला सीला-घाराको प्रत्यक्ष कर सकता हो । यह परम सौभाग्य किसको प्राप्त है ! इस तो अपने अन्तरक खबनोंके भी अन्तर्गत मनोस्थापारोंका ठीक-ठीक पता नहीं खगा सकते। उनके

स्वभाव, गण, दोष और चेष्टाओंकी गाँठें नहीं खोल सकते, उनके कम-विकासके इतिहासके गोरखधन्धेको नहीं सलझा सकते। उनके चरित्रोंके विविध प्रसन्तोंका वास्तविक स्वरूप नहीं जान सकते: और यहाँतक कि अपने ही मनकी बार्तोतकको नहीं समझ पाते । ऐसी अवस्थामें तकाराम-से दिव्य पुरुषोंके चरित्रोंका रहस्य भला क्या जान सकते हैं ? सच है। महात्माओंके चरित्र वर्णन करनेका काम आसमानपर खोल चढानेका-मा ही माहस है । महात्माओंके चरित्र महात्मा ही जान सकते हैं। महात्मा ही स्थित सकते हैं। स्वयं सन्त हए बिना सन्त-चरित्रका रहस्य नहीं जाना जा सकता। तकाराम-जैसे सन्तका चरित्र तुकाराम-जैसे सन्त ही लिखें तभी उनका चरित्र-कथन यथार्थ हो सकता है। इतना सब कुछ सोचते हए भी मैंने यह चरित्र लिखनेका साहस किया है। कविकुलतिलक कालिदासके कथनानसार भेरा यह प्रयत्न कहीं ऐसा न हो जैसे कोई बौना मन्ध्य ऊँचे वक्षकी ऊँची डारमें लगे फलोंको तोड़नेके लिये अपने हाय केंचे करे। इस बातका भय भी मुझे हुआ, पर बालकपर बड़ोंकी कृपा होती है। फल तोडनेकी बालककी इच्छा जान बड़े उसे अपने कन्धोंपर उठा लेते हैं, और उनकी ऊँचाईका सहारा पाकर बालक अपना हठ पूरा कर लेते हैं। मैंने यह चरित्र लिखनेका साहस किया है, यह ऐसा ही है और साध-सन्तोंके कपाशीर्वादका ही इसे सहारा है। इस वाल-इठको पार हमाना भी उन्होंका काम है। मर्क्तोंके चरित्र भगवानको प्रिय होते हैं। शानेश्वर महाराज कहते हैं कि 'जो मेरे ( भगवानके ) चरित्रोंका कीर्तन करते हैं वे भी मुझे प्राणोंसे भी अधिक प्यारे लगते हैं। (२२७) और बो मेरे भक्तोंकी कथा कहते हैं उन्हें तो मैं अपने परम देव मानता हूँ। (२३८) जिनेश्वरी अ०१२ ] श्रीगीता-शनेश्वरी माताके इन क्चनोंके अनुसार यह पुण्य-कार्य भगवानको प्रसन्न करनेका सर्वोत्तम साधन जान।

चित्तमें हद् श्रद्धा घारण कर श्रीपाण्डुरङ्क भगवान्का स्मरण करके मैं इस वाग्यक्रको आरम्भ करता हूँ ।

#### २ काल-गणनाका महत्त्व

श्रीतुकागम महाराजका जन्म कब हुआ। कब उन्हें गुरूपदेश प्राप्त हुआ, कब वह यहाँसे चले गये, उनके जीवनकी मुख्य-मुख्य घटनाएँ कव किस कमसे हुई और उनकी कुछ आयु कितनी थी। इन बातोंकी चर्चा अवतक थोडी-बहत हो चकी है। पर सब पहलुओंसे इन सब बातोंका पूर्ण विचार करके निर्णय करनेका काम अभीतक नहीं हुआ है। इसलिये इस निवन्धमें यह निर्णय करनेका काम यथासाध्य पूरा किया जाय । परमार्थ-दृष्टिमं काल-गणनाका विचार कोई बडा महत्त्व नहीं रखता। पर इतिहासकी दृष्टिमं इसका बड़ा महत्त्व है। महात्माओंके जीवनचरित्रोंसे ममक्षजन यही जानना चाहते हैं कि उन महात्माओं में कौन-कौन-से दिव्य लक्षण थे और वह दिव्य सम्पदा उन्होंने कैसे पायी। परिस्थितिसे लड़ते-भिड़ते हुए वे महत् पदपर कैसे आरूढ़ हुए, वैराग्य उन्हें कैसे प्राप्त हुआ, उन्होंने क्या-क्या अभ्यास किया। कैसी दिनचर्या और जीवनचर्या बनायी। उनकी आन-भक्ति और भगवित्रेश कैसी थी। सङ्कटोंसे भगवानने उन्हें कैसे उवारा, मंसारको वे क्या सिखा गये इत्यादि । मुमुक्षओंका तो यही ध्यान रहता है और यही ठीक भी है। क्योंकि सन्त-चरित्रोंको देख अपना चरित्र संघारने। सन्तोंके निर्मल चरित्र-दर्पणको अपने सामने रखकर उनके भक्ति-ज्ञान-वैराग्यको प्राप्त होने। उनके पटचिड्रोंको देख-देख उसी रास्तेसे चलनेकी शभेच्छा भगवत्क्रपासे जिन्हें प्राप्त हुई हो उन्हें काल-गणनाकी-सी नीरस-सी चर्चा छेकर क्या करना है ! अमराईमें बैठा हुआ मन्ष्य क्षित होनेपर आम्रफल तोडकर खा लेना ही सबसे आवश्यक कार्य समझेगा । उसे इस चर्चारी क्या प्रयोजन कि ये पेड किसने, करा,

कैरे, कहाँसे पाकर लगाये और कितने बरसमें ये फले ! क्षुपा निवृत्तिकी चित्तवत्तिमें इस चर्चाका कोई खास महत्त्व नहीं है। उसका काम क्षुधा-निवृत्तिका साधन करना है, इधर-उधर देखना नहीं । महान भक्त प्रहाद किस शताब्दीमें, किस जातिमें, किस देशमें, कब पैदा हुए और कबतक जिये । भागवत प्रन्य किसका बनाया है--वेदव्यासदेवका या बोपदेवका अथवा इसकी रचना किस शताब्दीमें हुई इत्यादि बातोंकी चर्चा परमामतके प्यासे परमार्थके साधकोंको नीरस-सी ही जान पहेगी। वह प्रहादके जीवन-रसको पानेके लिये छटपटाने लगेगा जिससे प्रहादने पिताके सब अत्याचारोंको सहकर नारायणके परम रसका पान किया ! इतनी-सी उमरमें इतना महान तप और ऐसी अटल निष्ठा। इसीके ध्यानमें निमम होकर वह प्रेमभरे अन्तःकरणमें प्रहादको अपने नेत्रोंमें चित्रित कर लेगा, और 'प्रकारते ही दौडे आकर खम्भको फोड़कर बाहर निकलनेवाले ऐसे दयाल मेरी विठामाईके सिवा और कौन हो सकते हैं ? इस कथा-रहस्थको हृदयमें भारण कर तकारामके समान वह भगवत्प्रेमानन्दमें उछलने और नाचने लगेगा। सच्चे भक्तोंका यही मार्ग है और अपने परम कल्याणका यही साधन है। इसमें कोई सन्देह नहीं । तथापि आधनिक पद्धतिसे चरित्र-प्रन्य लिखनेवाला लेखक काल-गणनाकी उपेक्षा भी नहीं कर सकता । इतिहास और समाज-शास्त्रकी दृष्टिसे काल-निर्णयका बडा महत्त्व है । काल-निर्णय इतिहासका नेत्र है, काल-निर्णयके बिना इतिहास अन्बा रह जाता है। ठीक-ठीक काल-निर्णय न होनेसे कार्य-कारण-सम्बन्धको समझना असम्भव होता है, कितने ही निराधार भ्रम छोगोंमें फैल जाते हैं और 'कहींकी ईंट और कहींका रोडा' लेकर 'भानमतीका कुनवा जोडा, जाता है। इसलिये काल-निर्णयका काम छोड नहीं दिया वा सकता । अतएव इस प्रथम अध्यायमें ही यह काम कर हैं। तब द्वितीय अध्यायसे श्रीतकाराम महाराजका कालकमानुसार चरित्र वर्णन करेंगे।

## ३ ज्योतिर्विदोंकी सहायता

आरम्भमें ही मैं यह बतला देना चाहता हूँ कि तिथि-बार और हाक-संबत् आदिका मिलान प्रसिद्ध ज्योतिर्विदांसे ठीक-ठीक करा लिया है और तभी यह अध्याय लिखा है । पूनेके प्रसिद्ध ज्योतिषी श्रीकेतकरा श्रीलरे और ग्वालियरके प्रो० आपटेने इस काममें सहायता की है। पर सबसे अधिक (स्वर्गीय) लोकमान्य तिलकका उपकार है जिन्होंने आठ दिनमें सब गणित करके मुझे जिन हाक-मितियोंकी आवश्यकता थी उनका निर्णय करके एक कागजपर लिखकर मेरे हवाले किया। इस अध्यायमें जो ज्योतिर्गणित है वह सब लोकमान्य तिलकका है। जिन ज्योतिर्विटोंने इस कार्यमें मेरी सहायता की उन सबके प्रति में यहाँ कृतज्ञता प्रकट कर काल-निर्णयक प्रसङ्गकी ओर आगे बढ़ता हूँ।

#### ४ प्रयाण-कालके बारेमें तीन मत

श्रीतुकाराम महाराजके जन्म-संवत्के सम्बन्धमें कोई निश्चित प्रमाण नहीं मिला है। जो है, अनुमान है और ऐसे अनुमानोंके चार मत हैं। प्रयाण-कालके सम्बन्धमें भी तीन मत हैं। इन सब मतोंका परीक्षण करके यह देखा जाय कि इनमें प्राह्म मत कीन-सा है। जन्म-काल या प्रयाण-काल कुछ भी हो तो भी उससे किसीका कुछ बनता-विगइता नहीं। काल-निर्णयका विषय कोई आप्रहका विषय भी नहीं है। गणितके द्वारा ही इस विपयमें निर्णय किया जा सकता है। पर जहाँ गणितकी सहायता भी पूरा काम नहीं देती वहाँ तारतम्यसे काम लेना पहता है। जन्म-काल अथवा प्रयाण-काल कोई भी एक काल निश्चित करके तब दूसरा काल निश्चित करना ठीक होगा। पहले प्रयाण-काल निश्चित करें। इस सम्बन्धमें जो तीन मत हैं वे इस प्रकार हैं—

(१) प्रयाण-कालके सम्बन्धमें जो सबसे प्राचीन लेख मिलता है

वह तुकाराम महाराजके लेखक सन्ताजी जगनाडेके पुत्र बालाजी जगनाडेके हाथका लिखा है। इन दोनों पिता-पुत्रके हाथकी लिखी अमंगोंकी बहियाँ तलेगाँवमें हैं। बालाजीके हाथकी बहीमें २१६ वें पृष्ठपर यह लेख है-'श्रीन्टपशालीबाइन शक १५७२ विकृति नाम संवत्सर फाल्गुन बदी २ द्वितीया बार सोमवारके दिन तुकोबा गोसाई वैकुण्ठ गये। स्वश्चारीरसहित गये।' इस लेखसे तुकाराम महाराजकी प्रयाण-तिथि फाल्गुन वदी २ सोमवार शाके १५७२ है।

- (२) देहूमें देहूकरोंके यहाँ पूजामें जो अमंगोंकी वही है उसमें अन्तके एक पृष्ठपर यह लेख है—'शांके १५७१ विरोधी नाम संवत्तर फाल्युन बदी द्वितीया, वार सोमवार । उस दिन प्रातःकालमें तुकीबाने तीर्यको प्रयाण किया । शुमं भवतु मंगलम् ।' यही समय महीपतिवावाने भी भक्तलीलामृत अ० ४० में दिया है । जगनाडोंकी वहियोंके लेखोंके बादके ये दोनों लेख हैं और ये ही बहुत माने गये हैं ।
- ( ३ ) प्रसिद्ध इतिहासकार ( स्वर्गीय ) राजवाडेका यह मत है कि फाल्गुन बदी द्वितीया, वार सोमवार शांके १५७० में आती है इसलिये प्रयाण-काल १५७० शांके मानना चाहिये ।

### ५ मतोंकी मीमांसा

इन तीनों लेखों में फाल्गुन बदी २ समान है और सर्वया प्रमाण है। कारण, देहूमें तथा वारकरियों में सर्वत्र ही इसी तिथिको, तुकाराम महाराजके प्रयाण-कालसे ही, पुण्योत्सव मनाया जाता है। वर्षके सम्बन्धमें तीन मत हो गये हैं; पर कठिनाई यह है कि शाके १५७०, १५७१, १५७२ इनमेंसे किसी मी वर्ष फाल्गुन बदी दितीयाको सोमवार नहीं था। १५७१ में फाल्गुन बदी २ को सोमवार न पाकर राजवाडे महोदयने सोमवारके लिये प्रयाण-काल एक वर्ष पीछे घसीटा है, पर १५७० में भी

उस तिथिको सोमवार नहीं मिळता, रविवार आता है। १५७१ में इतिवार और १५७२ में गुरुवार आता है। फालान बदी २ को इन तीन वर्णोमेंसे किसीमें भी सोमवार नहीं है। पर प्रयाण-कालको रखना होता इन्हीं तीन वर्षोंके भीतर ही । शिवाजी महाराजका जन्म शिवनेरीदुर्गमें शाके १५४९ में # वैशाख शुक्र २ को हुआ । दादाजी कोंडदेवकी सहायतासे स्वराज्य-संस्थापनका उद्योग उन्होंने शाके १५६५ के स्वाभग आरम्भ किया । शिवाजीकी मनोभूमि धर्मभूमि थी, जिजाबाई ( उनकी माता ) और दादाजीसे उन्हें जो शिक्षा मिली वह भी धर्म-शिक्षा ही थी। जिवाजीके हृदयमें यह विश्वास जमा हुआ था कि स्वराज्य-संस्थापनका उद्योग साध-सन्तोंके कपाशीर्वादके बिना सफल नहीं हो सकता । इसीसे चिचवड-निवासी महात्मा देव और देहके विदेह-देही श्रीतकारामके पावन दर्शनोंका सौभाग्य उन्हें शाके १५६५ के पश्चात ५-६ वर्षके भीतर ही प्राप्त हुआ और कीर्तन सननेका भी उन्हें चसका लग गया । दादाजी पुनेके सुवेदार थे । एक संन्यासी महात्माके कहनेसे उन्होंने तुकाराम महाराजको प्रनेमें बुलवाया और पूनावासी महाराजके कीर्तन सनकर मण्य हो गये । सबके चित्तपर उनके ज्ञान-भक्ति-वैराग्यका रंग चढ गया जैसा कि महीपतिवाबाने लिख रक्ला है । दादाजीकी मृत्य १५६९-७० शाकेके लगभग हुई, १५६८ तक तो वह अवस्य ही जीवित थे क्योंकि १५६८ का उनका एक निर्णय-पत्र प्रसिद्ध है। इनका तुकारामजीको पूनेमें लिवा लाना, उनके कीर्तनपर पुनावासियोंका मुग्ध होकर जयजयकार करनाः तुकाराम महाराजकी अनेक कथाओंको शिवाजीका श्रवण करना इत्यादि बातें शाके १५६६ और

 <sup>&#</sup>x27;जेथे शकावली' और 'शिवभारत' के प्रमाणसे अब ओशिबाजी महाराजका जन्म-वर्ष शके १५५१ (संवद १६८६) माना जाता है। उसी प्रमाणसे जन्म-दिन फाल्युन शुद्ध ३ है।—अनुवादक

१५७१ के बीचकी हैं। बाके १५७०-७१ के लगमग व्यकाराम, शिवाजी और रामदास तीनोंका मिलन अवश्य हुआ होगा। इसलिये इसके बाद और १५७२ के पहले अर्थात् ७०, ७१ और ७२ इन्हीं तीन वर्षोंमें किसी समय तुकाराम महाराजने प्रयाण किया होगा। इन तीन वर्षोंमेंसे कौन-सा वर्ष निश्चित होनेयोग्य है यह देखनेके लिये एक बात विचारणीय है।

## ६ प्रयाण-काल-निर्णय

तकाराम महाराजने अपनी धर्मपत्नी जिजाबाईको 'पूर्णबोध' नामसे ११ अभंगोंमें जो उपदेश किया है वह प्रयाणके ४-५ ही दिन पहले किया होगा, यह जन अमंगोंको देखनेसे ही स्पष्ट विदित होता है। 'त्काराम और जिजाबाईं वाले अध्यायमें इन अभंगोंका विस्तारके साथ विचार होने-वाला है इसलिये यहाँ इस प्रसंगमें जितने अंशका विचार आवश्यक है उतना ही करेंगे। इन अभंगोंमें तकारामजी जिजाबाईसे कहते हैं, धर-द्वार, गाय-बैल, बाल-बच्चे इन सबपरसे अपना ममत्व हटा लो और अपना गला छड़ा लो । सबका अपना-अपना प्रारम्भ है। इसलिये तुम इनके मोहमें फॅसकर अपना नाश मत करो । घर-द्वार, भाजन-छाजन सब ब्राह्मणोंको दानकर एकदम निश्चिन्त हो जाओ । इससे हम-तुम साथ ही वैकुण्ट चले चलेंगे । देव, ऋषि, मान सब हम दोनोंका जयजयकार करेंगे । . . . . . . . यह सख दोनोंको मिलेगा, देवता और अधि वडा उत्सव करेंगे, रह-जटित विमानमें बैठावेंगे, गन्धर्व नाम-गान करेंगे, सन्त-महन्त-सिद्ध अगवानी करेंगे, मुखमात्रकी इच्छा वहाँ पूर्ण होगी। जहाँ अपने माता-पिता वैठे हैं वहाँ चलें और उनके चरणोंका आर्लिंगन कर उनगर लोट जायँ । जब इन नेत्रोंको माता-पिताके दर्शन होंगे उस समयके सखका में क्या वर्णन कहूँ।

इन अभंगोंचे यह स्पष्ट ही जान पड़ता है कि 'पूर्णशोभ' के ये अभंग उन्होंने उसी समय रचे हैं जब वैकुण्ठकी ओर ही उनका ध्यान लगा या। प्रमाणके पूर्व कुछ दिन वह जिजाईरो कहा करते थे कि 'हम अब वैकुण्ठ चले !' पर वह उनकी बात समझ न सकीं । ये अमंग उसी समयके हैं जब 'वे देवऋपि', 'जिहत विमान', 'वे वैकुण्ठवासी माता-पिता' नेत्रोंके सामने आ गये थे । युक्क दशमीसे ही वैकुण्ठकी रट लगी! उसी दिन मगवान् तुकारामते मिलने वैकुण्ठते आये । उस समय उनका सत्कार करनेयोग्य कोई सामग्री तुकारामके समीप नहीं थी। तब उन्होंने इस आशयका अभंग कहा है कि 'ह्यीकेश अतिथि होकर घर आये हैं। अब हनका क्या देकर सत्कार कहाँ । पानीमें चावलके कन घोलकर सामने रख दिये ।' इस घटनाके स्मारकस्वरूप पाल्युन युक्क १० को चावलके कनोंका ही भगवान्को मोग लगता है। इसे देहुमें अबतक 'किनया-दशमी' कहते भी हैं।

और एक वात है, वैकुण्ठ सिचारनेका निश्चय करनेपर ही उन्होंने जिजानाईको 'पूर्णयोच' सुनाकर अपना कर्तव्य पूरा किया । यह केवल मेरी ही करुगना नहीं है । निलोनारायने भी कहा है कि 'पहले स्वगंको जाते हुए तुकारामने अपनी स्त्रीको उपदेश किया ।' यह उपदेश उन्होंने किस दिन किया यह उन्होंके अभंगोंसे माल्प्र हो जाता हैं प्रातःकाल है, द्वादशीका पर्वकाल हैं; ग्रुक्कण्यका आज सोमवार है, ऐसे पर्वपर जीको कड़ा करके सब कुछ दान कर दो । 'काल्पुन शुक्क ११ को रविवार, १२ को सोमवार, १२ को मंगलनार, १४ को बुधवार, पूर्णिमाको गुरुवार, वदी १ को शुक्रवार और वदी २ को शानिवार इस प्रकार तिथि-वारका यह एक सप्ताह वन जाता है और एपिल' के कैलेण्डरसे भी यह हिसाब ठीक मिलला है । फाल्पुन शुक्क १२ को सोमवार या, यह वात तुकाराम महाराजके अभंगसे ही सिद्ध है और इसी कमसे जन्त्री मिलाकर देखनेसे भी बदी २ को जब शानिवार ही आता है तब सीचा हिसाब यही है कि शाके १५७०-७१-७२ इन तीन क्वोंमें जिस किसी वर्ष फाल्पुन वदी २ को शानिवार हो वही वर्ष तुकाराम महाराजन

के प्रयाणका वर्ष माना जाय । बाके १५७२ में इस तिथिको गुक्वार है, १५७० में रिववार है, केवल १५७१ में ही इस तिथिको शनिवार है। भाल्युन शुक्क १२ को सोमवार होना चाहिये सो इसी वर्षमें है और इसी कमसे बदी २को शनिवार है। इसिल्ये शाके १५७१ ही दुकाराम महाराजके प्रयाणका वर्ष मानना चाहिये । कई पुराने कागजोंमें १५७१ में ही तुकाराम महाराजके प्रयाण करनेका उल्लेख भी है। तालर्य, फाल्युन बदी २ (पूर्णिमान्त मासके हिसावसे चैत्र कृष्ण २) शाके १५७१ (संवत् १७०६) शनिवारके दिन प्रातःकाल तुकारामजी वैकुण्ठ सिचारे यह बात निश्चित हुई। अब जन्म-वर्ष देखें।

## ७ जन्म-वर्षके बारेमें चार मत

जन्म-वर्षके सम्बन्धमें चार मत इस प्रकार हैं-

- (१) कवि चरित्रकार जनार्दन रामचन्द्रजीने लिखा है कि 'तुकाराम देहुमें शाके १५१० में पैदा हुए।'
- (२) देहू और पण्डरपुरकी तुकारामकी वंशावलीमें उनका जन्म माघ ग्रुक्क ५ गुरुवार शाके १५२० को लिखा है ।
- (२) इतिहासकार राजवाडेने वाईमें मिली हुई एक प्राचीन वंशावलीको प्रमाण मानकर और प्रमाणान्तरींसे मिलानकर क्रकाराम-जन्म बाके १४९० में माना है।
- (४) 'सन्तळीळामृत' में महीपतिवावाने तुकारामके प्रथम इक्कीस वर्षोका जो चरित्र-विवरण दिया है उससे ये वार्ते माल्म होती हैं-

१३ वें वर्ष तुकारामके सिरपर गृहस्थीका सारा भार आ पड़ा ।

१७ वें वर्ष उनके माता-पिता इहलोक छोड़ गये और पीछे वहें भाई सावजीकी स्त्रीका देहान्त हुआ।

<sup>#</sup> इस दिन अंगरेजी तारीख ९ मार्च १६५० ई० थी।

१८ वें वर्ष सावजी तीर्याटनको गये।

२० वें वर्षतक इन तीन वर्षोमें इन्होंने गृह-सुत-दाराके साथ सुख-पूर्वक गृहस्थी चलायी।

२१ वें वर्ष दिवाला निकला, घोर दुर्भिक्ष पड़ा, तुकारामकी ज्येष्ठा पत्नी और उससे उत्पन्न पुत्र दोनों अन्नके बिना हाहाकार कर मर गये ।

महीपितवायाने यह विवरण देकर इसे तुकाराम-चरित्रकी 'पूर्वार्ध-समाप्ति' कहा है। इसका वान्यार्थ ही महण करें और इन २१ वर्षको पूर्वार्ध मान लें तो तुकारामकी आयु ४२ वर्ष माननी पड़ेगी। महीपितवाया-ने तुकारामके प्रयाणका वर्ष १५७१ ही बताया है, इसमेंसे ४२ वर्ष घटा दें तो जन्मवर्ष शांके १५२९-३० आता है। यदि इस 'पूर्वार्ध-समाप्ति' को लक्ष्यार्थि 'अशान-प्रकृतिका अन्त' मानें तो जन्मका कोई भी वर्ष मान लिया जा सकता है! पर बहुतोंने वाच्यार्थ ही प्रहण किया है और जन्म-वर्ष शांके १५३० माना है।

### ८ चार मतोंका विचार

इन चार मर्तोमेंसे कौन टीक उतरता है, यह अब देखना चाहिये। किव चरित्रकारने जन्म-वर्ष १५१० दे दिया है, पर कोई प्रमाण नहीं बताया है इसिल्ये यह प्राह्म नहीं हो सकता। देहू और पण्डरपुरकी वंशा-विल्योंको मैंने देखा है। वे ५०-७५ वर्षने अचिक प्राचीन नहीं हैं और इनमें जो जन्म-वर्ष १५२० दिया है उसके साथ इन्होंमें दी हुई जन्म-तिथि माध शुक्क ५ गुरुवारका मेल नहीं वैठता। माध शुक्क पञ्चमीको गुरुवार तो नहीं या। इस वर्ष माध शुक्क ५ को रविवार या और माध कुष्ण ५ को सोमवार था, इसिल्ये इसे भी प्रमाण नहीं मान सकते।

# ९ इतिहासकार राजवाडेका मत इतिहासकार राजवाडेने जन्म-वर्ष शाके १४९० माना है और इसके

पक्षमें तीन प्रमाण दिये हैं-(१) वाईमें मिली हुई वंशावली, (२) निबन्धमालामें वामनविष्णु लेलेद्वारा प्रकाशित एक प्राचीन पत्र, जिसमें द्वकारामके गुरु-उपदेशके सम्बन्धमें महीपति नामक किसी पुरुषके बनाये ५ अभंग हैं, जिनमेंसे एक अभंगका आद्याय यह है कि बाबाजी चैतन्यने शाके १४९३ प्रजापति नाम सैवत्सर वैशाख बढी १२ को समाधि ली और उसके तीस वर्ष बाद तकारामपर अनुग्रह किया । प्रजापति-सैवत्सरसे ३० वाँ संबत्सर शार्वरी ( शाके १५२२ ) है। पर तकारामने एक अभंगमें कहा है कि माघ ग्रक १० 'गुरुवार' देख गुरुने अङ्गीकार किया, इसिंख्ये माघ शक १० को भारवार' का होना आवश्यक है। शाके १५२२में इस तिथि-को गुरुका यह वार नहीं मिलता, मिलता है शाके १५२० विलम्बी संवत्सर-में अर्थात उपर्यक्त महीपतिके अभंगमें तीस वर्षकी जो बात खिली है उसका अर्थ तीस ही नहीं, पचीस-तीस-जैसा है। इस प्रकार राजवाडेके मतसे बाबाजी चैतन्यने तकारामको शाके १५२० विखम्ब नाम संवत्सरमें माघ शुक्क १० गुरुवारके दिन उपदेश किया | जन्म-वर्ष शाके १४९० और गुरूपदेश-वर्ष १५२० मानकर इस बीचके तुकाराम-चरित्रके २१ वर्ष-का विवरण राजवाडेने वहीं माना है जो महीपतिबाबा बतलाते हैं। शाके १५७१ के फालान मासमें तुकारामने प्रयाण किया अर्थात उस समय उनकी आयु ८१ वर्षकी थी । उपर्युक्त महीपतिके अभंगमें शाके १४९३ में बाबाजी चैतन्यकी समाधि है और इसके तीस वर्ष अनन्तर तुकारामको उनका गुरूपदेश प्राप्त होता है। इसे सही मान लेनेसे तुकारामकी आय उस समय २५-३० वर्षकी रही होगी यह स्पष्ट है । अर्थात इस प्रकारसे उनका जन्म-वर्ष शके १४९० मानना पड़ता है। (३) तुकारामने एक अभंगमें कहा है, 'जरा कर्णमूलमें आकर बातें करने लगी'; इससे भी राजवाडे यह अनुमान करते हैं कि तकाराम स्वर्ग विभारनेके समय बहुत हुद हो गये थे। इन तीन प्रमाणोंके अतिरिक्त एक प्रमाण राजवाडेजीकी ओरसे मैं

🜓 वेश किये देता हूँ । तुकारामजीके शिष्योंमेंसे एक शिवा कसेरे नामक शिप्य लोहगाँवमें रहते थे, वहाँ उनका बनवाया हुआ एक कूप है और उसपर शाके १५३४ में खुदा हुआ एक शिलालेल हैं। उस शिलालेलको शोषकर उसपर एक प्रवन्ध मैंने शाके १८३७ में भारत-इतिहास-संशोषक-मण्डलकी समामें पढ़ा था । राजवाडेजी जिसे लोहगाँव बतलाते हैं वह होइगाँव नहीं है, यह बात मैंने उस लेखमें सप्रमाण बता दी थी और वह शिलालेख भी सामने रख दिया था। इस शिलालेखसे तुकारामका जन्म शाके १४९० में ही हुआ होगा इसी वातकी पुष्टि होती है।

# १० उनके मतका परीक्षण

अव राजवाडेके मतानुसार तुकाराम-जन्म शाके १४९० में मान लेना कहाँतक युक्तिसंगत हो सकता है। यह देखें ।

बाईकी वंशावलीको प्रमाण मार्ने तो उस प्रमाणमें प्रमाद मौजूद है। महीपतिवावा और देहूकरोंकी वंशावली दोनों ही एक रायसे बतलाते हैं कि विश्वम्मरवावाके दो पुत्रोमेंसे हरि वड़ा या और मुकुन्द छोटा, पर वाईकी वंशावलीमें मुकुन्दको बहा और इरिको छोटा कहा है। इसके अतिरिक्त वाईकी वंशावलीमें तुकारामके दादाका नाम रंगनाय और परदादाका नाम सोमाजी लिखा है। पर महीपतिवावा और देहूकरोंकी वंशावली दोनों ही दादाका नाम कान्हजी और परदादाका नाम शंकरबाबा बतलाते हैं । यहाँ यह भी ध्यानमें रखना चाहिये कि बाईमें किसी वारकरीके घरकी किसी पोथी-में मिली हुई वंशावलीकी अपेक्षा सुकारामके सत्-शिष्य और शोषक मही-पतिबाबा और तुकारामके वंद्यजोंके वचन अधिक विश्वसनीय और सम्मान्य हैं। इसक्रिये वाईकी जिस वंशावलीमें ऐसी-ऐसी भूलें हैं उसका दिया हुआ बन्म-वर्ष १४९० भी कहाँतक विश्वसनीय हो सकता है ?

राजवाडेने जिन महीपतिके अभंग उद्धृत किये हैं वह महीपति कौन

ये ! कोई महीपति-नामघारी जरूर ये, पर महीपतिवाबा वह नहीं हैं। यह बात उन अमंगांकी ही दो वातोंछे त्यह होती हैं। कारण, यह महीपति कहते हैं कि तुकारामको ओतुरनामक स्थानमें गुरूपदेश प्राप्त हुआ, और मक्त-सीलामुतमें महीपतिवाबा व्यित हैं कि तुकारामको यह गुरूपदेश देहूंमें प्राप्त हुआ। वृसरी बात यह है कि यह महीपतिवाबाजी नैतन्य और केशव नैतन्यको एक ही बतलाते हैं। और वारकरी-सम्प्रदायमें यह मान्यता है कि राष्ट्र नैतन्य, केशव नैतन्य और वारकरी-सम्प्रदायमें यह मान्यता है कि राष्ट्र नैतन्य, केशव नैतन्य और वारकरी-सम्प्रदायमें यह मान्यता है कि अथांत् बावाजी नैतन्यके गुरू केशव नैतन्य और केशव नैतन्यके गुरू राषव नैतन्य थे। इन दोनों बातोंसे यह स्पष्ट होता है कि ताहराबादकर श्रीमहीपतिवाबाके ये अभंग नहीं हैं। यह कोई दूसरे ही महीपति हैं। राजवाडे जिन वाईकी वंशावली और महीपतिके अभंगोंके आधार्रेपर तुकारामकी ८१ वर्षकी आयुकी अटालिका खड़ी करते हैं वे आधार बहुत ही कच्चे हैं। इनको प्रमाण नहीं माना आ सकता।

जरा कर्णमुले' वाली वातले राजवाडेजीने अनुमान किया है कि मृत्यु-समयमें दुकाराम बहुत इब हो गये थे। कार्नोके पासके बाल जब देवेत होने लगते हैं तब उसे यमराजकी ध्वजा यानी यमराजके आगमनकी प्रयम सचना मानने और कहनेकी परिपाटी पहलेसे चली आयी है। पर अतिहब होना ही उसका अभिपाय नहीं है। बालोंका रवेत होना ३८ वें वर्षेस ६० वें वर्षेतक, अपनी-अपनी प्रकृतिके अनुसार आगे-पीछे आरम्म हो जाता है। तुकारामको वयसके १८ वें वर्षेके बादसे संसारमें दु:ख-ही-दु:ख मोगने पढ़े, इससे ४० वें वर्षेके लगाग उनके मुँहरे जार कर्णमूलमें आकर बातें करने लगीं? इस वाक्यसे जरा या बालोंके ध्वेत होनेका आरम्म ही सूचित होता है। और यही अभिप्राय व्यक्त

करनेके लिये इस प्राचीन उक्तिप्रकारका प्रयोग किया जाता है। कथा-सरिरसागर द्वितीय लम्बक द्वितीय तरंगका २१६ वाँ स्टोक देखिये—

अथ तस्य जरां प्रशान्तिवृती
सुपयातां हितिपस्य कर्णमूलम् ।

सहसैव विकोक्य जातकोपा

बत दृरे विषयस्पृहा बेभूव ॥

यह सुभाषित तो प्रसिद्ध ही है—

कृतान्तस्य वृती जरा कर्णमुले

समागस्य वक्तीति छोकाः श्रणुष्वम् ।

परस्वीपरतृब्यवाच्छां स्वजध्वं

भजध्वं समानायपादाविक्वम्म ॥

संस्कृत-साहित्यसे ऐसे अनेक अवतरण दिये जा सकते हैं। यदि प्रयाण-कालमें तुकाराम सचमुच ही बहुत बृद्ध हुए होते तो बृद्धत्व-सूचक और भी युछ उल्लेख उनके अभंगोंमें मिले होते और राजवाडेजी उन्हें उद्धृत भी करते। पर ऐसे उल्लेख कहीं हैं ही नहीं।

अव शिवा कसेरेके क्रूपकी वात रह गयी। इस क्रूपपर ह्याके १५३४ का लेख है। इससे तुकारामजीका जन्म इससे बहुत पहले हुआ होगा ऐसा अनुमान कोई करे तो वह भी नहीं माना जा सकता। तुकारामजीने शिववापर अनुमह किया, उसके बाद उन्हींकी आशासे शिववाने वह क्रूप बनवाया, ऐसा महीपतिवावाने लिखा है, पर यह युनी-युनायी बात ही उन्होंने लिखी होगी। क्रूपके शिकालेखमें 'शिऊवी' नाम है। पर यह शिऊजी तुकारामजीके शिष्य शिवजी कसेरा हैं या उनके कोई दादा-परदादा या और कोई, यह निश्चयपूर्वक नहीं जाना जा सकता। निश्चय इतना तो अवस्य हो सकता है कि तुकारामके शिष्य शिवजी करेरा हो जाना जा सकता। विश्वय इतना तो अवस्य हो सकता है कि तुकारामके शिष्य शिवजीन तुकारामकी आशासे यह क्रूप बनवाया

होता तो उस शिकालेखमें जहाँ श्रीगणेश और श्रीकालिकाको प्रयम नमन किया गया है वहाँ उनके स्थानमें या उनके साथ ही 'श्रीपाण्डुएक्काय नमः', 'श्रीविक्मणीविद्वलाभ्यां नमः', मी अवस्य होता । तुकारामका शिष्य होकर गणेश और काल्काको तो स्मरण करे और विद्वल्यखुमाईको भूल जाय, ऐसा नहीं हो सकता । इसल्यिय यह कृप बनवानेवाला शिवा कसेरा या तो तुकारामका शिष्य शिवा कसेरा नहीं है या कम-से-कम कृप बनवानेके समयतक वह तुकारामका शिष्य नहीं या, यह बात सिद्ध होती है। इस तरह तुकारामका जन्म-वर्ष शाके १४९० माननेकी पृष्टि इस कृपसे मी नहीं होती।

तुकारामकी आयुमयांदा ८१ वर्ष माननेके विषद एक बड़ी बात यह भी है कि जिस समय तुकाराम वैदुण्ठ सिषारे उस समय जिजाई गर्मवर्ती थीं। तुकारामके दोनों विवाह उनके माता-पिताके रहते ही हुए ये और माता-पिता उनके वयस्के सतरहवें वर्ष मृत्युलोकसे विदा हुए, यह महीपतिवाबाने स्पष्ट ही कहा है। राजवाडेजी भी इस बातको मानते हैं कि तुकारामका प्रथम विवाह उनके वयस्के १२ वें वर्षमें और दितीय विवाह चौदहवें वर्षमें हुआ। अर्थात् तुकारामकी दितीया पत्नी उनसे अधिक से-अधिक ५, ६ वर्ष छोटी रही होंगी। अर्थात् प्रयाणके समय यदि तुकाराम ८१ वर्षके रहे हों तो जिजाई ७५-७६ वर्षकी रही होंगी। पर इस वयस्में उनके सन्तान होना असम्भव है। अपनी बातकी पृष्टिमें राजवाडेजीने निजामुळमुरूक, जर्मन तत्त्ववेत्ता गेटी और 'गुरुचरित्र' में वर्णित बाँक्षके हृद्धावस्थामें सन्तान होना, ये तीन दृष्टान्त उपस्थित किये हैं,

राजवाडेजी बतलाते हैं कि निजामुलमुख्क जब ८० बरसके ये तब उनके लड़का पैदा हुआ। पर इस लड़केकी याने निजाम अलीकी माता निजामुलमुख्ककी कौयी स्त्री गी, कितने वर्षकी थी, तथा राजपुरुघोंकी

जन्म-कथाओंमें कभी-कभी कितने पेंच-पाँच होते हैं। इन सब बातांका विचार उन्होंने नहीं किया है । निजामुलमुल्क-जैसोंके उदाहरण महात्माओंके चरित्रोंमें देना भी प्रशस्त नहीं है। दूसरा उदाहरण गेटीका है। ६० वर्धतक यह ब्रह्मचारी रहे, पीछे इन्होंने विवाह किया और विवाह भी एक युवतीरे किया। इमलिये यह दृशन्त भी यहाँ नहीं घटता । फिर शीतकटियन्यके मन्प्योंकी बात कुछ है। उष्णकटिवन्धके मनुष्योंकी बात कुछ और । इमलिये भी यह उदाहरण ठीक नहीं है। तीसरा उदाहरण 'गुरुचरित्र' में वर्णित स्त्रीका है। राजवाडेजी कहते हैं। ध्रसिद्ध गुरुचरित्र-ग्रन्थमें। मासिक धर्मको छटे बीस-पचीस वर्ष बीत चुके थे। ऐसी एक वृद्धा खीके संतान होना लिखा है। यह स्त्री प्रस्तिके समय ७०-७५ वर्षकी रही होगी।' यह कथा धारुचरित्र' के ३९ वें अध्यायमें है। वह स्त्री सोमनाथकी पत्नी गंगा है। इस स्त्रीके ६० वें वर्ष श्रीगुरुक्तपासे संतान हुई। यह तो गुरुचरित्रमें लिखा है, पर राजवाडेजीने उसे ७०-७५ वर्षकी बना डाला है। इस कथामें उस स्त्रीके ६० वर्षकी होनेका कई बार उल्लेख हुआ है। दसरे यह कि गंगाबाई बाँझ थीं और उन्हें पत्र-मूख-दर्शनकी बड़ी लालसा थी। जिजाई-की बात तो ऐसी नहीं थी। यौवन प्राप्त होनेके समयसे ही उनके बच्चे होने लगे और उनसे उनका जी भी ऊब गया था। तीसरी बात यह कि गंगाबाई बाँझ थीं और बचा होनेके लिये उन्होंने कितनी मानताएँ मानी थीं, पत्रके लिये वह ईश्वरसे प्रार्थना किया करती थीं और श्रीगृहने अपनी सिद्धाईका एक चमत्कार दिखाया जो उन्हें ६० वर्षकी अवस्थामें पुत्र दिया। जिजाईके सम्बन्धमें ऐसी कोई बात नहीं है। जिजाईके सन्ततिकी कोई कमी नहीं थी । कच्चे-यच्चे पालते-पोसते इस जंजाल्से उनका जी ऊव गया था और ऐसी अवस्थामें वयस्के ७५ वें वर्ष जिजाईके संतान हो, यह तो असम्भव है। इसलिये बात यह है कि प्रयाणके समय तुकारामकी आयु ८१ वर्ष नहीं थी और न जिजाईका मासिक धर्म ही छूटा था। चौथी बाव

यह कि वयसके २१ वें वर्षमें वैराग्य वरण करनेवाले तुकाराम ८१ वें वर्षमें मी प्राम्यबर्गरत हों। यह बात भी जैंचनेलायक नहीं है। वर्णाश्रम-बर्गका साबारण नियम यह है कि—

> होशवेऽभ्यस्तिवधानां योवने विवयीविणास्। वार्षके सुनिकृत्तीनां योगेनान्ते ततुत्पनास्॥ (रावंश सर्ग १ । ८ )

इस साधारण नियमको तुकारामने न माना हो। ऐमी बात तो समझके बाहर है। प्राचीन परम्परा यही है कि कोई भी धार्मिक हिन्दू ५०-५५ वयस्के बाद प्रायः ग्राम्यधर्ममें मन नहीं लगाते। फिर जो तुकाराम अपने अवतीर्ण होनेका यह प्रयोजन बतलाते हैं कि ध्वर्मरक्षणके लिये हमारा सारा उद्योग हैं जो अपनी ध्वाणीसे वेदनीति ही कहते हैं और ध्वही करते हैं जो सन्तीने किया, वह तुकाराम अपने इस अन्तिम पुत्रके गर्ममें आनेके समय ८१ वर्षके हो ही नहीं सकते।

# ११ संवत् १६८६ का अकाल

अब रह गया तीसरा मत, जिसके अनुसार तुकारामका जन्म-वर्ष हाके १५३० है। इसके पक्षमें ऐतिहासिक प्रमाण काफी हैं और परम्पराकी मान्यता भी है। महीपतिवाबाने जो यह कहा है कि २१ वर्षकी अवस्थामें जीवनका 'पूर्वार्घ समाप्त हुआ,' वह वाच्यार्यसे भी सही है और इसको प्रमाण माननेके लिये ऐतिहासिक आषार भी है। वाच्यार्य लेनेते तुकाराम महाराजकी आयु कुल ४१-४२ वर्ष माननी पड़ती है और इस प्रकार उनका जन्म-वर्ष शांके १५३० ग्रहण करना ठीक है। महीपतिवाबाने स्थित रक्ता है कि उनके वयस्के 'इक्कीयर्वं वर्ष विपरीत काल' आया अर्थात् वोर दुर्भिक्ष पड़ा और उसमें उनकी प्रयम स्वीको अन्नके विना प्राण त्यागने पड़े। तुकाराम महाराजके वयस्का यह इक्कीयवाँ वर्ष (जन्म-वर्ष १५३०

माननेसे ) शाके १५५१ में आता है और इतिहाससे यह बात मिलती है कि झाके १५५१ ( संवत् १६८६ वैक्रम या सन् १६२९-३० ईसवी ) में केवल पनेम ही नहीं समार्ण महाराष्ट्रमें घोर दर्भिक्ष पड़ा था। अब्दल हमीट छाहोरी नामक एक मुसलमान इतिहासकारने शाहजहाँ बादशाहके जायनकालके प्रथम २० वर्षका एक इतिहास धादशाहनामा के नामसे लिला है। यह लाहौरी १६५४ ई० में मरे। यह तुकारामबीके समकालीन थे, धादशाहनामा' में इन्होंने लिखा है, धिछले साल ( सन् १६२९ ई० ) बालाधारकी तरफ बारिश नहीं हुई और दौलताबादकी तरफ तो एक बँद भी पानी नहीं गिरा। इस साल (सन १६३० ई०) आसपासके सब स्वोंमें नाजकी कमी हुई और दिन्खन और गुजरातमें तो हाय मची। यहाँके लोगोंका हाल ऐमा बेहाल हुआ कि कुछ कहनेकी बात नहीं। रोटीके एक एक दकडेपर जानवर और बच्चे बिकने लगे। तो भी कोई गाहक न मिलता । बडे-बडे दानी एक-एक टकडेके लिये हाथ पसारने लगे ! काशोंमेंसे हिंडियाँ निकाल-निकालकर उन्हें पीस-पीसकर वह पिसान आटेमें मिलाया जाने लगा । यहाँतक नौयत आ गयी कि आदमी आदमीको खाने लगे । यहाँतक कि माँ-बाप अपने बच्चोंको खाने लगे । जहाँ-तहाँ लाशोंके देर दिखायी देने लगे। अन्छी-से-अन्छी जमीनमें भी एक दाना नहीं पैदा हआ। कहीं एक बूँद पानी नहीं, एक दाना अल नहीं, यह हालत इन सूर्वीकी हुई'''' ।' ( इलियट ऐण्ड डासन भाग ७ प्र० २४० ) इमीका उल्लेख एलफिन्स्टनके इतिहाममें ( पृ० ५०७ ) और पूना गजेटियरमे (भाग ३ पृ० ४०३) किया हुआ है। तुकाराम महाराजके समकालीन इतिहासकारने शाके १५५१-५२के उस भीषण दर्भिक्षका यह बर्णन किया है। शाके १५५१ का वर्षाकाल वर्षाके विना ही बीता, इससे उसी वर्ष दुर्भिक्षका सामना पड़ा। पर पहलेका जमा अन्न जहाँ जो या उससे वह वर्ष तो होगोंने किसी प्रकार रोते गाते बिता दिया । पर जब

धाके १५५२ में भी वर्षा नहीं हुई तब लोगोंके द:खका कोई ठिकाना न रहा और यहाँतक नौबत आयी कि हजारों आदमी असके बिना मर गये और आदमी आदमीको खाने लगे ! इस दर्भिक्षके विषयमें अपने यहाँ घरका प्रमाण भी मौजद है। राजवाडे महोदयने ध्मराठोंके इतिहासके साधन' प्रकाशित किये हैं। इनके १५ वें खण्डमें शिवाजी महाराजके समयका पत्र-व्यवहार प्रकाशित हुआ है। लेखाक ४१३-४१४ और ४१९ देखिये । मौजा निग्रदाके पाटील ( गाँवके मखिया ) ने शाके १५५१ के कआरमें ३१ मौजोंकी अपनी वृत्तिका आधा हिस्सा बेचते हुए लिखा है कि 'आफत और फितरतके मारे भलों मर रहे हैं, इसलिये 'आधी पाटिलाई अपनी खरीसे बेचते हैं। शाके १५५३ में फिर इसी बची हुई पाटिलाईका आधा हिस्सा और बेचा है, क्योंकि 'दुर्भिक्षके कारण असह्य कष्ट है, खानेको अब नहीं है। व्यवहार करनेवाला कोई बनिया नहीं है। इसके बाद शाके १५५५ में बचा हुआ हिस्सा भी यही कहकर बेच डाला है कि ·बड़ा भयक्कर दुर्भिक्ष है, गाय-बैल नहीं रहे, अन्नके बिना मर रहे हैं। अस्त ! यह सब शाके १५५२ के दर्भिक्षते महाराष्ट्रमें कैसा हाहाकार मचा था। यह दिखानेके लिये ही लिखा है !

क महीपितवाबाने भी उस वुभिक्षका वर्णन किया है। पर उन्होंने जो किया है वह सुनी-सुनायी वातोंके आधारपर किया है, अपनी ऑखोसे देखा हाल नहीं। प्रत्यक्षदर्शी श्रीसमर्थ रामदास स्वामी ये जिनकी आयु उस समय २१-२२ वर्ष होगी। इसी समयके लगभग उनका तीर्थयात्राकाल आरम्भ हुआ है। उन्होंने इस दुर्भिक्षका वर्णन इस प्रकार किया है—सब परार्थ निकल गये, केवल देश रह गया; कोगोंपर सब्दाटके पहांक टूट एड़े। कितने स्थान भ्रष्ट हो गये। कितने जहाँ-के-तहाँ मर गये। जो बचे वे अपने गाँव लौटकर मर गये। खानेको अन्न नहीं रहा। धर-गृहस्थीकी कोई चीज न रही! "सब केम उद्देश-क्यानको कपना नहीं रहा। धर-गृहस्थीकी कोई चीज न रही! "सब केम उद्देश-क्यानको गये। द्विवह अमीतक मौजूर है। कितने जातिश्रष्ट हो

## १२ कान्हजीके शोकोद्वार

तुकाराम महाराजके प्रयाणके पश्चात् उनके छोटे भाई कान्हजीने जो विलाप किया है उसके १८ अभंग हैं। उन अभंगोंको देखनेसे यह कोई भी नहीं कह सकता कि किमी ८१ वर्षके बृद्धकी मृत्युपर यह शोक हुआ है। इन अभंगोंमें इतना करण-रस भरा हुआ है कि उसे देख यही समझा जायगा कि तुकाराम सबको अपना चसका लगाकर अकालमें ही चले गये। कान्हजी तुकारामकी पीटपर ही हुए थे, अधिक-से-अधिक ३-४ वर्ष उनमे छोटे होंगे। तकाराम जब विरागी हुए तब कान्हजी लड़कर उनसे अलग हो गये थे। इस ममय तुकाराम बीस-पचीस वर्षके रहे होंगे। पीछे जब कान्हजीने तकारामकी योग्यता जानी। तब उन्हें वडा पश्चात्ताप हुआ और वह उनके शिष्य बने । प्रयाणके समय महाराजकी आय यदि ८१ वर्ष होती तो कान्हजीके ऐसे अनुतापभरे उद्घार इतने वेगके साय कभी न निकलते कि 'सखा जानकर मैंने तुमसे अति परिचयका ही व्यवहार किया' अथवा 'मंतारमें मझ चाण्डालको तुम दुःख दे गये' इत्यादि । तकाराम यदि उन समय इतने बृद्ध होते तो उसका यह मतलब होता कि कान्हजीको ४०-५० वर्षतक उनका सत्सङ्ग-लाभ हआ होता। कान्हजी भी बद्ध होते, उनके पूर्व कर्म धुलकर नतन गाम्भीर्यमें परिणत हो गये होते, जिसमेंने ऐसे अनुतापका आवेग कभी न निकलता । कान्ड-जीके में हसे ऐसी बात भी न निकलती कि 'मेरी ओदनी छिन गयी,' 'मेरा घर इया, 'बच्चे-कच्चे अनाय हो गये,' 'हरा-भरा घर उजाह हाला ।' तकाराम यदि उस समय बढ़ होते तो ऐसे उदार न निकलते और ऐसे

गये । कितने विष खाकर मर गये । कितने जलमें हुव मरे, कितनोंका दहन या वक्तन भी नहीं हुआ । मान्स्र होता है, दुर्भिक्ष और परचक दोनों एक साथ ही हुट पढ़े थे ।' (-रामदास और रामदासी वर्ष १ अड्स १०)

उद्वारोंमें तब कोई स्वारस्य भी न होता । इन सभी बातोंसे यही निश्चित होता है कि बद्धावस्था आरम्भ होनेके पूर्व ही तुकाराम इहलोकसे चले गये। कान्डजीका एक उदार ऐसा भी है कि ध्वच्चे विलख-विलखकर रो रहे हैं। उनके करणस्वरसे पृथ्वी विदीर्ण हुआ चाहती है। ' तकारामकी आय उस समय यदि ८१ वर्ष होती तो उनके सन्तान कोई ४० वर्षके, कोई ५० और कोई ५५ के होते और तब कान्हजीको यह भी न कहना पडता कि (बच्चे दर-दर रोते फिर रहे हैं। ' ये सभी उदार उस हास्तमें व्यर्थ हो जाते । इन सभी उद्गारोंसे यही प्रकट होता है कि सकाराम महाराज और तकामाई कान्हजीके सन्तान उस समय १५-२० वर्षकी अवस्थाके भीतर-बाहर रहे होंगे । कान्डजीकी वाणीसे यह भी नहीं झलकता कि तुकारामका ग्रह-प्रपञ्च इस समय समाप्त-सा हुआ हो । दूसरी बात यह कि अकाल ही जब वियोग होता है तभी करुण-रस सोइता है--तभी स्फरता भी है, यह तो रसज्ञ और रसिक जानते ही हैं। यह भी नहीं कह सकते कि ये अभंग प्रक्षिप्त हों । कारण, ये तुकाराम महाराजके साथ रहनेवाले उनके लेखक सन्ताजी जगनाडेकी वहीपरसे श्रीमावेजीके ध्यसली गाधा-भाग ११ में भी उतारे गये हैं।

# १३ पूर्व-परम्परा

इन सब प्रमाणोंसे यह प्रमाणित हुआ कि तुकारामका जनम-वर्ष शाके १४९० जितना आगेका तो नहीं है। जन्म-वर्ष १५३० माननेसे चरित्रके सब प्रसङ्कोंकी श्रृष्कुळा ठीक जुड़ जाती है। महीपतिवाबाने २१ वें वर्ष पूर्वार्ध-समाप्तिकी जो बात कही है वह वाच्यार्थ और लक्ष्यार्थ दोनों प्रकार-से ठीक बैठ जाती है, जिजाई तुकाराम महाराजके प्रयाणके समय गर्भवती थीं, इस बातमें भी कोई विसङ्गतता नहीं आती (कारण, उस समय उनकी आयु ३६-३७ वर्ष रही होगी); महीपतिवाबाका यह कहना कि

'इक्कीसर्वे वर्ष विपरीत काल आया' द्याके १५५१ के महादुर्मिसकी ऐतिहासिक घटनासे मिल ही जाता है; और कान्हजीका विकास करना भी सार्यक होता है, और परम्परासे वली आयी हुई मान्यताको भी अमान्य करनेकी कोई आवश्यकता नहीं पड़ती । परशुराम पन्त तात्या गोडवोलेने ह्याके १७७६ में 'नवनीत' का प्रथम संस्करण प्रकाशित किया । उसमें उन्होंने लिखा है कि 'तुकाराम ४० वर्षकी आयुमें इहलोक छोड़कर परलोक सिधारे ।' सरकारी सहायतासे प्रकाशित 'इन्तुप्रकाश' वाले संग्रहमंं कहा है कि 'शाके १५२० में देह स्थानमें तुकारामका जन्म हुआ । तुकाराम अदृश्य । उस समय उनकी आयु ४२ वर्ष थी, यही सब सन्त-समाजों और तुकारामके वंद्याजोंमें सर्वत्र प्रसिद्ध है।' इस प्रकार सभी प्रमाणोंसे तुकाराम महाराजका जन्म-वर्ष शाके १५२० ही निश्चित होता है और इसीको मानकर तुकारामकी जन्म-वुण्डली बनानेसे ज्योतिष जो चित्र-फल यतलाता है वह भी तुकाराम महाराजका जन्म हुआ, इस बातको सब लोग मान लेंगे।

# १४ गुरूपदेशका वर्ष

अय गुरूपदेशका समय निर्भारित करना है। जन्म शाके १५३० में हुआ, १५५१-५२ के दुर्भिक्षमें उनकी स्त्रीका अलके बिना देहान्त हुआ, उसके पश्चात् उन्हें वैराग्य हुआ। अर्थात् गुरूपदेशका समय शाके १५५२ के पश्चात् ही है। पर वह शाके १५५८ के पूर्व ही हो सकता है। कारण इस प्रकार है। विष्णावाई १५५० में जन्मी और १६२२ के आश्चिनमासम गुक्रपक्षकी प्रतिपदाको समाधिस हुई। ( गाया बिहणावाई भाग १ पृष्ठ १८३) अर्थात् उस समय उनकी आयु ७२ वर्ष यी, यह बात उन्होंने स्वयं भी अपने निर्याणकालीन अर्भगोंमें कही है। बिहणावाई स्व

११-१२ वर्षकी थीं तभी तुकारामने स्वप्नमें उन्हें दर्शन दिये। बहिणाबाई कोल्हापुरमें यीं, अपने पविके साथ बैठकर जयराम स्वामीका कीर्तन सना करती थीं। इन्हीं कीर्तनोंसे तकाराम महाराजकी कीर्ति उनके कानमें पत्नी और तकाराम महाराजकी ओर उनका ध्यान लगा । ऐसी अवस्थामें कार्तिक कृष्ण ५ रिववारको तुकाराम महाराजने स्वप्नमें आकर पूर्ण क्रपा की ।' कार्तिक कृष्ण ५ को ( पूर्णिमान्त-मासके हिसाबसे मार्गशीर्घ कृष्ण ५ को ) रविवारका योग शाके १५६२ में आता है। इसलिये बहिणाबाई-के स्वप्रानुग्रहका समय मिति कार्तिक बदी ५ शाके १५६२ ही है। इस समयतक भगवानने तकारामकी 'बहियोंको जलसे उबार लिया' की कथा कोल्हापरतक फैल चुकी थी । इसके पश्चात बहिणाबाई अपने पति और माता-पिताके साथ देहमें आयीं । वहाँ :कुछ कालतक मम्याजी बाबाके घर वहीं । मनवाजीने उन्हें यही कहकर अपने यहाँ टिका लिया था कि आगे मोप्रवती अमावस्या है, तबतक यहीं रही । सोमवती अमावस्याका योग १५६२ के फाल्गुनमें, १५६३ के कार्तिकमें और १५६४ के श्रावणमें भी है। अर्थात इन तीन वर्षोंमेंसे किसीसे भी वर्षमें वह देहमें गयी होंगी। तथापि जब १५६२ में कार्तिक बदी पञ्चमीको श्रीतकाराम महाराजका स्वप्रानग्रह हुआ है तब यही अधिक सम्भव है कि गुरु-दर्शनकी उत्कण्ठा-से वह उसी वर्ष फालानमें ही देह गयी हों । वहाँ जानेपर मम्बाजीने उन्हें बहत कष्ट दिया । उसी कष्ट-कहानीमें मम्याजीकी इस शिकायतका भी जिक है कि रामेश्वर मह-जैसे विद्वान भी जाकर तुकाके पैर छते हैं, यह तो बड़ा भारी अनर्थ है। इन दोनों उल्लेखोंसे यह पता चला कि तकारामकी बहियाँ रामेश्वर भट्टने हुवायीं और भगवानने उन्हें उबारा। यह बात शाके १५६२ के पहले ही सर्वत्र फैल चुकी थी। यह कथा बहिणा-बाईने १५६२ के कार्तिक मासके पहले सुनी, जब यह घटना हुई तभी कुछ दिनों में ही सुनी हो या दो-एक वर्ष बाद सुनी हो । यह मान छेनेमें कोई हरज नहीं है कि यह घटना १५६० के लगभग हुई होगी । तुकाराम- बीके किवल-स्फूर्ति हुई और वे अभंग रचने लगे, हस बातको १५६० में दो-तीन वर्ष वीत चुके होंगे । 'तुकाराम अपने कीर्तनोंमें अपने ही. बनाये हुए अभंग गाते हैं और उन अभंगोंते वेदार्थ प्रकट होता है ।' यह बात फैलते-फैलते रामेश्वर भट्टके कानीतक पहुँची और तब तुकारामको विरोधी लोग कह पहुँचाने लगे । इस अवस्थाको यदि १५६० में रखते हैं तो उनके किवल-स्फूर्ति होनेका समय १५५०-५८ रखना होगा । इस हिसाबसे इसके पूर्व ही पर १५५२ के पश्चात् जिस किसी वर्षमें माघ शुक्क दश्चमीको गुरुवार हो वही वर्ष उन्हें गुरूपदेश प्राप्त होनेका वर्ष मानना होगा । जन्ती- में शाके १५५४ की माघ शुक्क १० को गुरुवार है । इस प्रकार यह सिद्ध है कि शाके १५५४ मंवत् १६८९ (अंगरेजी तारीख १० जनवरी १६३३ ई०) माघ शुक्क १० गुरुवारके दिन बाइसमुहूर्तैमें भण्डारा-पर्वतपर श्रीतुकारामको स्वप्नमें श्रीगुकने उपदेश दिया ।

#### १५ अभंग-रचनाका क्रम

श्रीगुरूपदेशके पश्चात् तुकारामजीके कवित्व-स्पूर्ति हुई । तुकाराम-जीका एक अभंग है, 'जाति घूद्र, वैदय किया व्यवसाय ( जाति घूद्र, वैदय-केल व्यवसाय ),' वह किसी अगले अध्यायमें आवेगा । उसमें तुकाराम-जीने अपने जीवनकी मुख्य-मुख्य घटनाएँ क्रमसे बता दी हैं। पहले घर-गिरस्ती सँभाली, व्यवसायमें हानि उठायी, दुर्भिक्षमें प्रथम पत्नी अन्न विना मर गयी, वैराग्य हो आया, श्रीविहल-मन्दिरका जीर्णोद्धार किया, ग्रन्थ पदे, हलके पश्चात् स्वप्रमें गुरूपदेश हुआ और हलके अनन्तर कवित्व-स्पूर्ति हुई । कवित्व-स्पूर्ति हाके १५५६ में हुई मानें तो श्रीतुकारामजी-के श्रीमुखसे सतत पञ्चदश वर्षपर्यन्त अभंग-गङ्गा बहती रही । इन पंद्रह

वर्षोमें सहसों अभंग उनके मुखते निकले । सब अभंग आज नहीं मिल रहे हैं । कित्व-स्फूर्ति होनेपर मबसे पहले उन्होंने बाललीलपर ओवियाँ रचीं और स्वयं ही बाललीभिनी ( देवनागरी ) लिपिमें बहीपर लिखीं । श्रीकृष्णदेपायन महर्षि वेदव्यातने श्रीमद्भागवत लिखा, उसके 'दशम सकन्बमें हरिलीलामृत' है और उसमें 'जगदातमा गोकुलमें क्रीडा कर रहे हैं,' यही श्रीकृष्णकी गोकुलकी बाललीलाका प्रसङ्ग है । 'उमकी नौ सौ ओवियाँ हैं' जिनका मर्म, महीपतिवावा कहते हैं कि 'साधु-सन्त ही स्वानुमवसे जानते हैं।'

ये ओवियाँ ऐसी हैं कि इन्हें ओवी भी कह सकते हैं और अभंग भी। अभंग यों कह सकते हैं कि कुछ चरणोंके बाद 'तुका म्हणे ( तुका कहे )' कहकर इतना ही टकडा तोष्टकर जोडा है। इन्हें अभंग कहें तो इनमें चरणोंकी संख्याका कोई ठिकाना नहीं। किसीमें तीन चरण हैं। किसीमें तीनसे अधिक और किसीमें तीसतक छोटे-बंड कई चरण हैं। रचना ओवीके दंगकी है। अभंगकी जो यह विशेषता है कि द्वितीय चरणमें स्थायी पद आता है सो इसमें नहीं है। ओवी बद्ध-सी रचना है इसलिये इस इन्हें ओवियाँ ही कहते हैं । अभंगका हिसाव लगायें तो ये बाललीलाके १०० अभंग हैं और चरण गिनें तो ९०० ओवियाँ हैं । बात एक ही हैं । देह-पण्दरीके संप्रहोंमें बाललीला वर्णन पहले दिया है, पीछे प्यांडरंगनमन' के २३१ ओवियोंके तीन अभंग दिये हैं । इन्द्रप्रकाशसंग्रहमें ये तीन अभंग पहले और वाललीलावर्णन पीठे दिया है। ये तीन और बाललीलाके सौ अभंग मिलाकर ओवीके ११२५ चरण होते हैं और कुछ संग्रहोंमें ओवियों-का जोड ११००-११२५ जितना ही दिया हुआ है। यह बहिरंगकी बात हुई। वर्णित विषयको देखें तो २३१ ओवियाँ प्रास्ताविक हैं और सबसे पहले तकारामजीने यही लिखा होगा । तुकारामजीके उपास्यदेव श्रीपाण्डरंग ये, इपिलये सबसे पहले उन्होंने उन्होंका चरित्र लिखा, यह स्वामाविक ही है। मंगलचरण आदिसे यह स्पष्ट ही ध्वनित होता है कि यह रचना करते हुए तुकारामजीको यह ध्यान है कि यह मेरी पहली ही रचना है। दो ही एक वर्ष पहले गुरूपदेश हुआ या इससे गुरुवन्दना भी इसमें स्वभावतः ही आ गयी है।

याललीलाकी ओवियोंके कुछ काल पश्चात दिषकाँदी, गुलीइंडा, गेंद आदिके अभंग बने होंगे । शेष सब अभंगोंका कालकम निश्चित करना कठिन है। परन्त बाललीलाके पश्चात आत्मपरीक्षण, दर्शन-लालसा, परिचयकी धनिष्ठताः धन्यताः पूर्णता और उपदेश ऐसा क्रम यदि इन सब अभंगोंका बाँघा जाय तो उसमें बहुत बड़ी गलती होनेकी सम्भावना नहीं है। बाललीलाके अभंग तुकारामजीने स्वयं ही लिखे। पीछे कीर्तन-प्रसंग-से करतालियों और श्रोताओंका जमघट ज्यों-ज्यों बढ़ने स्त्रमा और विशेष करके जबसे गंगाराम बोवा मवाल और सन्ताजी जगनाडे अभंग लिखने-वाले मिल गये तबसे तुकारामजीका स्वयं लिखना छट-सा गया होगा। इन लेखकोंने भी तुकारामजीके सभी अभंगोंको लिखा होगा, यह तो नहीं कहा जा सकता । एक बार देहमें एक वृद्ध वारकरीके मुँह सुना कि तुकारामजी-ने एक लाल अभंग भण्डारा-पर्वतपर रखे। एक लाख इन्द्रायणीको भेट किये और एक लाख लोगोंको दान किये। इसका अभिप्राय इतना ही समझमें आता है कि भण्डारा-पर्वतपर तुकाराम महाराज जब श्रीविद्वलंके ध्यान और नाम-जपमें निमम थे तब मगवानुको सम्बोधन कर असंख्य अभंग उन्होंने कहे होंगे । वह इस समय एकान्तमें थे । एकान्तके इन अभंगोंको भगवान्के सिवा और कौन सुन सकता था ! और उस आनन्दके अनुभवमें निमम तुकारामजीको भी उन अभंगोंको लिख रखनेकी सभतक न रही होगी । इन्द्रायणीके दहपर भी एकान्तवासमें यही हुआ करता या । कीर्तन-प्रसंगसे अयवा अन्य अवसरीपर

जो अभंग उनके मुखरे निकले उनमेंरे कुछ-लगभग साढे चार इजार-अभंग लेखकोंकी लेखनीतक पहुँचे इदयमें स्वानन्दका जो भण्डार भरा हुआ या उसमेंसे बहुत ही थोड़ा अंदा हमारे आपके हाथ आया है । भगवानके साथ उनका जो एकान्त हुआ उस समयका सारा सुख भगवानूने ही छूटा और चार दाने सौभाग्यसे इमलोगोंको मिले हैं ! इन चार दानोंसे समचे भण्डारकी कल्पना जो कोई कर सकता हो वह कर छे। श्रीतकारामजीके श्रीमखरे जो भक्तिज्ञानगङ्का अखण्डरूपसे सतत पंद्रह वर्षतक प्रवाहित होती रही। उसमेंसे चार घडे पानी जिन उदारात्माओंकी कृपासे इमलोगोंको मिला है उनके अपार उपकार हैं । महाराजने स्वयं पूर्ण परिवृत्त होकर जो चार मुद्री उच्छिष्टान हमें दिया है उसके परिमलमात्रसे जब समय-समयपर कृतार्थताकी तरंग-सी उठा करती है तब जिन महाभागोंने साक्षात तकाराम महाराजके हाथों पंद्रह-बीस वर्षतक बराबर प्रसाद पाया हो उन गंगाराम, सन्ताजी, रामेश्वर महादि पुण्यात्माओंके सौभाग्यकी कहाँतक सराहना की जाय ? श्रीतकाराम महाराजका निज योगैश्वर्य तो अवर्णनीय ही है, परमात्माका सम्पूर्ण ऐश्वर्य उनपर प्रकट हुआ । वह कमीं, ज्ञानी, योगी, भक्त, सभी कुछ थे, 'गंगासागरसंगममें सभी तरंग एकमय' रूप थीं । 'तुका मये पांडरंग,' यही सच है, उनके अभंगोंमें भी सब रंग भरे हुए हैं, हर कोई अपने अधिकारके अनुसार चाहे जिस रंगसे रिखत हो ले !

### १६ जीवन-क्रमका मानचित्र

यहाँतक जो विवेचन हुआ उससे श्रीतुकाराम महाराजके जीवन-क्रमका जो कालमानचित्र चित्रित होता है वह ऐसा है— वयस् विक्रम संवत्

घटना

ਰਬੰ

१६६५ श्रीतुकाराम-जन्म ।

१३-१६७८ गृहप्रपञ्चका भार तुकारामजीके सिर पड़ा।

१४ { १६७९ } १६ } के लगभग तुकारामजीका प्रथम और द्वितीय विवा**ह** हुआ।

१७-१६८२ तकारामजीके माता-पिता और भावजका देहान्त ।

१८-१६८३ तुकारामजीके बड़े भाई सावजी विरक्त होकर चले गये।

२०-१६८५ मनका विघाद दवाकर प्रथम पुत्र सन्ताजी और दोनों पत्रियोंके साथ तुकारामजी गृह-प्रपञ्चमें हीसलेके साथ आगे

बढ़े ।

२१-१६८६ 'विपरीत काल' और दिवाला । दुर्भिक्षका आरम्भ । २२-१६८७ दुर्भिक्षका भीषण रूप । दुर्भिक्षके प्रथम पत्नीका देहान्त ।

पुत्रकी मृत्युः वैराग्य और भामनाय पर्वतारोहण ।

२३-१६८८ श्रीविद्वल-मन्दिरका जीणोंद्वार, कीर्तन-श्रवणकी धुन । २४-१६८९ मात्र ग्रुक्त १० गुरुवार श्रीगुरुका उपदेश---

२६ {१६९१ } के लगभग कवित्व-स्पूर्ति ।

३०-१६९५ रामेश्वर मदृद्वारा पीड्न, और सगुण-साक्षात्कार ।

४१-१७०६ चैत्र कृष्ण २ (पूर्णिमान्त मासके हिसाबसे ) शानिवार सूर्योदयके अनन्तर ४ घटिका दिनमें प्रयाण ।



# वृसरा अध्याय



पूर्व-परम्परासे प्राप्त पैतृक सम्पत्ति मेरी, हे पाण्डुरङ्ग ! तेरी चरणसेवा है । उपवास और पारण ही मेरे खिये तेरे मन्दिरद्वार हैं । इसीके मोगमात्रका अधिकार हमें मिला है । वंश-परम्परासे ही मैं तेरा दास हूँ ।

--श्रीतुकाराम

# १ देहुक्षेत्रका वर्णन

श्रीतुकाराम महाराजके अधिवाससे पुनीत और त्रिलोकविख्यात देहुमाम पुण्यक्षेत्र पूना-प्रान्तमें इन्द्रायणी-नदीके तटपर बसा हुआ है । आलन्दीसे पाँच कोस, तलेगाँवसे चार कोस और चिचवकरे तीन-चार कोसपर यह पावन तीर्घ है । पूनेसे वायक्य दिशामें, तलेगाँवसे पूर्व ओर, चिचवकरे उत्तर ओर और आलन्दीसे भी वायव्य ओर है । देहुके चारों ओर योडी-योड़ी दूरपर, छोटे-बड़े अनेक पर्वत हैं । शेलारवाड़ी नामक रेख्वे स्टेशनसे यह खान तीन मील उत्तरकी ओर है । खान छोटा-सा होनेपर भी भाग्योदय इसका महान् हुआ जो यहाँ श्रीतुकाराम महाराज अवतीर्ण हुए । तुकारामके समय यह खान नाम-संक्रीतेनसे गूँवता रहता

था और इसी पण्यके बलसे आगे चलकर यह स्थान महाराष्ट्रके महाक्षेत्रोंमें परिगणित हो गया । महाराष्ट्रका सबसे प्रधान क्षेत्र पण्डरपर है । तेरहर्वे शालिवाहन-शतकमें जानेश्वर महाराजके कारण आलन्दीक्षेत्रकी महिमा बढी। सोलहर्वे ज्ञालिवाहन-हातकमें एकनाय महाराजके कारण पैठणकी प्रतिष्ठा बढी और सतरहवें शालिवाहन-शतकमें तकाराम महाराजके कारण देष्ट्र प्रसिद्ध हुआ । तकाराम महाराजके पूर्व देहमें दो-चार छोटे-छोटे मन्दिर ये और इनके आठवें पूर्वज श्रीविश्वम्भर बोवाने वहाँ श्रीविद्धतः रखुमाई ( रुक्मिणीकान्त श्रीकृष्ण ) का मन्दिर बनवाया या । तबसे या यों किह्ये कि जबसे उनके कुलमें पण्डरीकी वारीका नियम विशेषरूपसे चला तबसे देहबाम एक पुण्यक्षेत्र बना । परन्त इसका महान पुण्य तमी प्रकट होकर चतर्दिक विख्यात हुआ जब तुकाराम महाराजने इस धरतीपर पैर रखे । तुकाराम महाराजके कारण ही देहक्षेत्र महाराष्ट्रके महाक्षेत्रोंमें गिना जाने लगा । देहक्षेत्रके सम्बन्धमें तकाराम महाराजका एक अभंग भी प्रसिद्ध है जो तुकाराम महाराजके सभी प्रकाशित अभंगसंप्रहोंमें मौजद है और सन्ताजीकी बहीमें भी होनेसे जिसकी प्रामाणिकता निस्तन्दिग्ध है। इस अभंगमें तुकाराम महाराज अपने समयके देहक्षेत्रका वर्णन करते हैं--

'धन्य है देहूप्राम पुण्यधाम जहाँ श्रीपाण्डुरङ्ग विराजते हैं। धन्य हैं वहाँके सौभाग्यशाली क्षेत्रवाती जो नित्य नाम-संकीर्तन करते हैं। इस देहूक्षेत्रमें विश्विपता, वामांगमें किमणीमाताके साथ, किटपर कर घरे। उत्तराभिमुख खड़े हैं। सामने गरुड्यानमें अश्वत्य-दूस हाथ जोड़े खड़ा है। दक्षिणमें श्रीशङ्करालिंग श्रीहरेश्वर हैं और इन्द्रायणी-मङ्गाके तटकी अपूर्व द्योमा है। बल्लाल-वनमें श्रीलश्मीनारायण विराज रहे हैं और वहीं श्रीसिद्धेश्वरका अधिष्ठान है। द्वारपर श्रीविष्ठराज विराजे हैं और बाहरकी ओर बहिरव और हनुमान्जी पास-पास सुद्योभित हैं । इसी स्थानमें यह दास तुका, श्रीविद्वल-चरणोंको हृदयमें भारण किये हुएः श्रीहरि-कीर्तन किया करता है।'

देहमें इस समय श्रीविद्वलनाथजीका जो मन्दिर है और उसके बाहरकी ओर जो दालान बने हुए दिलायी देते हैं वे सब पीछे बने हैं। श्रीविद्वल-रखमाई ( श्रीविद्वलनाय और श्रीक्किमणीमाता ) की मूर्तियाँ तो वे ही हैं जो तकाराम महाराजके पूर्वज श्रीविश्वम्भरवाबाने स्थापित की थीं । तकारामजीके समयतक वह श्रीविद्रल-मन्दिर जीर्ण होकर गिरनेको हो गया था । तकाराम महाराजने उसका जीणोंद्वार किया । अवस्य ही जीणोंद्वारका वह काम, तकारामजीकी जैसी आर्थिक अवस्था थी उसके अनुसार, सामान्य-सा ही हुआ होगा । तुकाराम महाराजके पुत्र नारायण बोवाको तीन गाँवोंकी जागीर मिली तबकी अवस्था कल और थी और उस समय तकाराम महाराजकी कीर्ति भी सर्वत्र फैल चुकी थी। इसके बाद ही मन्दिरका बड़ा विस्तार हुआ और देहके इंगले. पाटिल आदि धनिकोंने मन्दिरको इतना बडा और भव्य बनवा दिया । तथापि उपर्युक्त अवतरणमें तुकारामजीने देहका जो वर्णन किया है वह आज भी यथार्थ है । सब देवता, देवस्थान और उनके पार्श्वस्थान उद्यों-के-त्यों वर्तमान हैं । पण्दरपरमें श्रीविद्वल अकेले ही ईटपर खड़े हैं। श्रीकिक्मणीजीका मन्दिर वहाँ पीछेसे बना है। और देहुमें श्रीविद्वल-रखुमाई पास-पास ही खड़े हैं। इनकी मूर्तियाँ उत्तराभिमूख हैं अर्थात मन्दिर भी उत्तराभिमुख है । सामने गरुहयान है । गरुह और इनुमानजी भगवान्के सामने हाथ जोड़े खड़े हैं, पूर्वद्वारके समीप दक्षिणाभिम्ख श्रीविष्ठराज हैं और बाहर बहिरवजीका छोटा-सा मन्दिर है । मन्दिरके पश्चिम हरेश्वरका मन्दिर है और 'इनामदारों' की बड़ी हवेली है ।

उसीकी परली तरफ, तुकारामजीका खास घर है। जिस घरमें जिस कोठरीमें तकारामजीका जन्म हुआ और जहाँ पछिसे श्रीविद्वल-मूर्तिकी नवस्थापना हुई उसका छाया-चित्र अन्यत्र प्रकाशित है । तकारामजीके लाम घर और हवेलीके पश्चिम ओर इन्द्रायणीके समीप एक खँडहर है। कहते हैं कि यहाँ पहले मम्बाजीबाबाका घर और बाग था । श्रीविद्वत्त-मन्दरकी परिक्रमामें ही दायों ओर इनामदारोंकी हवेली और श्रीतकाराम-जीका अपना खास घर है। पास ही एक गली है। इस गलीसे नीचे जतरनेपर दायां ओर ही मध्याजीका खँडहर है । ये सब स्थान परिक्रमाके भीतर ही हैं । एक बारकी घटना बतलाते हैं कि तकारामजीकी भैंन मम्बाजीके बागमें वस गयी । मनकी खार मिटानेका यह अच्छा अवनर जान उन मत्सरमूर्ति मम्बाजीने तुकारामजीपर झुठ-मुठ यह दोष मढ़ा कि इन्होंने जान-बुझकर भैंसको कॉटेकी बाड हटाकर, मेरी फ़लवारीमें धमा दिया । यह कहकर उन्होंने उन्हीं काँटोंकी बाडोंसे तकारामजीको वेतरह मारा । जिस स्थानमें तुकारामजीपर इस प्रकार मार पड़ी वह स्थान तकारामजीके घरकी पश्चिम ओरः इन्द्रायणीके सम्मख है । इन सब स्थानोंके पश्चिम ओर बलाल-वन है और उसमें श्रीसिद्धेश्वरका मन्दिर है। इस मन्दिरके पूर्व और श्रीलक्ष्मी-नारायणका मन्दिर है। ये मन्दिर छोटे-छोटे और पत्यरके बने हैं। इन मन्दिरों और तुकारामजीके घरके पूर्व तथा उत्तर-पूर्वमें अन्य लोगोंके घर थे और आज भी हैं। देहुक्षेत्र उस समय ऐसा बसा हुआ था। इन्द्रायणी-नदी देहक्षेत्रसे लगकर उत्तर ओर बहती है । मन्दिरके बाहर और नदीके किनारे पुण्डलीकका मन्दिर है । वहाँसे उत्तर ओर आगे बढ़नेसे डेढ़ मील सम्बा एक बड़ा दह है। इस दहके किनारे गोपालपुर बसा हुआ है और वहाँ पुराना पीपलका बुक्ष है। इसी बुक्षके समीप महाराजका अन्तिम कीर्तन और फिर महाप्रयाण हुआ । यहाँसे और नीचे उत्तरकर कोई आध मीलपर करंजाईका स्थान है। दहका यह बीचोबीच भाग है। यहाँ मुलीभरजीका मन्दिर है। महाराब दहपर एकान्तमें जो बैठा करते थे सो इसी खानमें। यहाँ रामेश्वर मध्ने उन्हें बहुत कष्ट दिया, तब महाराज एक शिलापर तेरह दिन ध्यानमें पढ़े रहे। इसी अवखामें श्रीकृष्णने बालरूपमें उन्हें दर्शन दिये और उनकी बिहेथोंको जलमेंने उनारा । इस प्रकार यह शिला मक्तजनोंके लिये अत्यन्त प्रिय और पूच्य हुई। तुकारामजीके स्वर्गारोहणके पश्चात् मक्तलोंग इस शिलाको दकेलते हुए श्रीविडल-मन्दिरमें ले आये और मन्दिरसे सटा हुआ ही तुकारामजीकी प्रथम स्त्री रखुमाबाईका जो 'इन्दावन' है। उसके सहारे वह शिला सड़ी कर दी। उस बुन्दावनके साथ शिलाका फोटो अन्यत्र दिया हुआ है। इन्द्रायणीके तटपर खड़े होकर पश्चिम ओर देखनेसे बायीं ओर छः मील्यर गोराडी या घोरवडीका पहाड़ दिखायी देता है। देहुसे ठीक पश्चिममें दो मील्यर मण्डारा-पहाड़ और दार्थों ओर दहके पारपर देहुसे आठ मील्यर मामागिरि या मामनाथ अथवा मामचन्द्र-पर्वत दिखायी देता है। अधित्र देहुका यह संक्षिप्त वर्णन है।

## २ कुल-गोत्र

अव श्रीतुकाराम महाराजके विश्वपावन कुछका कुछ परिचय प्राप्त करें। भगवान्के भक्तोंका कुछ-गोत्र देखनेकी वस्तुतः कोई आवश्यकता नहीं होती। भगवद्भक्त किसी जाति या कुछमें कहीं भी उत्पन्न हुआ हो, वह विश्ववन्य ही होता है। नारायणने जिसे अपनाया उसका कुछ-गोत्र घन्य हुआ। जिसका देहाभिमान गछ गया वह वर्णाश्रम-धर्मको पार कर गया। तीनों छोकको पावन करनेवाले महात्मा जिस देशमें, जिस कुछमें, जिस जातिमें जन्म लेते हैं, वह देश, वह कुछ, वह जाति अत्यन्त पवित्र है। पवित्र सो वंश, पावन सो देश । जहाँ हरिदास, जन्म रेजे ॥

अर्थात् वह कुल पवित्र है, वह देश पावन है जहाँ हरिके दास जन्म
लेते हैं, यह स्वयं तुकारामजीकी उक्ति है। और यह विस्कुल सही है,
तथापि महातमाओं के चरित्रका सब प्रकारते साङ्गोपाङ्ग विचार करते हुए,
लौकिक दृष्टिसे उनके कुल और जातिका विचार करना पहता है। 'तुका
वाणी (विणक्)' नाम महाराजका प्रसिद्ध है अर्थात् वह जातिके बिनया
थे, यही लोग समझ सकते हैं। पर वात यह नहीं है। बिनज-स्यापार उनके
करमें कई पुरतते होता चला आ रहा या और तुकारामजीने भी अपने
पूर्व वयस्में बिनयेका ही काम किया ह्वीलिये वह बिनया कहाये। बिनया
जाति उनकी नहीं थी। आजकल कुल जात्यिममानी विद्वान् उन्हें 'मराठा
क्षत्रिय' बनानेके फेरमें पड़े हैं। पर अच्छा तो यही होगा कि हम
तुकारामजीसे ही उनकी जाति और कुल पूल लें। तुकारामजी कहते हैं—

याती शूद्र वैदय किया न्यवपाय । पांडुरंग-पाँय कुरुपूज्य ॥

अर्थात् 'जातिका मैं श्र्द्र हूँ धन्धा किया वैश्यका और उपातना की अपने कुलपूज्य देव (विडल ) की !'

अच्छा किया कुननी है नाय । नहीं तो मारा जाता दंभके हाथ ॥

'हे ईश्वर ! तूने मुझे कुनवी बनाया यह अच्छा किया। नहीं तो दम्भसे मैं मारा जाता।'

> पाषा शुद्ध वंशः । नहीं रूगा दंभ पाशः ॥ १ ॥ अब तो मेरेनाथः । माता-पिता पंढरिनाथः ॥ धु०ः॥ घोर्ल्यु वेदाक्षरः । सो तो नहीं अधिकारः ॥ २ ॥ सर्वभावः दीनः । तुका कहेजाति हीनः ॥ ३ ॥

'शूद्र-वंशमें में जन्मा, इससे दम्भसे तो मैं खूटा और अब हे

पण्डरिनाय ! तृ ही मेरा माँ-बाप है । वेदाक्षर घोखनेका मुझे अधिकार नहीं । तुका कहता है मैं सब प्रकारसे दीन, जातिसे हीन हूँ ।'#

यही तुकाराम आगे चलकर अपनी करनीले नरके नारायण हुए. विषिके विषाता बने, यह बात और है; पर उनका जन्म शूद्र-जातिमें हुआ था, यह उन्होंके वचनोंले स्पष्ट है, महीपतिवावाने 'मक्तलीलामृत' में कहा है कि — विणाव मक्त तुकाराम शूद्र-जातिमें उत्पत्न हुए।' मोरोपन्त और निवन्धमालाकारने बढ़े कौतुकके साथ 'शूद्रकवि' कहकर ही तुकाराम महाराजका उल्लेख किया है। तुकारामजीकी जातिके सम्बन्धमें यह विचार हुआ। अब इनके कुलका विचार करें। समर्थ रामदास स्वामीकी बखरमें इनुमन्त स्वामीने तुकारामका 'मोरे' कुल-नाम (अल्ल ) दिया है और महीपतिवावाने 'आंवले' कहा है। इनमेंसे सच्चा कुल-नाम कीन-सा है— मोरे या आंवले ? यह प्रश्न कुल दिन पूर्व लोग किया करते थे। परंतु मेंने नासिक तथा व्यम्बकमें देहुकरोंके तीर्थपुरोहितोंक यहाँकी बहियाँ देखीं। उनसे माल्यम हुआ कि इनका कुल-नाम 'मोरे' और उपनाम 'आंवले' है। व्यम्बकमें श्रीतुकाराम महाराज गये थे, यह बात पक्की है।

क तुकाराम महाराजके इन जहारोंसे कुछ छोग वही अधीरतासे यह अनुमान कर बैठते हैं कि महाराजका यह आहरणोपर कटाक्ष है। पर ऐसा नहीं है और आहरण भी इसे अपनी निन्दा न समझें। तुकारामजीने वेदोंके अधर नहीं थोखें; तथापि पुराणादि प्रन्य और अन्य प्राकृत प्रन्य उन्होंने देखें थे और आहरणोंको भी वह अत्यन्त पूच्य मानते थे, यह आगे चलकर आप ही प्रसंगसे हात होगा। अध्ययनके साथ जो दम्म, दर्पादि विकार जठा करते हैं, उन्हीं विकारोंका तिरस्कारनर यहाँ प्रकृट किया गया है। विवादाय का जो सामान्य प्रकार देखनेमें आता है उससे अधर धोखने का अधिकार न होनेके कारण तुकाकी ग्रक रहे, इसी बातपर संतोष व्यक्त किया है।

पर नासिक और स्थम्बक दोनों स्थानोंमें तुकाराम महाराजके पुत्र नारायण बोवा और उनके वंशजोंके लेख हैं। तुकाराम महाराजके हस्ताक्षरका कागज फटकर नष्ट हो गया है यह देखकर बहुत दुःख हुआ। नासिकका लेख मझसे पहले श्री पां० न० पटवर्धनने प्राप्त करके प्रकाशित किया था। पर उन्हें असली लेख नहीं मिला था। नकल मिली थी और नकलमें जो एक भूल थी वह उनके लेखमें भी आ गयी। अस्तु। नारायण बोवाका नासिकका असली लेख वेदमूर्ति शहर गोविन्द गायधनीकी बहीमें है। उस लेखमें तकारामजीके पत्रों और पोतोंके नाम हैं। वह लेख इस प्रकार है---(ल॰ नारोबा गोधावी पिता तुकोबा गोधावी दादा बोल्होबा भाई विठोवा गोसावी माहादजी ( गोसावी ) विठोवाके पत्र उभोवा रामजी गणेश गोसावी गोविन्द गोसावी माहादजीके पत्र आवाजी पित्रव्य कान्हावा गोसावी उनके पुत्र खण्डोवा माता अवळिवाई कुणव वाणी (कुनबी बनिया ) उपनाम आंबजे गाँव देह प्रान्त पूना कुल नाम मोरे ।' इस असली लेखमें नारोबा ( नारायण बोवा ) की माताका नाम 'अवळिबाई' है। श्रीपटवर्धनके लेखमें यह नाम 'अवन्तीबाई' है जो भूल है। तुकाराम महाराजकी स्वीका नाम जिजाबाई उर्फ आवळीबाई था । नारायण बोवाने अपनी जाति और कुलके सम्बन्धमें स्पष्ट ही लिख दिया है। 'कुणब वाणी उपनाम आंबले कुल नाम मोरे । व्यम्बकमें देहकरोंके तीर्थोपाध्याय वेदमूर्ति चोंडभट बार्जी काण्णवकी वहीमें नारायण बवाका जो लेख है वह इस प्रकार है- 'नारोबा पिता तकोबा गोसावी दादा बोल्होबा भाई माहादाबा और विठोबा भतीजे रामा और गणो और गोविन्टजी चचेरे भाई आबाजी माताजी जिजाईबाई जात कुनबी आंबले बास देह प्रान्त पना ।' इस लेखमें नारोबाने अपनी माताका नाम 'जिजाईबाई' दिया है और जाति 'कनवी' बतायी है । और भी कुछ लेखोंमें 'कुणंब-बाणी

अंबले नामके उल्लेख हैं। इन सब लेखोंसे यह निर्विवादरूपसे निश्चित होता है कि तुकाराम झूद्र कुणंब-वाणी (कुनवी बनिया) थे, उनका कुल मोरे या और उपनाम आंबिले, आंबले, अंबले था। जाति और कुल देहसे सम्बन्ध रखते हैं। जो देहातीत हैं उनके लिये जाति और कुल क्या? साधकावस्थामें तुकाराम महाराजने परमार्थ-दृष्टिसे यह भी कहा है कि 'जिन्हें हृदयसे हरि प्यारे हैं वे मेरी जातिके हैं।' अस्तु तुकारामजी-के देहकी जाति और कुल देखा, अब उनके घरानेका विचार करें।

# ३ कुलकी पूर्व-प्रतिष्ठा

तुकारामजीका घराना बहुत सुली, समृद्ध और प्रतिष्ठित था । देह गाँवमें इस घरानेकी बड़ी प्रतिष्ठा थी। यह इस घरानेसे मिले हए कागज-पत्रींसे जाना जाता है। देहके ये लोग महाजन थे । तकारामजी उदासीनवदासीन होकर यह महाजनी वृत्ति छोड चके थे । पीछे नारायण बुवाने यह काम फिरसे प्राप्त करके सँमाल लिया । राजराक ५ कालयुक्त संवत्सर अर्थात् शाके १६०० (संवत १७३५ ) के फाल्गुन-मासमें लिखा हुआ शिवाजी महाराजका एक आज्ञापत्र है । इसमें लिखा है--- तकोबा गोसावीके पत्र नारायण गोसावीने कहा है कि पूना-परगनेके देह-मौजेकी महाजनी भेरे पिताकी पैतृक वृत्ति है। पिताजी गोसावी (गोसाई) हुए, इससे महाजनी चलाने-की वह उपेक्षा ही करते गये" अब हम इसे न चलावें तो वृत्तिका लोप होता है । इसलिये महाजनी जो पैतृक वृत्ति है उसे हम चलाना चाहते हैं । अतएव पहलेसे जैसे यह वृत्ति चली आयी है वैसे ही उसे हम आगे चलावें ऐसा आज्ञापत्र करा दिया जाय ।' इसपर महाराजने पुना-परगनेके देशाधिकारीको यह आशा दी है कि 'इनकी महाजनी वृत्ति मौरूसी चली आबी है बैसी हीं आगे चलायी जाय ।' इस लेखरे यह जान पहता

है कि तुकारामजीने महाजनी नहीं चलायी पर यह दृत्ति इनके घरानेमें बहुत पहुलेसे चली आती थी। तुकारामजीके पोर्तोकी लिखी हुई एक फेड्डरिस्तमें भी 'श्रीतुकारामवावा वास्तव्य क्षेत्र देहकी क्षेत्र मजकरकी महाजनकी' ये अक्षर हैं । तकारामजीके पुत्र महादेव बीवा, विहल बीवा और नारायण बोवाका ज्ञाके १६११ का फारकतीका एक कागज मिला है । इसमें महादेव बोवा अपने दोनों भाइयोंको लिखते हैं। 'अपने पैतक घर दो हैं एक श्रीसभीप, एक पेठ ( बाजार ) में महाजनीका घर । हमने महाजनीका घर और महाजनी ली और तम दोनोंको श्रीसमीपवाला घर और श्रीकी पूजा सींप दी !' और एक कागजमें लिखा है कि। ·श्रीविद्वलटिकें ( देहमें एक खेतका नाम ) श्रीके नाम पहलेसे है यह बात गाँवके पञ्चोंके मेंह पन्त मतालिक और पन्त प्रधानने पक्की करा ली। यह लेख शाके १६४२ का है। इन सब लेखोंसे यह प्रकट है कि तुकारामजीके घरानेमें महाजनीकी पैतक वृत्ति थी, बाजारमें महाजनीकी हवेली महाजनीका अधिकार और आमदनी थी। उसी प्रकार श्रीकी पूजा-अर्चाके निमित्त 'पुरातन इनाम' या । महाजनीकी हवेलीके अतिरिक्त इनका खास घर श्रीके समीप था। जिस गाँवमें बाजार स्वाता था जस गाँवमें महाजन और शेटे दो अधिकारी होते थे, इनके ओहदे बढ़े समझे जाते थे । इसके भी अतिरिक्त इनकी कुछ खेती-वारी साहुकारी और व्यापार भी याः तात्पर्यः प्रतिष्ठितः बहे कुलीन और सामान्य व्यापारी-घरानेमें तुकारामका जन्म हुआ । परन्तु इस घरानेमें देहकी महाजनी ही चली आयी यी सो नहीं, एक और पैतक इत्ति चली आयी थी। तुकारामजीने पहली वृत्तिकी उपेक्षा की, पर दूसरी वृत्ति इतनी उत्तमतासे चलायी कि उससे देहके ही क्यों, सम्पूर्ण महाराष्ट्र और अखिल विश्वके महाजन होनेके अधिकार सब लोगोंने एकमतसे उन्हें प्रदान किये हैं ।

यह महाजनी क्या थी इसे अब देखें । नया कुछ न करे, पूर्वजीकी परम्परा-को ही बनाये रहे, इसीमें शोभा है ।

> नया करो नहिंकोई । राखो पूर्वतन सोई । पैतृक सम्पत्ति । राखो करके मुक्ति ॥

'नया कुछ न करे, पुराना जो कुछ है उसे हर कोई सँभाल रखे । पैतृक इत्तिका जो स्थान है उसकी हर उपायसे रक्षा करो । यह तुकोबाका ही उपदेश है।'

# ४ परम्परासे प्राप्त श्रीविद्वल-प्रेम

श्रीतुकाराम महाराज अपनी अनन्य भक्तिये त्रिकोक्सें बन्य हुए, तथापि जिल घरानेसें उनका जन्म हुआ उल घरानेका इतिहाल देखें तो यह कहना पढ़ेगा कि विहल-भक्तोंके घरानेसें जन्म होनेसे विहल-भक्ति उन्हें आनुवंशिक संस्कारोंसे ही प्राप्त हुई थीं । उनके घरानेसें उनके आठवें पूर्वज विश्वस्पर बोवा प्रसिद्ध विहल-भक्त हुए । विश्वस्पर बोवाके समयसे ही देहूमाम पुण्यक्षेत्र हो गया था । विश्वस्पर बोवाके समयसे ही देहूमाम पुण्यक्षेत्र हो गया था । विश्वस्पर बोवाके समयसे ही देहूमान पुण्यक्षेत्र हो गया था । विश्वस्पर बोवाके देहूमें विहल-मन्दिर बनवाया और उनमें जो विहल-मृति स्थापित कर पूजी वही मूर्ति तुकारामजीके समयमें और उनके ग्रंथ गर्व वर्ष वाद आज सी विराज रही है। इस अध्यायके शीर्षकर्में जो असंग हैं उनमें तुकारामजीन अपने पूर्वजोंकी मनवद्रक्तिका इतिहास ही बता दिया है। तुकाजी कहते हैं, पाण्डरक्की चरण-सेवा मुझे अपने पूर्वजोंसे मिली हुई पैतृक सम्पत्ति है। मेरे पूर्वजोंने एकादशी महान्तके उपवास और पारण करके श्रीविहलको मक्तिसे अपने वश्यमें किया और उनके द्वारपाल बने । उन्होंने चरण-सेवाका अंश हमारे मोगके लिये रखा है और इस प्रकार इसलोग वंशररम्परासे विहलके दास हैं। तुकारामजीके पूर्वजोंन

उनके लिये घर-द्वार, चीज-वस्तु, जमीन-जायदाद सब कुछ रखा था।
महाजनीकी इति भी रखी थी और इस पैतृक सम्पत्तिसे उन्हें अपनी
घर-गिरस्ती चलानेमें बहुत कुछ सहारा भी मिला; पर उन्हें इस पैतृक
सम्पत्तिकी अपेक्षा विद्वल-चरण-सेवारूप मौरूसी जागीर ही बहुत अधिक
कीमती माल्म होती थी और यही उपर्युक्त अभंगका भाव है। सच है, बालबचाँके लिये जमीन-जायदाद रख जानेवाले माँ-बाप क्या कम हैं! दुर्लम हैं
वे ही जो अपनी संततिके लिये भगवद्गक्तिकी सम्पत्ति छोड़ जाते हैं।
तुकाराम और समर्थक रामदास-जैसे पुरुषोंके हिस्सेमें ऐसी सम्पत्ति उम्र
समय आयी थी। तुकारामको बार-बार इस बातका ध्यान होता था कि
विद्वल-भक्तोंके घरमें मेरा जन्म हुआ, भेरे माता-पिताने मुझे विद्वलोगासना-

• तुकारामजंका जन्म संवद १६६५ ( शांके १५२० ) में स्दायणी-तटपर देह-गांवमें हुआ। उसी साल रामभक्त रामदास स्वामीका जन्म गोदातटपर जांव-गांवमें हुआ। ये दोनों परम मक्त एक ही साल जन्मे और दोनोंने ही अपने जावरण और उपदेशके द्वारा महाराष्ट्रमें भगवद्गक्तिका वहा प्रचार किया। 'राम-विद्वल दुजा नहीं' ( राम और विद्वल दो नहीं हैं )। इस बातको ध्यानमे रखकर उनके चरित्र और उपदेशको ओर देखनेसे मक्तोको एक-सा ही जानन्द प्राप्त होता है। पूर्वजीने विद्वल वरणसेवाकी पैत्क सम्पत्ति दी इसलिये तुकारामने कृतकतासे जैसे उद्वार प्रकट किये हैं वैसे ही समर्थ रामदासने भी प्रकट किये हैं। समर्थ-कारों हैं—

> बार्पे केली उपासना। आनहीं लाधकों त्या धना ॥१॥ रामदास्य आर्ले हाथा। अवचा वंद्य धन्य आर्ता॥२॥

( वापने उपासना की वहीं थन हमें प्राप्त हुआ । रामदास्य हाथमें आः गवा, वद तो सारा वंश्व थन्य हो गवा।) रूप देवी सम्पत्ति दी और मझे श्रीविद्वलकी गोदमें डाला; मेरे माता-पिताने, मेरे पूर्वजोंने भगवानकी जो भक्ति की उसका मैं वारिस हूँ, उन्होंने जो रास्ता बताया उसी रास्तेते में चल रहा हूँ, उन्होंके आचरण-का मैं अनुकरण कर रहा हूँ इत्यादि । कितनी शुद्ध, निर्राभमान और कृतज्ञतापूर्ण भावना है! कोई भी मनुष्य जो अच्छा या बुरा होता है उसके दो ही कारण समझमें आते हैं, एक उसके कलकी रीति नीति और दुसरा अपने-अपने पूर्व-जन्मजात संस्कार । किसीके पूर्व-संस्कार शुद्ध होते हैं तो कुलकी रीति-नीति अच्छी नहीं होती। ऐसी अवस्थामें बदि उसके पूर्व-संस्कार बलवान् हुए तो वह 'भङ्गमें तुलसी' सा होता है। किसीका जन्म अच्छे कुलमें हुआ रहता है पर उसके पूर्व-जन्मके दुष्ट संस्कार बलवान हो उठते हैं। ऐसी अवस्थामें वह 'तलसीमें प्याज' सा लगता है। पूर्व-संस्कार भी शुद्ध हों और जन्म भी उत्तमं कुलमें हुआ हो। ऐसा तो बड़े ही भाग्यसे होता है। ऐसा ग्रद्ध दुग्धशर्करासंयोग जहाँ होता है वहीं 'शुद्ध बीजके सुन्दर मीठें फल' की सुक्ति चरितार्थ होती है। तकारामजीका सिद्धान्त यही है कि 'बीज जैसे फल । उत्तम या अमंगल ।' अर्थात बीज-जैसे ही फल होते हैं, फलमात्र हैं बीजसे ही, चाहे वे उत्तम हों या अध्यम । जीवके संस्कार परम शद्ध हों और ऐसे संस्कारोंके विकासके लिये अत्यन्त अनुकूल कुल और परिस्थितिमें उतका जन्म हो। यह तो बहत बड़े भाग्यसे होता है । नौ पीढियोंतक विदलोपासनाका पुण्यवत आचरण करनेवाले कुलमें तुकारामका जन्म हुआ।

पंडरीची बारी आहे माझे घरी।
आणिक न करीं तीर्यंत्रत ॥१॥
अत पकादशी करीन उपनासो।
गाईन अहर्निशी मुर्सी नाम॥२॥

'पण्डरीकी वारी ( यात्रा ) करनेका नियम मेरे घरमें चला आता है। वहीं मैं करता हूँ, और कोई तीर्य-व्रत नहीं करता । उपवासे रहकर एका-दशीका व्रत करूँगा और दिन-रात मुखसे नाम गाऊँगा।'

यही तुकारामके कुलका बत या। तुकारामका एक अभंग है (ऐका-बचन हैं सन्त) उसमें वह कहते हैं, 'अनायास पूर्व-पुरुषोंकी सेवा हो जाती है, इसलिये इन देवताको पूजता हूँ।' श्रीविहल हमारे 'कुलकी कुलदेवी' हैं, यह हमारे 'कुलदेवत' हैं, और उनको उपासना करना हमाय 'कुल्पमें' है हत्यादि उद्घार उनके मुखसे अनेक बार निकले हैं। जिसके कुलमें जो उपासना चली आती है उसी उपासनाको निष्ठापूर्वक चलानेसे वह कुतकार्य होता है। तुकारामका एक अभंग है 'कुल्पमें ज्ञान' (अर्थात् कुल्पमेंसे शान होता है)। उसमें वह कहते हैं कि कुल्पमंका पालन करनेसे उद्धारका साधन मिल जाता है, ज्ञान-साम होता है, गति-मक्ति-विश्वान्ति सब कुल्पमंसे मिलती है, दया, परोपकार आदि कुल्पमंके पालन-में आप ही हो जाते हैं। तात्यर्थ, तुकोवाराय कहते हैं—

> तुका कहे कुरुधर्म प्रकटावे देव । यथाविध माव यदि होय॥

'कुलधर्म देवतामें देवत्व प्रत्यक्ष करा देता है यदि ययाविष ( शुद्ध) भाव हो।' यह तुकोवारायका अनुभव है और यही अनुभव अन्य संतोंका भी है। श्रीविहलकी मिक्तका कुलधर्म पालन करते-करते ही उन्हें देवतामें देवत्व मिला—भगवन्मूर्तिमें भगवान् मिले, भगवन्मूर्ति ही सिबन्मय हुई। उस मूर्तिका ध्यान करते-करते अंदर-बाहर सर्वत्र विहल ही भर गये।

इस पवित्र कुलकी भगवद्गक्तिका अरुणोदय यदि विश्वम्भर बोवाको मानें तो उसका मध्याह्न श्रीतुकाराम महाराज हैं। किसी भी महात्माके चरित्रको देखा जाय तो यह देख पहता है कि जिस कुलको वह धन्य करता है उस कुलमें उसके पूर्व दस-पाँच पीढियोंतक भक्तिः शनः वैराग्यादि गणोंकी बराबर बृद्धि होती रहती है । ज्ञानेश्वर महाराजके कुछमें उनके परदादा व्यम्बक पन्त पहले भगवद्भक्त प्रसिद्ध हए। एकनाय महाराजके घरानेमें उनके परदादा भानदास प्रसिद्ध हए, समर्थ रामदासके घरानेमें नौ पीदियोंसे श्रीरामचन्द्रकी उपासना हो रही थी। उसी प्रकार तुकाराम महाराजके घरानेमें नौ परुषोंसे पण्डरीकी वारीका वत चला आ रहा था और तकाराम महाराजके दादाके परदादा विश्वम्भर बोवा विख्यात विद्वल-भक्त हो चुके थे। पवित्र कुछ और पावन देशमें ही हरिके दास जन्म छिया करते हैं। पवित्रताके संस्कार, पावन रहन-सहन, शचि आचार-विचार जब किसी कुछमें परम्परासे जमते हुए चले आते हैं तब उन सबके फल-म्बरूप तीनों लोकमें सत्कीर्ति-पताका फहरानेवाला कोई महात्मा अवतीर्ण होता है। इसीलिये हमारे भर्मशास्त्रमें कलपरम्पराको शद्ध बना रखनेका इतना कड़ा विभान है। हिंद-समाजमें कुलभर्ग और कुलाचारकी जो इतनी महिमा है उसका कारण यही है। पण्डरीकी वारी ( यात्रा ) करनेवालोंको मद्य-मांस छोड़ना पड़ता है, इसके बिना उनके गलेमें तुलसीकी माला पड ही नहीं सकती । पण्डरीकी यात्राः एकादशी-वतः मद्य-मांस-परित्यागः हरिपाठादि अमंगोंका पाठ और नित्यभजन प्रत्येक वारकरीके लिये अनिवार्य है। यह वारकरी-सम्प्रदाय तुकाराम महाराजके कुलमें नौ पीढियोंसे चला आ रहा था। इससे उनके कुलके संस्कार कितने शुद्ध और पवित्र हए होंगे इसकी कुछ करपना की जा सकती है। उत्तम कलमें जन्म लेने और निष्ठापूर्वक कुलभर्म पालन करनेसे क्या फल मिलता है यह यदि कोई पूछे तो उसका सबसे अच्छा उत्तर श्रीतुकाराम महाराजका चरित्र है।

### ५ श्रीविश्वम्भर बाबा

तुकाराम महाराजके आठवें पूर्वज विश्वम्भर बोवा बचपनमें ही

पितृविद्दीन हो गये थे। वह और उनकी माता ये ही दो आदमी उस कुदुम्पमें रह गये थे। पीछे विश्वम्मर बोवाका विवाह हुआ। उनकी स्त्रीका नाम आमावाई या। विश्वम्मर बोवाके अपने पिताकी विणक् वृत्ति ही आगे चलायी। उनका व्यवहार खरा था; हुई कभी न बोलना, प्रारब्धेर को मिल जाय उसका सकार्यमें व्यय करना, साधु-संत-ब्राह्मण और अतिथि-अध्यागतींका सत्कार करना, घर-गिरस्तींके सब काम करते हुए नाम-स्मरणमें मन्न रहना, रातको भक्तों को उटाकर भजन करना, श्रीराम और श्रीकृष्णको लील सबको सुनाना और प्राणीमावमें दयाभाव रखकर तन-मन्वचनसे परोपकारार्थ उद्योग करना उनका नित्यक्रम था। विश्वम्मर बोवाका वह दंग देखकर उनकी माता बहुत प्रवन्न होती थीं। उनका अन्तःकरण प्रेममय था। एक बार उन्होंने विश्वम्भर बोवाको बताया कि 'तुम्हारे बाप-दादा पण्डरीकी वारी बरावर करते चले आये हैं, तुम इस क्रमको कभी न सोडो तो ही संसारमें सफलता प्राप्त करोगे।'

माताका यह उपदेश सुनकर उन्होंने पण्डरी जानेकी तैयारी की । उन्हें स्वयं बड़ा उत्साह या, फिर उसमें माताकी आज्ञा, तब क्या पूछना है ! विश्वम्भर बोवा चार भक्तोंको साय छिये बड़े आनन्दसे भजन करते हुए पण्डरी गये । वहाँका अपूर्व भजन-समारम्भ देखकर उन्हें अपनी देह-का भी भान न रहा । वारकरी भक्तोंका मेछा, चन्द्रभागाके निर्मल जलका वह विस्तीर्ण पाट, श्रीविष्टलकी शान्त सुन्दर सगुण मूर्ति, पुण्डलीक, नामदेव, चोलामेछा आदि भगवद्रकोंकी अद्भुत लीलाओंका स्मरण करानेवाले वे पुण्यस्थान, हरिकीर्तन और नाममंकीर्तनका वह हृदय देखकर विश्वम्भर बोवाके चित्तमें प्रेमसमुद्र हिलोरें मारने लगा । भगवन्मूर्तिके सामनेसे उनसे उठा न जाय !

बह ब्रह्म सनातन । निज मकोंका हृदयरत ॥ नासिकात्र दृष्टि किया ध्यान । देखते ही मन तन्मय ॥ सर्वांग सुगंध संभार । कंटमें कोमल तुरुसी-हार ॥ विदर्वमर देखे इयाम साकार । आनन्दाकार हृदय ॥ सगुण रूप नैनोमें भाया । सोई हिय अंतर समाया ॥ सर्वत्र ब्रह्मानंद छाया । अनुपम पाया संतेष ॥

ंवह सनातन ब्रह्म जो निज मक्तोंका हृदयरल है, नासिकाप्रगर उसका ध्यान करके देखा । देखते ही मन तन्मय हो गया ! सर्वाङ्गमें उनके सुगन्थ-लेपन हुआ है, कण्टमें कोमल तुलसी-माला पड़ी है। ऐसे उन धनसाँवरेको देखकर विश्वम्मरका मन आनन्दित हो गया। दृष्टिसे सगुणरूप देखा, उसीको हृदय-सम्पुटमें रखा, सृष्टिमें ही ब्रह्मानन्दका मजा देखकर चित्तको बड़ा संतोष हुआ।

इस प्रकार दशमीये छेकर पूर्णिमांके कांदौतक पण्डरीमें रहकर विश्वम्मर वोवा बड़े कप्टसे देहू छौट आये। पण्डरीका सब आनन्द उन्होंने अपनी माताये निवेदन किया और उनकी आशासे प्रांत पलबारे पण्डरीकी वारी करना आरम्भ किया। रात-दिन श्रीविद्धल्का चिन्तन करते हुए उन्होंने कमसे आठ महीनेमें पण्डरीकी सोलह वारियाँ कीं। प्रत्येक दशमीको एक समय खाते, एकादशीको निराहार उपवास-व्रत रहते और रातको आगरण करते। हरिकीर्तन श्रवणकर उनका अन्तःकरण प्रेमसे गद्गद हो जाता। पण्डरीको बड़े उल्लासके साय जाते, पर जब वहाँसे छौटना होता या तब गद्गद होकर अश्रपूर्ण नयनोंसे मगवान्की मनोहर मूर्तिको देलकर छौटते हुए उनके पैर भारी हो जाते थे। भगवद्गक्तिमें विश्वम्मर बोवा हतने तन्मय हो गये थे। अन्तमें भगवान् उनकी भक्तिपर मो.हेत हुए और सकाररूपमें प्रकट होकर उन्होंने उन्हें हरिनाम-मन्त्रोपदेश किया। चिक्त हरिकारणमें रत हो जानेसे घर-गिरस्तिके काममें उनका मन नहीं छगता या और हस कारण, जैसा कि दस्त्र है, कुछ छोग उनके गुण गाने छगे

और कुछ उनकी निन्दा भी करने छगे। विश्वम्मर बोबाकी अनन्यभक्ति देखकर भगवान्ने उन्हें खप्न दिया कि अब तुम्हें पण्डरपुर आनेकी कोई आवस्यकता नहीं, अब मैं ही तुम्हारे घर आकर रहूँगा। खप्नके अनुसार विश्वम्मर बोबा गाँवके ती-पचास मनुष्योंको संग छिये देहूके समीप जो आम्रवन था, वहाँ गये। वहाँ जिस स्थानमें सुगन्धित फूछ, अरगजाचूर्ण और तुळधीदळ पड़े हुए देखे, वहीं ठहर गये और वह भूमि खनने छगे तो स्सगुण स्थाम पण्डुरङ्ग-मूर्ति' निकछ आयी, 'बामांगमें माता विक्मणी घोमायमान थीं, कटिमें दिव्य पीताम्बर था, गछेमें तुळसीके मञ्जुछ हार थे; ऐसी सुन्दर मूर्ति देखकर सब लोग जयमयकार करने छगे, विश्वम्मर बोबा उस मूर्तिको देहूमें छे आये और अपने घरके समीप इन्द्रायणीके तटपर बड़े टाटके साथ उन्होंने उस मूर्तिकी स्थापना की और मन्दिर बनवाया! यहींसे देहूमाम पुण्यक्षेत्र हो गया।

## ६ विश्वम्भरजीके पुत्र

विश्वम्भर बोवाके देहावसानके पश्चात् उनकी स्त्री आमावाई अपने दो पुत्र हरि और मुकुन्दके साथ काल व्यतीत करने लगीं। पतिके सत्तंगरे उनके भी अन्तःकरणमें भगवत्-प्रेम उदय हो चुका था। पतिके पीछे श्रीविद्दलकी पूजा-अर्चा उत्तम प्रकारसे चलाते रहना ही उन्हें प्रिय था। कुछ दिन ऐसे ही चला, पर पीछे पुत्रोंकी राजसी प्रकृतिके कारण उनके विचारोंमें बाधा पड़ने लगी। हरि और मुकुन्दको प्रेनता तुरंग शिविका आभरण'का शौक लगा। क्षात्र इत्तिकी ओर खिंचकर वे दोनों माँका कहा न मान घरसे चले गये और किसी राजाके यहाँ नौकरी करने लगे। यह राजा कौन, कहाँका था, यह जाननेका कोई साधन नहीं है। पुत्रोंने माँको भी अपने पास बुला लिया। माँ अपनी दोनों बहुओंके साथ वहाँ गयीं।

आमाबाई तनसे तो अपने पुत्रोंके पास गयीं पर उनका मन देहूकी विद्वलमूर्तिमें ही लगा रहता था, राजसेवा करनेवाले पुत्रोंके ठाट-बाटसे उन्हें कुछ भी सुल नहीं होता या। उनकी तो यही इच्छा थी कि लड़के धर ही रहें, पैतृक घन्धा ही करें और भगवान्की पूजा-अर्चा चलाते रहें। परंतु बेटे नवयुवक थे, यौवन उनके रक्तके अंदर खेल रहा था, वैभव और प्रतिष्ठा प्राप्त करनेकी धुन उनपर सवार यी । इस कारण उन्हें पुत्रोंके पास जाना पड़ा । सांसारिक स्नेइ-सम्बन्धका प्रेमसुख कितना निष्दुर होता हैं; यह उन्हें अभी देखना था। मायापाश बड़ा कठिन है। मन देहूमें भगवानके पास है और तन लड़कोंके पास, यह उनकी हालत थी। बेटे. यशस्वी निकले, यश दिन-दिन बदने लगा । कुछ काल बाद श्रीविद्वलने आमावाईको स्वप्न दिया, 'तुम पुत्र-मोहते हमें देहमें छोड़ आयी हो, पर तुम्हारे पुत्र युद्धमें मारे जायेंगे और उनका सारा वैभव नष्ट हो जायगा। आमाषाईने यह स्वप्न अपने पुत्रोंसे कहा, पर वे स्वप्नपर विश्वास करनेवाले न थे। अन्तको राजापर शत्रुने आक्रमण किया, घोर युद्ध हुआ और उसमें हरि और मुकुन्द दोनों ही मारे गये। मुकुन्दकी स्त्री सती हुई। शोका-कुल आमाबाई बड़ी बहुको साथ ले देह लौटीं । माताकी आज्ञा उल्लक्कन करनेका फल बेटोंको मिला और माता पहडेसे भी अधिक विरक्त होकर श्रीविद्वलचरणोंमें और भी अधिक अनुरक्त हुईं। हरिकी स्त्री गर्भवती थी। प्रस्तिके लिये उन्हें आमाबाईने उनके नैहर नवलाल डंबर भेज दिया। वहाँ यथासमय वह प्रस्त हुई; लड़का हुआ और उसका नाम विद्वल रखा गया । दःख, शोक और वैराग्यसहित भगवत्प्रेमकी परस्परविरुद्ध लहरोंसे आमाबाईकी चित्तवृत्ति उदासीन हो चुकी थी। वृद्धावस्थामें जब शरीर जराजर्जर हो गया तब उनके उपास्यदेवने उन्हें धैर्य दिया। उनपर भगवान्का पूर्ण अनुप्रह हुआ और नन्हें पोतेको पीछे छोड़ वह स्वर्ग सिमारी ।

### ७ संतति-विस्तार

हरिके बेटे विहल । इन्हें माता-पिताके वियोग-दुःखके कारण यौवनमें ही वैराग्य हो गया और भगवद्गक्तिमें ही उनका मन लगा । इन विहलके पदाजी नामक पुत्र हुए । पदाजीके शंकर, शंकरके कान्हा और कान्हाके पुत्र बोलाजी हुए । यही बोलाजी तुकाराम महाराजके पिता थे ।

#### ८ वंशावली

तुकाराम महाराजके ज्येष्ठ पुत्र महादेव बोवाके वंशज ( वर्तमान ) रामभाऊ देहूकरके घरमें पण्डरपुरमें तुकाराम महाराजकी जो वंशाङ्गी मिली वह इस प्रकार है —

एक ही है। तुकाराम महाराजके जो वंदाज देहूमें हैं उनके यहाँ भी यहीं वंदाावली है। 'केदावचैतन्यकस्ततक' प्रन्थमें निरञ्जन खामीने जो वंदाावली दी है वह भी इसी वंदाावलीसे मिलती है।

देहुके कागज-पत्र देखते हुए तुकाराम महाराजके पोते उढव बोवाके शाथका एक लेख मिला है। वह यहाँ देते हैं—

वंशावली स्वामीकी—मूल पुरुष विश्वम्मर बावा, इनके पुत्र दो, बहे हिरी, छोटे मुकुन्द । हिरी बावाके पुत्र विठोवा, विठोके पुत्र पदाजी, पदाजीके पुत्र वंकर बावा, शंकर बावाके पुत्र कान्होवा, कान्होवाके पुत्र बोलहो बावा, ( इनके ) पुत्र बड़े सावजी बावा, मझले तुकाराम बावा और छोटे कान्होवा । सावजी वावाके कुछ नहीं । तुकोवाके पुत्र तीन, बड़े महादेव, मझले विठोवा, छोटे नारायण बावा । महादेव बावाके पुत्र आवाजी बावा, आवाजी बावाके पुत्र तीन, बड़े महादेव बावा, मझले मुकुन्द बावा और छोटे जयराम बावा ! विठोवाके पुत्र चार, बड़े रामाजी बावा और उषो बावा और गणेश बावा और गोविन्द बावा । रामाजी बावाके कुछ नहीं । उषो बावाके पुत्र बहं संडोवा, मझले विठोवा, छोटे नारायण बावा । कान्होवाके गंगाधर बावा, गंगाधर बावा, गंगाधर बावा, गंगाधर बावा है संडोवा और संडोवाके संवाधर बावा, गंगाधर बावा, गंगाधर बावा, गंगाधर वावा ।

इस प्रकार तुकारामजीकी जाति, कुल, उनके पूर्वज और उनकी वंशावलीके सम्बन्धमें जो-जो विश्वसनीय बार्ते मिलीं वे इस अध्यायमें समा-विष्ट की गयी हैं।



# तीसरा अध्याय

# संसारका अनुभव

भगवान्की यह पहचान है कि जिसके घर वह आते हैं उसकी ग्रहस्थी-पर चोट आती है ।

---श्रीतकाराम

# १ महाराष्ट्र धर्मकी पूर्व-परम्परा

तुकारामका जन्म संवत् १६६५ ( द्याके १५३० ) में हुआ, यह बात पूर्वाच्यायमें यथेष्ट प्रमाणोंद्वारा सिद्ध की जा जुकी है । अब जिस समय महाराष्ट्रके श्वितिजयर तुकाराम महाराज-जैसे भक्तचूडामणि उदय हुए उस समयके महाराष्ट्रका विहंगम-दृष्टिसे संक्षेपमें पर्यालोजन करें । श्रीज्ञानेश्वर महाराजके समयमें महाराष्ट्र समय देवर्यारे भोग रहा था । महाराष्ट्रकी राजधानी उस समय देविगिरि थी जिसका आधुनिक यवन-नाम दौळताबाद है । यादव ( जाधव ) राजा राज्य करते थे और राजधासन उत्तम प्रकारसे होता था । श्रीज्ञानेश्वरीके उपसंहारमें ज्ञानेश्वर महाराजने उस समयके यादवराज श्री-रामचन्द्र या रामदेव रावका इस प्रकार बढ़े सम्मानके साय उल्लेख किया है—वहाँ यदुवंदाविलास । जो सकलकळा-निवास । न्यायसे पालें श्वितीय ।

श्रीरामचन्द ।' शालिबाइनकी तेरहवीं शताब्दीमें रामदेव राव-जैसे चर्मात्मा राजा, हेमाद्रि-जैसे विद्वान और बुद्धिमान राजकार्यकर्ता, बोपदेव-जैसे पण्डितः श्रीजानेश्वर महाराज-जैसे अवतारी भागवतश्चर्मप्रवर्तकः नामदेव-जैसे सगुणप्रेमी सन्तः चोखा-मेलाः गोरा कुम्हारः सावता माली-जैसे भक्तः मक्ताबाई, जनाबाई-जैसी परम भक्त खियाँ जिस कालमें महाराष्ट्रमें उत्पन्न हुई वह काल निश्चय ही परम धन्य है। शाके १२१२ (संवत् १३४७) में महाराष्ट-साहित्यमें मुकुटमणिके समान शोभायमान शानेश्वरी-जैसा अद्वितीय प्रन्थ महाराष्ट्रके महद्-भाग्यसे महाराष्ट्रमें निर्माण हुआ । इस कालके पश्चात् शीव्र ही उत्तरकी ओरसे मुसलमानी फीजें दक्षिणपर चढ आयीं और दक्षिण देशपर मुसलमानोंका आधिरत्य स्थापित हुआ । तीन-चार सौ बरसतक दक्षिणपर मुसलमानोंका अधिकार रहा। पर इस कालमें भी यह अधिकार सर्वत्र पूर्णरूपसे प्रस्थापित नहीं या । शिरके आदि कई मराठे खानदान ऐसे थे जो अपने गढ़ और प्रदेश अपने हायमें ही रखे हुए थे और कभी मुमलमानी बादशाहतके सामने नहीं सके । ये स्वतन्त्र ही थे । गलबगीके बाहमनी सुलतान जब ता रहे थे उसी समय तंगमद्राके तटपर विद्यारण्य स्वामी ( पूर्वाश्रमके माधवाचार्य ) ने हरिहर और बुक्क नामक दो युवा राजकमारोंको शिक्षा देकर उनके द्वारा विजयानगर-राज्य स्थापित कराया । मुसलमानोंके बाहमनी-राज्यके पाँच दकडे हो गये तबसे मराठे बीरों और ब्राह्मण-राजनीतिज्ञोंने भीरे-भीरे अपने पाँच फैलाना आरम्भ किया और जाके १५४९ ( संवत् १६८४ ) में श्रीशिवाजी महाराजका जन्म होनेके पूर्व महाराष्ट्रके पुनक्जीवनके स्पष्ट लक्षण दिखायी देने लगे। बीचकी तीन शताब्दियोंमें पराधीनताके कारण महाराष्ट्रको अनेक क्रेश भोगने पढे । तथापि मराठा-मण्डलकी तैजस्विता इस कालमें भी बची हुई थी। उनका स्वाभिमान बिल्कुल नष्ट नहीं हुआ या । विभर्मियोंका राज्य होनेसे यह काल बर्मग्लानिका रहा, तथापि इसी कालमें अनेक सन्त कवि उत्पन्न हए और

उन्होंने भर्मनिष्ठाकी बुझती-सी ज्योतिको बुझने न देकर प्रज्वलित कर दिया। शालिवाहनकी तेरहवीं शताब्दीमें शतेश्वरः नामदेवादि महात्माओंने भागवत-धर्मकी स्थापना करके धर्मका झंडा महाराष्ट्रपर फहरा दिया था। इन महापरुपोंका यह उद्योग व्यर्थ होनेवाला नहीं था । इन्होंने जिस उदार धर्मतत्वामतकी वर्ण कर रखी थी उसीसे विधर्मी राजसत्ताके धर्मग्लानिरूप भयंकर दुर्भिक्षमें भी हिन्दुओंका हिन्दुत्व बचा रहा। इस कालमें जो सन्त और कवि हए उन्होंके कर्तव्यसे घर्मकी रक्षा हुई और विपरीत कालसे जसते हए महाराष्ट्र-पमाजका धैर्य नष्ट नहीं हुआ । वह भीरतासे विभर्मके साथ लड़ता रहा और अपने आपको बचाता रहा ! किसी भी राष्ट्रका जो उत्कर्ष होता है वह खदेश, खधर्म और खभाषारूपमें तीन प्रकारते होता है। इन्हीं तीनोंका उत्कर्प राष्ट्रका उत्कर्ष है और इन्हीं तीनका हास राष्ट्र-की मृत्य है। महाराष्ट्र पराधीन तो हुआ पर पराधीनताकी उस प्रतिकल परिस्थितिमें भी उसने स्वधर्म और स्वभाषाका बाना नहीं छोड़ा । मुसल-मानोंकी नौकरी करनेवाले मराठे बीरोंमेंसे जैसे आगे चलकर शाहजी-जैसे पराक्रमी कुशल राजनी तज्ञ उत्पन्न हए । वैसे ही मुसलमानोंकी नौकरी करने-बालोंमें ही दामाजी पन्त और जनार्दन स्वामी-जैसे परमभागवत भी हुए और उन्होंने ही लोगोंकी भर्मान्य जाएत रखी। विभर्मियोंके शासन-काल-में आचार-विचार भी उलट-पलट जाते हैं। आचार और विचारका जहाँ मेल होता है वहीं धर्म जीता-जागता रहता है । बौद्ध-सम्प्रदायकी लहरको लौटाते हए पहले कुमारिल भट्टने आचार धर्मको जगाया और तब शंकरा-चार्यने ज्ञानका ढंका बजाया। शाके १३०० ( संवत् १४३५ ) से श्रीपाद श्रीवलभ और श्रीवृत्तिंह सरस्वतीने धर्मको जगानेका जो काम किया उसका परिचय शाके १४७०के लगभग निर्माण हुए 'गुरुचरित्र' प्रन्यसे मिल सकता है। नृसिंह सरस्वती शाके १३८० बहुधान्य संवत्सरमें फाल्गुन बदी १ को 'निजानन्दमें बैठे' ( गुरुचरित्र अ० ५१ ) शाके १३९६ के भीवण

दर्भिक्षमें दामाजी पन्तने बादशाहके को गरे आनेवाले संकटके सामने उदारता-से अपनी काती खोलकर जाही भान्यागार लटा दिया और सहस्रों मनुष्यों-के प्राण बचाये । भगवान् भक्तोंके सदा सहाय हैं, यह बात भगवानने विठ महारका रूप भारणकर सबको जँचा दी । कान्हपात्रा वेश्या थी। पर उसकी भी निष्ठा देखकर लोग भक्तिमार्गपर विश्वास करने लगे । मंगलवेद्याके दामाजी पन्तके समान ही देवगढ ( देवगिरि-दौलताबाद ) में जनार्दन स्वामीके तपने बड़ा काम किया । जनार्दन स्वामीके शिष्य एका जनार्दन, जनी जनार्टन और रामा जनार्टन थे । चांगदेव, दासो पन्त आदि अनेक भक्त इस कालमें हए। एकनाथ महाराजके ( संवत् १५८५-१६५५ ) उदार चरितसे महाराष्ट्रमें फिर भागवत-धर्मका प्रचण्ड जय-जयकार हुआ । एकनायी भागवत ( संवत् १६३० ), रुक्मिणीखयंवर ( संवत् १६२८ ), भावार्थरामायण, सहस्रों अभंग और अन्य कविताएँ महाराष्ट्रमें लोकप्रिय हो गयों। सप्त-श्रंगीपर त्र्यम्बक राय, चिचवडमें मोरया गोस्वावी, शिंगणापर-में महालिकदास इत्यादि महाराष्ट्रके सभी प्रान्तोंमें संवत १६३५ ( शाके १५०० ) के लगभग अनेक भगवद्भक्त और प्रन्थकार निर्माण हए । इन सबके पृथक-पृथक कार्योका समवेत फल भागवत-धर्मका प्रचार ही था और जपासना अपनी-अपनी भिन्न होनेपर भी अथवा सम्प्रदायोंके भिन्न होते हए भी इन सबके द्वारा धर्मके ही जगानेका काम हुआ । ज्ञानेश्वर, नामदेवके पश्चात् महान् कार्य एकनाय महाराजके द्वारा ही हुआ । एकनाथ महाराजने गुरु-कुपाकी अलैकिक शक्तिते अत्यन्त प्रासादिक प्रन्य रचे और उनके दिव्य चरित्रका भी जन-समृहपर बड़ा ही उत्तम संस्कार घटित हुआ। जनार्टन स्वामीके ही सदृश एकनाथ महाराज भी ज्ञानेश्वरीपर प्रवचन किया करते थे । इससे इस प्रन्थकी ओर सबका ध्यान लगा । एकनाथ महाराज-के अवतार-कार्यका प्रभाव देवगढ़, पैठण और पण्डरपुरपर ही नहीं, पूना-प्रान्तपर भी खब पड़ा । संबत १६४० में एकनाथ महाराज सैकडों वार-

करियोंको साथ लिये आलन्दी गये, वहाँ तीन महीने रहे । नित्य कीर्तन-भजन हुआ करता था। वहाँ वह किसीसे कुछ छेते नहीं थे। एक लिङ्गायत बनियेके रूपमें भगवान नित्य सबको सीधा-पानी दिया करते थे। भगवान-ने ही एकनाथ महाराजको ऋणमुक्त किया । यह बात पुना-प्रान्तमें घर-घर फैल गयी और इस घटनाके ५० वर्ष बाद तकाराम महाराजने यह कहकर इस घटनाका उल्लेख किया है कि धारमध्ये लिये और प्रमाण क्या चाहिये है ( भगवान्ने ) एकाजी ( एकनाय ) का ऋण शोध दिया यह तो प्रत्यक्ष ही है। ' नाथ आलन्दीरे लौटे तबसे आलन्दीकी वारी ( यात्रा ) होने लगी और १० ही वर्ष बाद संवत १६५० के लगभग एक 'देशपाण्डे' सजनने जानेश्वर महाराजकी समाधिके आगे सभामण्डप घनवा दिया। एकनाय महाराजके आगमनसे आलन्दीकी महिमा और भी बढी, यात्रा अधिक जाने लगी, जानेश्वरीके जहाँ-तहाँ पारायण होने लगे और भागवत-धर्मपर लोगों-की श्रद्धा और प्रीति खब बढी। एकनाय महाराजने संवत १६५५ में पैठणमें समाधि ली और इसके दस ही वर्ष बाद देहमें तुकारामका जन्म हुआ । तकाराम और रामदास स्वामी एक ही संवत्में अवतीर्ण हुए और उनके द्वारा महाराष्ट्रमें कृष्ण-भक्ति और राम-भक्तिकी दो भाराएँ बहने लगीं। गरु-चरित्रका दत्तसम्प्रदायः पण्डरीका वारकरी सम्प्रदायः समर्थ रामदासका रामदासी सम्प्रदाय आदि सभी सम्प्रदाय भगवदभक्ति सिखाने-वाले भागवत-धर्मके ही सम्प्रदाय थे और इनके मख्य सिद्धान्तोंमें परस्पर कोई भेद नहीं था। सबने एक धर्मको ही जगाया। तुकाराम और समर्थ जब १९ वर्षके थे तभी अर्थात् शाके १५४९ (संवत् १६८४) में पूना-प्रान्तके ही शिवनेरी दुर्गमें श्रीशिवाजी महाराजका जन्म हुआ । तुकाराम, रामदास और शिवाजी ये तीन महाविभृति हुए और इन्होंने जो कुछ कार्य किया उसके पोषक और सहायक अनेक पुरुष उस कालमें महाराष्ट्रमें उत्पन्न ं हए थे। महाराष्ट्रमें प्रवृत्ति और निवृत्तिका ऐक्य सिद्ध होनेको था। इन



तुकारामजीका जन्मस्थान

महात्माओंके अवतार 'भवो हि लोकाभ्यदयाय ताहशाम' इस कालिदासोक्तिके अनुसार संसारके अभ्यदयके छिये हुए । यह अभ्यदय स्या और कैसे हुआ यह सबको विदित ही है। इन महाविभृतियोंने आकर महाराष्ट्रको सौभाग्यके दिन दिखाये । जो मख्य बात यहाँ ध्यानमें रखनेकी है वह यह है कि श्रीजानेश्वर और नामदेवने महाराष्ट्रमें जो भागवत-धर्म संस्थापित किया और जिसका प्रचार करनेके लिये ही एकनाथ आये उसे एकनाथ महाराज ही आलन्दीमें आकर पूना-प्रान्तमें अच्छी तरह जगा गये । ऐसे शुभ समयमें देहमें तुकारामका जन्म हुआ । शानेश्वर, नामदेव, एकनाथके अवशिष्ट धर्मकार्यको पूर्ण करनेके लिये ही देहूमें श्रीतुकोवा राय अवतीर्ण हुए। भगवान श्रीकृष्णके हृदयसे निकलकर महाराष्ट्रमें पुण्डलीकके गोमुखसे प्रकट होनेवाली भागवत धर्मकी भागीरयी शानेश्वर, नामदेव, एकनायरूपी प्रचण्ड प्रवाहोंके साथ बहती हुई पूना-प्रान्तवासिनी जनताके सौभाग्यसे वहाँ सकारामके रूपमें प्रवाहित हुई । बहिणाबाईके कथनानुसार शानेश्वर महाराजने जिसकी नींव डाली, नामदेवने जिसका विस्तार किया, एक-नाथने जिसपर झंडा फहराया उस भागवत-धर्मरूप प्रासादपर तकारामरूप कलश चढा।

## २ श्रीतुकारामजीके माता-पिता

तुकारामके भाग्यवान् िरता बोळाजी और पुण्यवती माता कनकाई देहूमें सुखपूर्वक रहते थे। बोळाजीने अपने कुळदेव श्रीविहळकी भक्तिभावसे उपासना की और पण्डरीकी आधादी और कार्तिकी वारी सतत ४० वर्ष-तक की। पति-पत्नी दोनों अपना जीवन परोपकार और पुण्यकर्माचरणमें व्यतीत करते थे; भूखेको अन्न खिळाते, प्यासेको पानी पिळाते, दीन-दुखियोंकी दयापूर्वक सहायता करते, साधु-सन्तोंकी खोज-खबरक ळेते,

<sup>#</sup> संवत् १६४० में जब एकनाथ महाराज आछन्दी गये वे तब उनके

घरकी विद्यल्यम्तिकी बहे प्रेमसे पूजा-अर्चा करते, सदा मजन-पूजनके ही आनन्दमें रहते । यही उनका नित्य-कर्म था । बोलाजीकी यह स्थाित भी कि 'जगत्का स्थवहार करते हुए वह कभी हृद्ध नहीं बोल्ते थे ।' बोलाजी प्रायिक्षक कार्योमें भी दक्ष थे । कुछ महाजनी, कुछ न्यापार और कुछ खेती करके सुखपूर्वक प्रपञ्च-साधन करते थे । व्यापारमें दया और सचाई रखते थे । उनके प्रथम पुत्र सावजी हुए । द्वितीय पुत्रके समय कनकाईको वैरात्यका ही चसका लगा । वह एकान्तमें बैटतीं, किसीसे अधिक न बोलतीं और प्रपञ्चकी ओर कुछ भी ध्यान न देतीं, यह हालत हो गयी यो । उनकी कोलसे महाविण्यु-भक्त जन्म लेनेबाले थे, शायद हसी कारण उन दिनों उनहें नामदेव रायके अभंग सुननेकी हच्छा होती यो अथवा वह हरिकीर्तन सुनतीं या विद्यल-मन्दिरमें अकेली ही श्रीविद्यल-रखुमाईकी ओर धण्टों टक लगाये बैटी रहती थीं । यथासमय उनकी कोलसे शीतुकारामका जन्म हुआ । भक्तलीलामृतमें महीपतिश्वा प्रेमसे वर्णन करते हैं—(तुकाराम महाराज क्या अवतीर्ण हए—)

'कनकामाईकी कोखमें महानक्षत्र स्वातीकी ही वर्षो हुई। अथवा मुक्तिके परेकी चतुर्यी मिक्त ही उतर आयी या यह कहिये कि स्वयं वरुण भगवान् ही अवतीर्ण हुए । उस उदरद्यक्तिकामें नामप्रेमका नीर गिरा।

दर्शन करने और कीर्तन सुनने बोलाजी भी कनकाईके साथ कई बार गये होंगे और तुकोबाजीने वचपनमें ही माता-पिताके मुखले ही एकनाथ महाराजको बातें सुनी होंगी। बोलाजी स्वयं परम्पराके बारकरी थे, वह कब ऐसा अवसर छोड़ सकते थे कि जब एकनाथ महाराज-जैसे परम अक्त और बारकरी सम्प्रदायके तत्कालील सबंमान्य महन्त बोलाजीके स्थानसे तीन ही कोसके फासिलेपर जालन्दांमें आये हों है अबहय ही बोलाजीने उनके दर्शन किये होंगे, कीर्तन सुने होंगे और उनके सस्सेगसे लाग उठाया होगा।

वहीं हरिप्रेमी हरि-भक्त मुक्ताफलरूपये तुका जन्मे । नवधा भक्तिके जो आयास किये वही नव मास पूर्ण हुए और कनकामाईके महद्भाग्यसे परम वैणव उनके गर्भमें आकर रहे।

कनकामाईके सौमाग्यका क्या कहना है। अपनी असीम मित्तसे भगवान्को नचानेवाला और तीनों लोकमें सत्कीर्तिका झण्डा फहरानेवाला सुपुत्र जिसने जना उस पुत्रवतीके महद्भाग्यकी महिमा कहाँतक गायी जाय १ यह कनकाईके एक जन्मका नहीं असंख्य जन्मोंका पुण्य या जो देवलोकके लिये भी दुर्लभ तुकाराम-जैसे पुत्रभेष्ठका लाभ हुआ।

ऐसी कीर्तन-भक्तिका ढंका बजानेवाला समर्थ पुत्र जिसकी कोलसे वैदा हुआ वही तो यथार्थ पुत्रवती है। विषयोंसे वैदाग्य हो इसील्रिये वेदान्तशास्त्रने तथा साधु-सन्तोंने भी स्त्री-निन्दा की है। परन्तु यहाँ तो यही कहना पढ़ेगा कि—

नारी-निन्दा मत कर प्यारे नारी नरकी खान । इसी खानसे पैदा होते भीष्म राम हनुमान॥

जिस खानमें ऐसे रक्ष पैदा होते हैं उस स्री-जातिकी निन्दा कौन कर सकता है ? श्रीकृष्णको गर्भमें घारण करनेवाली देवकी और उनका छालन-पालन करनेवाली यशोदा जैसी भाग्यवती याँ , तुकारामकी जननी भी वैसी ही भाग्यवती याँ । तुकारामके पश्चात् कान्हजीका जन्म हुआ । सावजी, तुकाजी और कान्हजी तीनोंकी वाललीलाओंको अवलोकन कर बोलो बोवा और कनकामेया मन-ही-मन अपने भाग्यको घन्य समझते हों तो हसमें क्या आश्चर्य है ?

### ३ बाल्य-काल

तुकारामजीके जीवनके प्रथम तेरह वर्ष माता-पिताके संरक्षण-छन्नकी सुख-शीतळ छायामें बहे सुखसे व्यतीत हुए । बचपनमें तुकाराम बाहरके

लहकोंसे अवस्य ही अनेक प्रकारके खेल खेले होंगे। श्रीकरण और उनके म्बाल-बाल सलाओंकी बाल-लीलाओंका उन्होंने बड़े ही प्रेमसे वर्णन किया है। इंडा-डोली, गेंद-तडी, मृदङ्ग, कबडी, आती-पाती, गुली-इंडा आदि बच्चोंके अनेक खेलोंपर उनके अभंग हैं। भगवानसे प्रेम-कलह करते हए भी जन्होंने बच्चोंके खेलोंपर मजेदार दृष्टान्त दिये हैं । इन सबसे यह पता चल जाता है कि बचपनमें तकाराम बहे खेलाडी थे । भगवानसे झगडते हए उन्हें 'फसड़ी' कह देना, कहीं 'पासा उलटा पड़ा' और कहीं 'पौबारह', ·चिल्लाना' इत्यादि अनेक खेलोंकी परिभाषाओंके प्रयोगोंसे तुकारामजीके बालकपनका खेलाडीपन ही प्रकट होता है। मनध्यके जीवनकी विशेष घटनाएँ, उसकी रूचि-अरुचि, उसके भिन्न-भिन्न अनुभव, उसके अभ्यास, उसके अनेक स्थित्यन्तर, उसके सङ्गी-साथी, इन सबका ही प्रभाव उसके भाव, विचार और भाषापर पड़ा करता है। उसकी भाषासे भी ऐसे प्रभावींका पता चलता है। अवश्य ही इन भेदोंको समझना बडी सावधानी और सक्ष्मदर्शिताका काम है । यहाँ एक उदाहरण देकर बातको स्पष्ट करते हैं। उदाहरण भी मनोरञ्जक होगा। 'युक्ताहारविहार' क्या है, यह तो सभी जानते हैं। ज्ञानेश्वर महाराजने 'युक्ताहारविहार' का अर्थ किया है 'यक्तताकी नापसे नपे हए गिनतीके कौर;' और एकनाथ महाराजने भगवानको भोग लगाकर यथेष्ट मोजन करने को ही 'युक्ताहारविहार' बताया है । इसका रहस्य यही जान पड़ता है कि एकनाथ महाराजके यहाँ था सदावर्त; और नित्य ब्राह्मण-भोजन हुआ करता था । इसलिये उन्होंने 'युक्ताहारविहार' से ऐसा ही अर्थ ग्रहण किया जिससे भगवानको भोग लगाकर ब्राह्मणोंको तृप्त करनेके सदनुष्टानमें कोई बाध्य न पहती। तात्पर्य यह कि मनुष्य जैसी अवस्थामें होता है, जैसा उसका अनुभव, भाव और स्वभाव बनता है वैसे ही उसके मुखसे भाषा भी निकलती है । साधु-सन्तोंकी सक्तियोंमें अलौकिक परमार्थ तो होता ही है, पर उसके साथ ही लोकिक

व्यवहारका निर्देश भी होता है। यही नहीं, प्रत्युत उनकी वाणीमें पारमार्थिक िंद्धान्तके साथ व्यावहारिक दृष्टान्तका ऐसा मेला रहता है कि उनके प्रत्योंसे परमार्थके साथ-साथ व्यवहारकी भी अनुपम शिक्षा मिलती है। प्रायः व्यवहारकी भाषामें ही परमार्थके गृद तिद्धान्त बता दिये जाते हैं। उनके दृष्टान्त, रूपक और उपमालक्कारादिमें व्यवहारकी शिक्षा मरी हुई होती है और तिद्धान्त तो परमार्थके देनेवाले होते ही हैं। श्रीतुकारामजीका चचपन खेल-खेलवाड़में ही बीता, ऐसा कोई न समझे। हाँ, उनकी वाणीमें खेलाड़ी-पनका रंग जरूर है। पण्डुरङ्ककी भिक्त तो उनकी घरकी खेती ही थी।

### ४ संसार-सुखका अनुभव

बोळाजीने अपने तीनों पुत्रोंके विवाह क्रमसे कर दिये। तीनों ही विवाहके अवसरपर वालक ही थे। तुकारामजीका जब प्रथम विवाह हुआ तब उनकी आधु बारह वर्ष रही होगी। उनकी ग्रहिणीका नाम रखुमाई या। विवाहके पश्चात् दो-एक वर्षके मीतर ही जब यह माद्रम हुआ कि रखुमाईको दमेकी वीमारी है और उसके अच्छे होनेका कोई लक्षण नहीं तब तुकारामजीके माता-पिताने उनका दूसरा विवाह कर दिया। तुकारामजीका यह दूसरा विवाह पूनेके आपाजी गुल्वेनामक एक भनी साहकारकी कन्याके साथ हुआ। तुकाजीकी हन ग्रहिणीका नाम जिजाबाई या आवळी या। पुत्रों और बहुऑसे इस प्रकार पर मरा हुआ देखकर कनकाईको अपना संसार सुख भन्य प्रतीत हुआ होगा! एक ग्रहिणीके रहते दूसरा विवाह करना यदि दोषास्पद हो तो भी यह दोष तुकाजीको नहीं दिया जा सकता, यह स्पष्ट ही है। पुत्रोंको और बहुऑको देखकर कनकाईके दिन आनन्दमें बीतते थे। महीपतिवाबाने ठीक ही कहा है—

पुत्र स्तुवा घन संक्ती। अतारयुक्त सौमाग्यवती॥ याहृनि आनंद स्त्रियाँचे चित्ती। नसे निश्चित दुसरा॥

पत्र, बहु, धन, सम्पत्ति, सीभाग्यस्वरूप जीवित पति, इससे बढकर श्चियोंके लिये सचमुच ही और कोई दूसरा आनन्द नहीं हो सकता।' बोलाजीकी यह दलती उमर थी। पचात्रके लगभग होंगे । सुखपूर्वक उनका समय कट रहा या । सभी बार्ते अनुकूल यीं। रोजगार-हाल अच्छा था। कोई कमी नहीं, दीनव:पल भगवान्की पूर्ण कृता थी। सब प्रकारसे सुखी थे। भीरे-भीरे बोलाजीके जीमें यह बात आने लगी कि अब सब काम-काज लहकोंको सींपकर भगवानकी और ध्यान लगाना चाहिये । उन्होंने बडे बेटेको पास बुलाया और कहा कि प्रपञ्चका सारा भार अब तुम अपने सिर उठा हो । पर सावजीके विरक्त चित्तमें यह बात नहीं जमी, उन्होंने बडी नम्रताके साथ कहा, 'मुझे इन जंजालमें मत फँसाइये । मैं तो अब तीर्थयात्रा करने जाना चाहता हूँ । ऐसा आशीर्वाद दीजिये कि यह शरीर चरितार्थ हो।' बोलाजीने बहुतेरा समझाया पर सावजीकी समझ गृहप्रपञ्चकी मायासे छटना ही चाहती थी । सावजीसे निराश होकर बोलाजीने सारा भार तकारामजीके कन्धोंपर रखा। इस समय तकाजी कुछ तेरह वर्षके बालक थे, इस सकमार अवस्थामें ही इस प्रकार उनके सिर घर-गिरस्तीका गढ भार आ पड़ा । भीरे-भीरे सब काम उन्होंने सँभाल लिये, जमा-खर्चकी बही लिखने लगे, हुण्डी पुजीं लेने देने लगे, दुकानपर बैठने लगे, खेती-बारी देखने-भालने लगे, महाजनी भी करने लगे और ये सब काम वह बड़ी दक्षताके साथ करने लगे। लोगोंके मुँह इनकी प्रशंसा सनी जाने लगी। सब लोग कहने लगे। 'देखो। बालक होकर कैसी चतुराई। दक्षता, परिश्रम और सचाईके साथ सब काम सँमाछे हुए है। वही-खाता देखकर अपना सब व्यवहार उन्होंने अच्छी तरह समझ लिया था और वे बड़ी कुशलतासे सब काम चला रहे थे। बोलाजीने उनको यह सीख दी थी कि 'लेन-देन और सब काम-काज ऐसे कौशलने करना चाहिये कि शनि-लाभ सदा दृष्टिमें रहे और ऐसा ही काम करे जिसमें अन्तमें अपना लाभ हो' तुका-

रामजीने पिताके उपदेशको अपने सिर-ऑलों रखा और कहा कि मैं ऐसा ही करूँगा। 'ऐसा ही करूँगा' ये शब्द वैलिग्रेके थे, और इनका जो आन्तरिक परम अर्थ या वही तुकारामजीके चित्तमें जाग उठा। उन्हें जो परम अर्थ मिला वह यही या कि, 'सावधान! प्रपन्नमें जो कुछ लाम है वह श्रीहरि है और अशाश्वत द्रव्यसंग्रह हानि है, हस लाम-हानिको ध्यानमें रखकर श्रीहरिपदरूप परम लामको जोड़ ले।' तुकाजीने घरका सव काम बड़ी अच्छी तरहसे सँभाल लिया; यह देख उनके माता-पिता बहुत सुली छुए। उनकी व्यवहार-दक्षता देख उनके मार्श-वन्द, अड़ोसी-पड़ोसी बोलाजीके पास आ-आकर उन्हें बधाइयाँ देने लगे। चार वर्ष हमी प्रकार बड़े सुलमें बीते; माता-पिता भाई-वन्द सभी प्रसन्न थे, पन-पान्यसे घर मरा था, घरके सब लोग निरामय थे, गाँवमें सर्वत्र बड़ी प्रतिष्ठा थी, अभाव नाममात्रको भी नहीं था। सब लोग तुकारामको 'धन्य पन्य' कहने लगे।

### ५ मात्सुख

तुकारामजीको इसी समय माता-पिता, विशेपतः मातासे बड़ा सुल मिला, यह वात उनके अभंगांसे स्वष्ट ही प्रतात होती है । परमपिता परमात्माको हम चाहे जिस भावते देख और पुकार सकते हैं, करणा, वह पिता मी हैं और माता भी । परन्तु तुकारामजीने भगवान्को प्रायः भाग कहकर ही पुकारा है । श्रीगीताओं में भाता चाता पितामहः 'पितासि छोकस्य चराचरस्य' कहकर भगवान्को दोनों ही रूपोंमें दिखाया है और माता-पिता हैं भी एक-से ही । तथापि माताके हृदयका प्रेमरस कुछ और ही है । श्रुतिमाताने भी पहले भातृदेवो मय' कहा, पीछे 'पितृदेवो मय' कहा । भाता'—'मा' शब्दमें जो माधुरी है, जो जादू है, जो प्रेमसर्वस्त है, वह किसी भी शब्दमें नहीं है । माताका हृदय प्रखरतम ग्रीष्मसे भी कभी न स्खनेवाला और सदा भरा-पूरा बहता हुआ अमृत-सरोवर है । माताका प्रेम सब जीवोंका जीवन

है। माता परमपिता परमात्माकी करुणामयी मूर्ति है। पर परमात्माका वात्सल्य यदि देखना हो तो वह माताके ही कोमल हृदयमें देख सकते हैं। बच्चेपर माताका जो प्यार है। उसमें कोई लोभ नहीं । निहेंतुक प्रेम उसका नाम है। हम जो पलने हैं, जीते हैं, बढते हैं सो माताके ही स्तन्यदम्धामृत-के पानसे । माका यह दूध क्या है ? उसके रोम-रोममें सञ्चार करनेवाले प्रेमका केवल बाह्य रूप है। तुकाराम कहते हैं, 'तुका कहे माई बाप। भगवानके ही रूप ॥ अक्षरकाः सच है । फिर भी माका प्यार माका ही है। इसीसे तुकाराम बार-बार भगवानको 'विज्ञामाई', 'कन्हैया-मैया' कहकर ही पकारते हैं। मातप्रेम जैसे ईश्वरीय भाव है वैसे ही उस प्रेमको पूर्णतया अनुभव करना भी ईश्वरीय प्रसाद है। मातप्रेम सहज है, वैसे ही मातु-भक्ति भी सहज ही है और सहज ही सदा बनी रहनी भी चाहिये। पर जैसे जलका सकाव नीचेकी ओर होता है-जल ऊपर नहीं चढा करता, वैसे ही इस विचित्र संसारमें माताका प्रेम जैसा सहज देखनेमें आता है वैसा या उतना सहज प्रेम सन्तानका माताके प्रति कचित् ही दर्शित होता है। बचा जबतक दुधनँहा है तबतक अनन्यगतिक होनेसे वह माताके प्यारका उत्तर वैसे ही प्यारसे दिया करता है। पर वही बच्चा जब बड़ा होता है तब उसके प्रेममें अनेक शाखाएँ फट निकलती हैं। पहले अपने संगी-साथियोंसे प्रेम करता है। फिर पत्नी-प्रेममें बँधता है। पीछे अपत्य-प्रेमके वशीभूत होता है; इस तरह प्रेम अपना रंग बदलता और खयं बँटता जाता है और कभी-कभी शाखा-पहावोंमें उलहकर अपने मुलको भी भूल जाता है। इसीसे मातृत्रेमसे मुँह मोड़े हुए कुलांगार भी कहीं-कहीं पैदा हो जाते हैं। पर यह प्राकृत जीवोंकी बात है । पुण्यात्मा तो ऐसे महाभाग होते हैं कि उनका मात्रप्रेम यावजीवन अखण्ड बना रहता है। और ऐसे अखण्ड मातु-भक्त महात्मा ही महत्यद लाम करते हैं। खयं महात्मा पण्ड-लीक युवावस्थामें विषयासक्तिके वश हो कुछ कालतक माताको भूल ही गये -

थे । ईश्वरकी महती कृपा हुई जो दैवयोगसे वह कुक्ट-मुक्कटके आश्रमर्मे पहुँचे और वहाँ उन्होंने मातु-भक्तिकी महिमा देखी; उससे उनकी आँखें खर्ली और पीछे वह ऐसे मात-पित-भक्त हए, मात-पित-भक्तिकी उन्होंने ऐसी पराकाश की कि उसीसे भगवान उनपर प्रसन्न हुए और उनके दर्शनोंके लिये आये, आकर ईंटासनपर तबसे खड़े ही हैं। तुकारामजी प्रश्न करते हैं, 'पण्डलीकने किया क्या ?' और स्वयं उत्तर देते हैं, 'माता-पिता-को ईश्वररूप माना'। इसका फल उन्हें क्या मिला ? तकाराम कहते हैं। 'ईटपर परव्रह्म खडा रह गया !' यही महाभागवत पण्डलीक मात्-पितृ-भक्तिके प्रतापसे सन्तोंके अगुआ और महाराष्ट्रमें भागवत धर्मके आद प्रवर्त्तक हए । लौकिक पुरुषोंमें भी छत्रपति श्रीशिवाजी महाराज तथा नेपोलियन, सिकन्दर आदि दिगन्तकीर्ति दिग्वजयी पुरुष मात-भक्तिके महान पण्यवलके ही मधर फल थे, मात-पित-भक्ति समस्त उत्तम गुणोंकी खान है। गुणोंमें सबसे श्रेष्ठ गुण मातृ-पितृ-भक्ति ही है। जिसके हृदयमें इस भक्तिका रस नहीं उसमें कोई भी गुण नहीं फलता । तुकारामका हृदय तो प्रेमहद ही या। प्रेमनिर्झर हृदयको लेकर ही वह जन्मे थे। वयसके १७ वें वर्षतक उन्होंने मातृ पितृ प्रेम अनुभव किया और भक्तिमरे अन्तः-करणसे माता-पिताकी खूब सेवा की । पीछे माता-पिता स्वर्ग विभारे, बडी भावजका देहान्त हुआ, भाई भी घरसे निकल गये। अन्नके बिना प्रथम पत्नीका प्राणान्त हुआ, प्रथम पुत्र सन्ताजीकी मृत्य हुई, दिवाला निकला, साल जाती रही--इस प्रकार अनेक संकट, एकके बाद एक, उनपर आते गये । इससे उनका चित्त दुखी हुआ और फिर वैराग्य हो आया । उनका प्रेम जैसा गाढा था वैसा ही उनका वैराग्य भी तीत्र और ज्वलन्त हो उठा। कुछ कालतक उनकी प्रेमा-वृत्ति सरस्वती-नदीके समान गुप्त हो रही। उनकी द्वितीया पत्नी ऐसी नहीं थीं जो उन्हें प्रसन्न करके उनके प्रेमको फिरसे जगा देतीं । वह थों चिडचिडे मिजाजकी, बात-बातमें गृश्सा होने-

वाली, केवल कर्क्जा । ऐसी कर्क्जासे उनके वैराग्यको ही पृष्टि मिली होगी । ज्यों-ज्यों वैराग्य बढ़ने लगा त्यों-त्यों उन्हें भगवान भी प्रिय होने लगे । 'भगवान' के सम्मख होते ही उनकी प्रेम-सरखती फिरसे प्रकट हुई । प्रेमके लिये पात्र भी अब उत्तम मिला । वैराग्य-सङ्कते दिव्य और पावन वने हए इस प्रेमप्रवाहने भगवानको अपनी परिक्रमामें मानो घेर लिया । तुकारामजीने तब बड़े प्रेमसे सदग्रन्थोंका पढ़ा, पण्डरीकी वारियाँ कीं, भजन-पूजनमें मग्न हए, भगवानके सगण दर्शनोंकी लालवा लगाये रहे। देह-गेहादि समस्त उपाधियोंसे चित्त उचाट हो गया और वस यही एक आस लगी रही कि साध-सन्तोंको दर्शन देनेवाडे भगवान मझे कब मिडेंगे? इसी एक धुनमें चित्तकी सारी वृत्तियाँ समा गयीं । आगकी तेज आँचके लगते ही जैसे दभ उफन आता है वैसे ही हदतर वैराग्यके प्रखर तापसे तपते ही वह करुणवन मेघरयाम पिघल पडे-उतर आये वैकुण्ठ-धामसे उस ठाममें, नहाँ तुकाराम उनकी प्रतीक्षामें धुनी रमाये हुए थे। आत्मा-रामने आकर तुकारामको दर्शन दिथे, तुकारामको अपने नयनाभिराम मिल गये । मात-पित-भक्तिरूप प्रेम ईश्वरीय प्रेम हो गया । तुकाराम फिर यह अनुभव करने लगे कि नवनील मेघरयामके रूपमें दर्शन देनेवाले परमात्मा प्राणिमात्रमें ही तो रम रहे हैं। प्रत्येक प्राणीके हृदयमें वह विराज-मान हैं ! तब ये जीव उन्हें भलाकर प्रमादमयी मोहमदिराका पानकर उन्मत्त हो द:खके महागर्तमें क्यों गिरे जा रहे हैं ? जीवोंके इस अपार द:खका ध्यान कर उनका चित्त व्याकल हो उठा । उसी विकलतासे उनकी अभंग-वाणी निकल पडी । आत्म-परमात्म-प्रेम इस प्रकार भूत-दया-प्रवाह बनकर वह निकला । मातृ-पितृ-भक्ति भगवत्-भक्ति हुई और भगवत्-भक्ति भूत-दयाकी सकल सन्तापहारिणी जड-जीव-उद्धारिणी भागीरथी बनी । तुकारामका सम्पूर्ण चरित इस प्रकार प्रेमके ही प्रवाहका इतिहास है। उनके इदयमें पहले आत्मोद्धारकी भावना जाग उठी। वही भावना कृत- कार्य होकर भृतद्याले द्रवीभृत हो प्रवाहित हुई । सन्तोंक हृदयकी मृतुता अनुप्रमेय है । वह मृतुता फूलोंमें नहीं, चर्रकी चाँदनीमें नहीं, नवनीतमें नहीं, कहीं भी नहीं, केवल जहाँकी तहाँ ही प्रेमकलारुपिणी है । समत्वकी अखण्ड समाधि लगाये हुए प्रेमयोगी अन्तमें उसी प्रेममें घुलकर उसीमें मिल जाते हैं । भृतद्यासे द्रवित होकर जो उपदेश-बचन उनके श्रीमुखसे निकले उनकी लौकिकी मापामें कहीं-कहीं कठोर शब्द भी आये हैं । पर ऐसे प्रत्येक कठोर शब्दके आगे-पीछे प्रेम-ही-प्रेम है । इस कारण मले-बुरे सभी जीवोंके कानोंमें पड़कर ये शब्द आनन्दकी गुदगुदी ही पैदा करते हैं । श्रीतुकारामजीके सम्पूर्ण चरित्रमें यह जो दिव्य प्रेम ओतप्रोतरूपसे भरा हुआ है वही प्रेम उनकी आयुके १७ वें वर्गतक उनसे उनके माता-पिताको प्राप्त हुआ । 'विटामाई' को सम्बोधन कर जो अभंग उन्होंने रचे हें उनमें दृशन्तरूपसे मातृ-प्रेमका अत्यन्त रसपूर्ण और अनुमवयुक्त वर्णन है । इससे यह शात होता है कि तुकारामजीको मातृ-स्नेहका अत्युक्त मुख मिल चुका था । मातृ-प्रेम-वर्णनके कुळ अभंगोंका आश्चय नीचे देते हैं—

भातासे बच्चेको यह नहीं कहना पड़ता कि तुम मुझे सँमालो । माता तो स्वभावसे ही उसे अपनी छातीसे लगाये रहती है। इसलिये में भी सोच-विचार क्यों करूँ ? जिपके सिर जो भार है वह तो है हो। विना माँगे ही माँ बच्चेको खिलाती है और बच्चा जितना भी खाय, खिलानेसे माता कभी नहीं अघाती। खेल खेलनेमें बच्चा भूला रहे तो भी माता उसे नहीं मुलाती, बरवस पकड़कर उसे छातीसे चिपटा लेती और स्तन-पान कराती है। बच्चेको कोई पीड़ा हो तो माता भाड़की लाई-सी विकल हो उठती है। अपनी देहकी सुख भुला देती है और बच्चेपर कोई चोट नहीं आने देती। इसीलिये मैं भी क्यों सोच-विचार करूँ ? जिसके सिर जो भार है वह तो है ही। ं बच्चेको उठाकर छातीसे लगा लेना ही माताका सबसे बहा सुल है। माता उसके हाथमें गुड़िया देती और उसके कौतुक देल अपने जीको टण्डा करती है। उसे आभूपण पहनाती और उसकी द्योग देल परम प्रसन होती है। उसे अपनी गोदमें उठा लेती और टक्टकी लगाये उसका मुँह निहारती है। फिर इम भयसे कि बच्चेको कहीं नजर न लग जाय, चटसे उटाकर गलेसे लगा उसका मुँह छिगा लेती है। तुका कहता है, कहाँतक कहूँ ऐसे कितने लाम हैं; प्रत्येक लाम श्रीपद्मनामका ही स्मरण कराता है।

ंबह मातृप्रेमकी विह्वल्ता, वह हृदय कुछ और ही है । दुश्चित्त होनेसे घीरज नहीं रहता, यह दूसरी बात है; पर सची बात तो यही है कि माता बच्चेको बहुत नहीं रोने देती ।'

4मातृ-स्तनमें मुँह लगते ही माता पनहाने लगती है। तब दोनों ही लाइ लड़ाते हुए एक दूसरेकी इच्छा पूरी करते हैं। अंगसे अंगके मिलते ही प्रेमरंग गाढ़ा होता है। तुका कहता है सारा मारा माताके ही सिर है।?

'माताके चित्तमें वालक ही भरा रहता है। उसे अपनी देहकी सुध नहीं रहती; बच्चेको जहाँ उसने उठा लिया वहीं सारी थकावट उसकी दूर हो जाती है।'

'बच्चेकी अटपटी बार्ते माताको अच्छी लगती हैं, चट उसे वह अपनी छातीसे लगा लेती और स्तनपान कराती है । इसी प्रकार भगवान्-का जो प्रेमी है उसका सभी कुछ भगवान्को प्यारा लगता है और भगवान् उसकी सब मनोकामनाएँ पूर्ण करते हैं।' धाय जंगलमें चरने जाती है पर चित्त उसका गोठमें बँधे बछड़ेपर ही रहता है। मैया मेरी ! मुझे भी ऐसी ही बना ले, अपने चरणोंमें ठाँद देकर रख ले।

> मेरी त्रिंध प्यारी माई। प्रेम सुवा पनहाई ॥ ९॥ स्तन मुख दे रिझाती। न कमी दूर जाने देती॥ ध्रु०॥ जो माँगा हाथ आया। दयानृति मेरी मैया॥ २॥ तुका कहे ग्रास। मुख देसो ब्रह्मरसः॥ ३॥

इस प्रकार अनेक अवतरण दिये जा सकते हैं। परन्तु यहाँ इतने ही पर्याप्त हैं।

# ६ दुःखके पहाड़

अस्तु, संवारमार विराप उठानेके पश्चात् प्रथम चार वर्ष बहे सुल-से बीते । पर भगवान्की इच्छा तो यह यी कि तुकाराम संवारवन्धनाने मुक्त होकर लोकोद्धारका कार्य करें । इवलिये अब उनपर एक-से-एक बहे संकट आने लगे । इन दु:सह संकटोंका फल यह हुआ कि उनके संवारिवयक सब स्तेह-बन्धन ही कट गये । उनकी आयु अभी १७ वर्ष ही यी जब उनके माता-पिता इहलोक छोड़ गये और बड़े भाई सावजीकी स्त्रीका भी देहान्त हुआ । इससे वह बहुत ही दुली हुए । इसके बाद दूसरे ही वर्ष सावजी तीर्ययात्राको चे गये । सावजी शुरूते ही विरक्त थे, फिर स्त्रीके देहान्तसे और भी विरक्त हो गये । उनकी आयु इस समय बहुत नहीं थी, अधिक-से-अधिक बीसके लगभग रही होगी । तथापि दूसरा विवाह करके फिरसे ग्रहस्थी जमानेका लतलोरपना उन्हें महीं सुहा । उन्हें सुहा यह कि जो होना था सो सब हो सुका, अब शेष जीवन हरिसजनमें ही आनन्दरे विताना चाहिये।

यह सोचकर वह तीर्थयात्रा करने चले गये । सप्तपुरी, द्वादश ज्योतिर्लिङ्ग तथा पुण्करादि तीर्थोंकी यात्रा करते हुए वह काशी पहुँचे और वहीं सत्संग और आत्मचिन्तनमें उन्होंने अपना शेष जीवन लगा दिया। इधर तकाराम भाईके वियोगसे और भी अधिक कष्ट अनुभव करने छगे। माता-पिता स्वर्ग सिधारे, भाई घर छोड़कर चुछे गये, इससे उन्हें भी प्रपञ्चभार दःसह होने लगा । घर-गिरस्तीका सब काम देखते थे। पर उसमें उनका मन नहीं लगता था। उनकी इस उदासीनतारे लाभ उदाकर, जो उनके कर्जटार थे वे नाटीहरूट हो गये और जो पावनेटार थे वे तकाजा करने लगे। पैतृकसम्पत्ति अञ्ज-व्यस्त हो गयो। परिवार बडा या, दो स्त्रियाँ यीं, एक बचा था, छोटा भाई था, बहनें थीं । इतने प्राणियोंको कमाकर खिलानेवाले अकेले तुकाराम थे, जिनका मन अब इस प्रपञ्चते भागना चाहता था। पर घरके लोगोंके अन्न-वस्त्रका ठिकाना करनेके लिये उन्होंने बीच बाजारमें बनियेकी एक दुकान खोल रक्ली थी । इस दुकानगर वह बैठते थे, मुँहसे 'विडल, विडल' नाम जरते थे, कभी हुठ नहीं . बोलते थे, व्यापारमें कभी खोटाई नहीं करते थे, ब्राहकोंको भी दयाहिशे देखते और मक्तइस्त होकर माल तौल देते थे, दाम किसीने यदि नहीं दिया तो इन्हें भी दामकी कोई परवा नहीं थी। कभी दामका नहीं, सदा रामका नाम लिया करते थे। इस प्रकार चार वर्ष बीते। पर इस दंगसे दुकान काहेको चलती ? दुकानसे कुछ लाम होनेके बदले नुकसान ही हुआ और यह दूसरोंके कर्जदार बन गये। रात-दिन मेहनत करके भी कुछ हाथ न आता और साहकार अपने पावनेके लिये छातीपर सवार ! आखिर घरपर कुकीं आयी; घरमें जो कुछ चीज-वस्तु यी वह बेची गयी। दिवाला निकलनेकी नौबत आयी। एक बार आत्मीयोंने सहायता करके बात रख

दी। दो-एक बार ससरने भी सहायता की । पर उलाडे पैर फिर जमे नहीं । पारिवारिक स्नेह-सौख्य भी कल नहींके बराबर था । पहली स्त्री तो बहुत सीभी थीं। पर दूसरी जिजाबाई बड़ी कर्कशा ! रात-दिन किचकिच लगाये रहती थीं । इन कर्कशाके कारण तुकारामको, उन्हींके शब्दोंमें, बड़ा दु:ख उठाना पड़ा, बड़ी फजीहत हुई । वह रात-दिन मेहनत करके भी कंगाल ही बने रहे । बड़े द:खसे कहते हैं कि, 'इहलोक बना न परलोक'---माया मिली न राम ! भवताप अब तुकारामके लिये असहा हो जरा । घर कर्कशा बाहर पावनेदारोंका तकाजा । कही भी चैन नहीं । जो भी काम करते उसमें अपयशके ही भागी होते । एक बार रातके समय बैलपर अनाज लादे आ रहे थे तो रास्तेमें एक बोरा गिर गया। घरमें चार बैल थे, तीन किसी रोगसे अकस्मात् मर गये । जो संकट टालनेके लिये वह इतने व्यस्त और व्यग्न रहते थे। वह भी आखिर उपस्थित हुआ । दिवाला निकलनेका जो भय या वह सच होकर ही रहा। तच तो गाँवके छुच्चे-लफांगे लोग उन्हें और भी सताने लगे । उन्हें देखकर कहते, 'लो भगवान्का नाम ! हरिनामने तुम्हें निहाल कर दिया !' यह कहकर तुकारामको नीचा दिखानेका यत्न करते ! गाँवमें कोई ऐसा न रह गया जो उनका हित चाहता । एक पैसा भी कहींसे उधार वा कर्ज न मिल्ला । बड़ा साइस करके तुकारामने एक बार मिर्चा खरीद किया और बोरोंमें भरकर कोंकण गये । वहाँ इनकी सिभाई देखकर ठगोंने इन्हें खून ठगा ! ईश्वरकी दयासे कुछ पैसे वसूल भी हुए तो लौटते हुए रास्तेमें एक आदमी भिला जिसने सोनेके मूलम्मे दिये हुए पीतलके कहे सोनेके बताकर इनके हाथ बेचे । जो कुछ इनके पात था, सब लेकर वह चलता बना । जब तुका अपने गाँवमें पहुँचे तब परल हुई और पता लगा

कि ये कड़े तो पीतलके हैं। लोगोंने बेवकृफ बनाया और घरमें घरवालीने भी खुब खबर ली । इस तरह गाँठके दाम भी निकल गये और ऊपरसे दक्षिणामें जगहँसाई मिली। फिर भी एक बार और जिजाबाईने अपने नामसे रका लिखा और तुकाजीको दो सौ रुपया दिलाया। इस रुपयेसे इन्होंने नमक खरीदा और बेचनेके लिये परदेश गये। नमक बेचा और दो सौके इन्होंने ढाई सौ तो बना लिये। पर लौटते हुए रास्तेमें एक दरिद्र ब्राह्मण मिला । उसने अपना सव दुःख इनके आगे रोया । इन्हें दया आ गयी और दाई सौ जो कमा लाये थे सो उस ब्राह्मणको देकर निश्चिन्त हए । फिर घर लौटे खाली हाथ ! घरवालीके दःख और अचरजका स्या पूछना है ! उसने इनकी शब्द सुमनोंसे यथेष्ट पूजा की ! इसी समय पूना-प्रान्तमें भगंकर अकाल पड़ा ! अन्नके विना हाहाकार मचा ! वड़ा ही भीपण अवर्षण रहा ! एक बूँद पानी नहीं ! पानी विना जानके लाले पड़ गये ! काँटा-कोयर बिना बैल मरे ! सहस्रों मनुष्य भूखों मर गये। तुकारामकी ज्येष्ठा पत्नी भी इसीमें होम हुई ! तुकारामजीकी कोई साख न रह गयी ! घरमें एक दानाभी अन्न नहीं रहा ! किसीके दरवाजे जाते भी तो कोई खड़ा न होने देता ! बाजारमें एक सेरका अन विका ! अन्नके विना स्त्री मरी ! इस दुर्घटनाकी ऐसी ठेस उनके मर्मपर लगी कि जो कभी भूलनेकी नहीं ! स्त्रीके पीछे उनका पहला लाइला बेटा भी चल बसा ! दुःख और शोककी सीमा और क्या होगी ? माता-पिताके स्वर्ग सिधारनेके बाद चार ही पाँच वर्षके भीतर तुकारामजीकी घर गिरस्ती धुलमें मिल गयी ! सारी सम्पत्ति, गाय-वैल, स्त्री-पुत्र, इजत-आवरू सवपर पानी फिरा ! दुःख और शोकका मानो महासमुद्र ही उमड़ पड़ा ! प्रपञ्च-द:खोंके अति द:सह वृश्चिक-दंशोंसे कलेजा फट गया ! धरती आग बनकर दहक-दहक जलने लगी । आकाश फट पड़ा ! प्रपञ्च मानो प्रलय हो गया !

#### संसारका अनुभव

## ७ वैराग्यबीजारोपण

संसार, सच कडिये तो, द:खोंका ही घर है। जन्म-मरणके महा-दःखोंके बीचमें घमनेवाले इस संसारमें जो भी आया वह दुःखोंका महमान हुआ । संसार दःखरूप है। यही तो शास्त्रका सिद्धान्त है और यही जीवमात्रका अन्तिम अनुभव है। तकाराम संसारमें चार वर्ष किसी प्रकार सुलसे रहे तो इतनेमें ही द्रव्यहानि, मानहानि, अन्नाल और प्रियजन-वियोगकी एक-से-एक बढकर विपदा उनपर ट्रूट पड़ी और उससे संसारका भयानक स्वरूप उनके सामने प्रकट हुआ । सांसारिक दुःखोंके इन आघातोंसे संसारकी द:खमयता उन्हें स्पष्ट दिखायी दी और उनका चित्त ऐसे संसारसे उच्यर गया । प्रथम पत्नीसे उनका बड़ा स्नेह था, वह उनकी आँखोंके सामने अन्नके विना हा-हा करती हुई कालका ग्रास बन गयी ! और उनके प्रेमका प्रथम पुष्प-शलक सन्ताजी-देखते देखते मरहा गया । माता, पिता, भावज, स्त्री, पुत्र सभी कालकवलित हो गये और कराल कालके सभी दःख एकबारगी ही सिरपर ट्रट पड़े; इससे उनके अन्तःकरणको बडा भारी धका लगा। उनका चित्त उदास हो गया। ऐसे समय यदि उनकी द्वितीया पत्नी जिजाईका स्वभाव अच्छा होता तो वह पतिको सान्त्वना देकर प्रेमसे उनके चित्तको हरा-भरा कर देती। उनके मनका अनुगमन कर संसारसे पंछीकी तरह उड़ जानेवाले उनके मनको मञ्जभाषणसे और प्रेमालापसे फिर संसारमें बाँध रखनेका यत्न करती! पर इन सब कल्पनाओंसे क्या आता-जाता है ? भगवत्-संकल्पके अनसार ही सृष्टिके सब व्यापार हुआ करते हैं। सामान्य जीव सांसारिक दःखोंकी चक्कीमें पीस दिये जाते हैं। पर वे ही दुःख भाग्यवान पुरुषोंके उद्घारका कारण बनते हैं। भगवान श्रीरामचन्द्रके दादा राजा अजकी युवती प्रेयसी स्त्री इसी प्रकार अकाल ही चल वसी ! उस समय उन्होंने जो शोक किया

है उसका वर्णन कविकुलतिलक कालिदासने ( खुवंश सर्ग ८ में) किया है। अजने कहा, भोग धैर्य अस्त हो गया, सारे सख-विलास समाप्त हो गये, वसन्तादि ऋत श्रीहीन हो गये। गान घन्द हो गये। इन आभूषणींका अब क्या प्रयोजन रहा ! घर तो मेरा शुन्य हो गया । प्रिये ! तुम तो मेरी गृहस्वामिनी थीं, मन्त्रणा देनेवाली सचिव थीं, एकान्तमें प्रेमालापसे रिझानेवाली सखी थीं। ललित कलाएँ मझसे लेनेवाली प्रिया शिप्या थीं। और मत्य मझसे तम्हें हर ले गया। और। मेरा सर्वस्व लट ले गया। तुम्हें ले जाकर उसने मुझे राहका भिखारी बना दिया ?' अज थे बडे विलासी राजा और उनका वर्णन करनेवाले भी कोई ऐरे-गैरे नहीं। स्वयं कविमक्रटमणि कालिदास हैं। तथापि ऐसा ही शोक-सन्ताप प्रिय पत्नीके वियोगपर प्रत्येक वियोगी पतिको अवस्य ही होता होगा। इसमें सन्देह नहीं । पर सच पछिये तो संसारमें सचा प्रेम है कहाँ ? यदि हो तो कचित ही है ? सचा परनी-प्रेम जहाँ है वहाँ द्वितीय विवाह कैसा ? द्वितीय विवाहकी कल्पना-तक उसके पास नहीं फटक सकती । सचा प्रेम कभी मरता नहीं, काल भी उसे नहीं मार सकता। थोड़ी देरके लिये तो सभी विरही रो पहते हैं। ऐसे प्रेमी तो बहतेरे हैं जो मृत पत्नीको याद कर-करके आँखांसे आँस बहाते जाते हैं और हाथोंसे द्वितीय सम्बन्धकी चिन्तासे अपनी जन्म-पत्री भी ढूँढा करते हैं। इधर बिरह-दु:खकी कांवता करते हैं और उधर द्वितीय सम्बन्धके सामान जुटाते जाते हैं। ऐसे नामके प्रेमियोंका 'ग्रेम' ग्रेम शोहे ही है ! क्षुद्र कामको प्रेमका मधुर नाम देकर ये लोगोंकी आँलोंमें धूल झोंका करते हैं । प्रेम तो निष्काम-निर्विषय ही होता है और उसका एकमात्र भाजन परमात्मा है। ऐसा प्रेम भक्तोंके ही भाग्यमें होता है। भक्तोंमें सचाई होती है। वैराग्यके अञ्चनते जब आँखें खल जाती हैं तब नश्वर संवारके भेद-भावोंमें बँटा हुआ प्रेम वे निग्रहरे बटोरकर एक करके एक परमात्माको ही आंण कर देते हैं । 'प्रेमामृतकी धारा भगवानके सम्मुख प्रवाहित करते हैं। अजको सान्त्वना देते हुए मुनिश्रेष्ठ विश्वष्ठ कहते हैं—

> अवगच्छति मृदचेतनः प्रियनाशं हृदि शस्यमपितम् । स्थिरधीस्तु तदेव मन्यते कुशस्त्रहारतया समुद्धतम् ॥

अर्थात् भोइसे जिसका ज्ञान दका हुआ है वह प्रिय वस्तुका वियोग होनेको, द्वदयमें काँटा चुभा समझता है, पर जो धीर है वह उसे, कल्याणका द्वार खुला समझता है।' महर्षिके इस योध-वचनका योध महात्माओं के चित्तमें सहजन्मा ही उदय होता है। देविष नारदकी माता उन्हें यचपनमें ही छोड़ गर्यी। तय उन देविषके द्वदयमें ऐसा ही दिव्य भाव उठा। उन्होंने कहा—

> तदा तदहमीशस्य भक्तानौ शमभीप्सतः। अनुप्रदं मन्यमानः प्रातिष्ठं दिशशुक्तराम्॥ (श्रीमद्रा०१।६।१०)

भक्तोंका कल्याण चाहनेवाले भगवान्ते मुहायर यह बड़ा अनुम्रह किया, यह मानकर में उत्तरकी ओर चला ।' तुकारामजी भी नारदजीकी ही श्रेणीके पुरुप थे । उन्होंने भी हम महादुःखमें अपनी अलौकिक स्थित-प्रश्ता प्रकट की । दुःख कल्याणका द्वार है । जगद्गुरु परमात्मा हमें सीख देनेके लिथे अनेकियि मुख-दुःखोंमेंसे ले जाकर सज्ञानताके पाठ पढ़ाते हैं । उन पाठोंको हृदयङ्गम न करके हम अज्ञानी मृद् जन उहण्ड बालकोंकी तरह उन्हें मुला देते हैं और निर्लंग्न होकर बार-बार उनके हाथकी मार खाते हैं । पर जो लोग पुण्यात्मा होते हैं वे इन विविध प्रवक्तोंधे भगवान्का मन पहचानते हैं और अधिकाधिक ज्ञानसे लाभवान् होते हैं । उन्हें यह हद विश्वास होता है कि सर्वक्र भगवान् जो कुछ करते हैं, उसीमें हमारा हित है । यह श्वमसुख देनेवाला निर्मल तत्व वे अपने हृदयसे लगाये रहते हैं और इस कारण महान् संकटोंमें भी निष्कप्य रहते हैं। आँषोंसे हुश्च उस्तइ जाते हैं पर पर्वत स्थिर रहते हैं। सामान्य जीव और महात्माओं के बीच यही तो बड़ा भारी अन्तर है। विपत्तिमें वीरोंका ताव और भी बढ़ता है, ऐसे ही भक्तोंकी निष्ठा और भी हढ़ होती है। व्रकारामजीपर जो संकटके पहाड़ टूटे और अकालके कारण बात-की-बातमें सहस्तों मनुष्यों के मर जानेका जो भीषण हश्य उनके नेत्रों के सामने उपस्थित हुआ उससे उन्होंने यह जाना—बहुत ही अच्छी तरहसे जाना कि यह मृत्युलोक क्या है और कैसा है और यहाँ रहकर क्या होता है? इससे उनके हृदयमें वैराग्य उत्पन्न हुआ और यह निश्चय हो गया कि इस भवसागरके पार उतारनेवाला पाण्डुरङ्गके सिवा और कोई नहीं है। इस समय उनके मनकी अवस्था उन्हीं के शब्दोंसे जानिये—

#### (१)

ंपिता मेरे अनजानते ही स्वर्ग विधारे । उस समय संसारकी कोई चिन्ता न यी। अस्तु, हे विद्वल भगवान् ! तेरा, भेरा राज है, इसमें दूसरेका कोई काज नहीं । स्त्री मरी, अच्छा हुआ, मुक्त हो गयी, मायासे खूटी । बच्चा चल क्सा; यह भी अच्छा ही हुआ, भगवान्ने मायासे खुड़ाया । माता, मेरे देखते चली गयी; तुका कहता है, चलो, हरिने चिन्ता हुर ली।

#### (२)

(अच्छा हुआ, भगवन् ! दिवाला निकला ! दुर्भिन्नने माला सो भी अच्छा ही किया। अनुताप होनेसे तेरा चिन्तन तो बना रहा और संसार-बमन हो गया। स्त्री मरी, सो भी अच्छा ही हुआ और यह जो दुर्दशा भोग रहा हूँ, सो भी अच्छा ही है। संसारमें अपमानित हुआ, यह भी अच्छा ही हुआ।गाय, बैल और द्रव्यादिक सब चला गया, यह भी अच्छा ही हुआ। लोक-लाज नहीं रही सो भी अच्छा हुआ और यह (तो बहुत ही) अच्छा हुआ जो में, भगवन् !तेरी शरणमें आ गया।'

( { } )

'भगवान् भक्तको गृहप्रपञ्च करने ही नहीं देते, सब झंझटोंसे अलग रखते हैं। उसे यदि वैभवशाली बनावें तो गर्व उसे धर दवावेगा। गुणवती स्त्री यदि उसे दें तो उसीमें उसकी आशा लगी रहेगी। इसलिये कर्कशा उसके पीछे लगा देते हैं। तुका कहता है, यह सब तो मैंने प्रत्यक्ष देख लिया। अब और इन लोगोंसे क्या कहूँ ?'

#### ( )

'इस कुटुम्य-परिवारकी सेवा करते-करते, संसारके तापसे मैं दग्ध हो चला । इससे हे पाण्डुरङ्ग माते ! तेरे चरण सरण हुए । अनेक जन्मोंका बोझ ढोता चला आया हूँ, इससे छूटनेका मर्म अमीतक नहीं जान पड़ा । अन्दर-वाहर सब तरफसे चोरोंने घेर रखा है, पर इस हालतमें भी कोई मुझपर दया नहीं करता । बहुत मारा-मारा फिरा, यहुत खुट गया, अब तड़पते ही दिन बीत रहे हैं । तुका कहता है जलदी दीड़े आओ । हे दीना-नाथ ! संसारमें अपना विरद रखो ।?

#### (4)

पश्चमहाभूतोंके बीचमें आकर फँसा हूँ, अहंकारकी कैटमें पड़ा हूँ । अपना गला आग ही फँसा रखा है, निराला होकर भी निरालापन नहीं जान पाता हूँ । संसारको मैंने सत्य क्यों मान लिया ? भेरा-भेरा' क्यों पुकारता फिरा ? नारायणकी शरणमें क्यों नहीं गया ? क्यों नहीं वासनाको रोका ? तुका कहता है अब इस देहको बिल चदाकर सिखतको जला बाहुँगा।'

इनमें पहले अवतरणसे यह मालम होता है कि तकारामजी जब छोटे थे तभी उनके पिताका स्वर्गवास हुआ और पीछे दुर्भिक्षमें उनकी स्त्री रखमाई, प्रथम पत्र संताजी और अन्तमें उनकी माता कनकाईकी मृत्यु हुई । जब कुछ 'जाना-सुना नहीं था। तब पिता मरे अर्थात् अकस्मात् उनकी मृत्य हुई अथवा मैं जब अबोध या तब मरे या तुकाराम कहीं किसी कामसे गये हुए थे, तब उनकी मृत्य हुई याने मरते समय पितासे मिल न सके ।' इनमेंसे कोई भी बात हो सकती है जिसका निश्चय नहीं किया जा सकता । जो कछ हो। पर माँ-बाप और स्त्री-पत्रके मरनेपर भी इस भीर पुरुषके मुखरे यही उद्गार निकलता है कि 'हे विदल ! तेरा-मेरा राज है। इसमें औरोंका क्या काज ?' इस प्रकार ऐसे महहः खसे भी उन्होंने यही सन्तोप पाया कि अब भजनानन्दमें कोई बाधा न रही ! दिवाला निकला, दुर्भिक्षने पीड़ा पहुँचायी । कर्कशा स्त्रीसे सावका पड़ा, अपमान हुआ, धन गया, बैल मरे, लोकलाज छोड़कर भगवानकी शरण ली-यह सब कहते हैं कि 'अच्छा' हुआ'; क्योंकि 'संसार के होकर निकल गया। अनतापसे अब तम्हारा चिन्तनभर रह गया ।' इन सांसारिक दुःखोंके कारण संसारते जी ऊब गया। चित्त उसते हट गया और अनुतापते शह होकर चित्त भगवान्का ही चिन्तन करने लगा, यही दूसरे अवतरणका अभिप्राय है।

निःसार यह संसार । यहाँ सार भगवान ॥

·निःसार है यह संसार, यहाँ सार ( केवल ) भगवान् हैं।<sup>3</sup>

संसर कालग्रसः, नश्वर और दुःखरूप है; इसका सारा घटाटोप व्यर्थ है, भगवान् मिलें तो ही जन्म सफल हैं, यही तुकारामजीका हद विश्वास हो गया। तुका कहे नाशवान है सकल। समर के गोपाल, सोई हित॥

'तुका कहता है। यह सब नाशवान् है; गोपालको स्मरण कर। वही हित है।'

सुख देखों तो जी जितना । दुख पहाड़ जितना ॥ 
'सुख देखिये तो जी बराबर है और दुःख पर्वतके बराबर ।'

दुःखसे बँधा है यह संसार। सुख देखो विचार, नहीं कहीं॥

'यह संसार दु:खसे वेंभा है, विचारकर देखें तो इसमें सुख कहीं भी नहीं है।'

देह नाशवान् है, देह मृत्युकी घोकनी है, संसार केवल दुःलरूप है, सब मार्म-बन्धु सुलके साथी हैं। इसिलये तुकारामजीका जी संसारसे हट गया और उन्हें अविनाशी अलण्ड सुलकी भूल लगी। यह मृत्युलोक अनित्य और असुल है, यहाँ आकर मुझे भजी-अनित्यमसुलं लोकिममं प्राप्य भजस्व माम् ॥' यही तो मगवान्ने (गीता अ०९। ३३ में) स्वयं कहा है। भगवान्ने कहा है, शाखोंने भी बताया है और सन्तोंने भी यही उपदेश किया है, तथापि यह सत्य ऐता है कि सबको अपने-अपने अनुभवसे ही जानना होता है। इसे जाननेके लिये असंस्थ जन्मोंके पुण्य-प्रतापसे मनोभूमिको तपाकर तैयार करना पहता है। विषचापसे तरकर जब भूमि तैयार होती है तभी उसमें उचम परमार्थ उपजता है। चौथे अवतरणमें

तुकोवारायने यही बताया है । संवार-तायमे मैं तया, इसीसे भगवान्के चरणोंका स्मरण हुआ । इस जन्मके सब दुःख सामने आये, इसीसे पिछले सब जन्म याद आये । असंख्य जन्म ऐसे ही दुःखोंमें बीते, सुखके साथी अन्दरके और बाहरके सब चीर हैं, ये किसी काम आनेवाले नहीं । यही सोचकर अत्यन्त दीन होकर उन्होंने भगवान्के पैर पकड़े । चौथे अवतरणका यही सार-ममं है । पर दूनरोंने मुझे ठगा, यह कहना तो ठीक नहीं; सची बात यह है कि अहंकारने ही मेरा नाद्य किया, अहंबुचिके कारण ही मैंने संसारको सत्य जाना और उसके फन्देमें अपने आपको फँसा लिया । इतने असंख्य जन्म और इस जन्मके इतने वर्ष मैंने व्यर्थ ही गँवाये । अब यह दारीर भगवान्के चरणोंमें समर्गण कर दिया । यह पाँचवें अवतरणका अभिप्राय है, दिन्दर्शनके लिये ये पाँच ही अवतरण पर्यांत हैं।

'यह अच्छा हुआ' इस अवतरणको देखिये। स्या अच्छा हुआ है संवार मिध्या है—यह शात हुआ और 'ऑलं खुली।' दु:खसे ऑलं खुली हैं तव दु:ख ही अनुग्रह जान पड़ते हैं। संवारमें यदि मुख होता तो शुकादि उसे गिरि-कन्दराओं में हुँदते न फिरते। खटमलमरी खाटपर मीटी नींदका लगना जैसे असम्भव है वैसे ही अनित्य संवारके भरोसे मुख मिलना भी असम्भव है। ये विचार तुकोवारायके अमंगों में बारम्वार प्रकट हुए हैं। तुकारामजीको सच्चा अनुताय हुआ और उनके अन्तःकरणमें वैराग्य भर गया। वैराग्य परमार्यकी नींच है। देहसहित सम्पूर्ण हस्यमान संवारके नश्वरत्वकी मुद्रा जवतक चित्तरर अंकित नहीं हो जाती तवतक वहाँ ज्ञान नहीं ठहर सकता। शानेश्वर महाराज कहते हैं, 'विरक्तिके बिना कहीं ज्ञान नहीं ठहरता।' ( शानेश्वरी १५-३६ )। यह तो सिद्धान्त ही है। पर ऐसा वैराग्य तभी होता है जब जीन संवारसे विरक्तुल जब जाता है। 'यह समस्त संवार अनित्य है, इस अनित्यताको जहाँ जान लिया तहाँ वैराग्य हाथ धोकर पीछे पड़ जाता है।' ( शानेश्वरी १५-३९ ) ऐसा हदतर

वैराग्य उत्पन्न होना ही तो भगवान्की दया है। वैराग्य खेळ नहीं, भगवान्की दया हो तो ही उतका लाभ हो। भगवान् जितपर अनुमह करना चाहते हैं उत्ते वह पहले वैराग्य-दान करते हैं। ऐसा परम शुद्ध वैराग्य तुकारामजीको प्राप्त हुआ और वहाँसे परमार्थ आरम्भ हुआ।

## ८ कनक-पाशसे मुक्त

वैराग्यके साथ चित्तवृत्तियोंकी ग्राह्मिक लिये उन्होंने एकान्तवास आरम्भ किया । पहले भामनाथके पर्वतपर गये और पंद्रह दिन रहे । यहाँ उन्होंने भगवानका नाम-स्मरण और ध्यान किया । इधर तकारामके घरसे चल देनेकी बात फैल गयी और जिजाबाई भी विकल हुई । जिजाबाईका भिजाज बडा तेज था, पर थीं वह मैया बडी पतित्रता । तकारामजीके बिना उन्हें एक क्षण भी कल न पहती । उन्होंने तकारामके छोटे भाई कान्हजीको उन्हें ढूँढने भेजा। कान्हजी घमते-घमते भामनाथ-पर्वतार पहुँचे । वहाँ तुकारामजी मिले । कान्हजी आप्रहपूर्वक उन्हें घर लिवा लाये । उन्हें देखकर जिजाबाईको बड़ा हुई हुआ । पिताके समयसे जिन-जिन लोगोंके यहाँ तुकारामजीका पावना था उन सबके रुक्के तुकाराम-जीने बाहर निकलवाये और उन्हें ले जाकर वे इन्द्रायणीके दहमें डालने लगे । तब कान्हजीने बड़ी नम्रताचे कहा, 'आप तो साध हो गये पर मुझे बाल-बच्चोंका पालन करना है; यह इतना रूपया यदि आप इस तरह हुवा देंगे तो मेरा काम कैसे चलेगा !' यह सनकर तुकारामजीने उत्तर दिया। धीक है इनमेंसे आधे रुक्के तम ले लो और अलग हो जाओ, अपनी गृहस्थी चलाओ । हमारा सब भार श्रीविद्वलभगवानपर है, अब मेरा यही जीवन-क्रम निश्चित हो चुका है। मध्याह अब पाण्डुरङ्ग ही चलावेंगे। हाँ, तम्हारी हानि न हो। इतना तो मुझे देखना होगा । इसलिये तुम अपना हिस्सा लेकर अलग हो जाओ । हमारी चिन्ता मत करो ।' इस तरह तकारामजीने आधे हक्के कान्डजीके हवाले किये और बाकी आधे उसी क्षण इन्द्रायणीको अर्पण कर दिये ! इन रुक्तोंको दहमें डाल देनेका कारण मदीर्पातगाया मार्भिकताके साथ बतलाते हैं—

'अनुभव न हो तो पुस्तकी ज्ञान व्यर्थ है । वैसे ही दूसरोंके हाथमें जो धन है वह मी व्यर्थ है, उतसे मन दुश्चित्त ही रहता है। यही चिन्ता और दुराज्ञा जीको लगी रहती है कि अमुककी ओर इतना पावना है पर वह देगा या नहीं देगा, न जाने क्या होगा । इसलिये, इन्द्रायणीके दहमें सब कागज-पत्र उन्होंने स्वयं ही बाल दिये ।?

तुकारामजीने अग्नी चित्तकृति पाण्डुरङ्गको अर्पण कर दी। इस कृत्तिको पीछेषे र्सीचनेवाली दुष्ट दुराशा वह नहीं चाहते थे। ऋणका अनुभव तो उन्हें पूरा मिल ही चुका या। कहते हैं—

'श्रृणके भारसे शारीर जड हो गया, संवारने ( खून) तहपाया ।' अब लेन-देनके बखेड़ेचे सदाके लिये मुक्त होकर निर्वेच निर्विच्न हरिभजनमें लग जानेके लिये उन्होंने सब दक्के इन्द्रायणीके दहमें डाल दिये। इसके बाद उन्होंने द्रव्यको रगर्दा नहीं किया। दरिद्रताके सब कह सह लिये, भिक्षा माँगकर भी गुजर किया, पर-द्रव्य-स्पर्श कदापि न करनेका निश्चय करके बह चनपाशसे सदाके लिये मुक्त हो गयें।

## ९ एकान्तवास और यात्रा

तुकारामजीकी दिनचर्यों कुछ कालतक इस प्रकार यी, प्रातःकाल प्रातिविधिते निवृत्त होकर श्रीविद्यलमगवान्के मन्दिरमें जाते, पूजा-पाठ करते और फिर इन्द्रायणीके उस पार जाकर कमी मामनाय तो कभी मण्डारा और कभी गोराडाके पर्वतपर पहुँचकर वहाँ ज्ञानेक्वरी या नाय-मागवतका पारायण करते और फिर दिनमर नाम-समरण करते रहते । सन्द्र्या होनेपर गाँवको लौटते, मन्दिरमें जाकर कीर्तन सुनने और पिछ स्वयं कीर्तन करनेमें आधी रात बिता देते, पश्चात् उत्तर-रात्रिमें योहा सो लेते थे। इस प्रकार विरक्तको स्थितिमें रहकर उन्होंने भूख-प्यास्त्र जीत सी

निद्रा और आलस्य दोनों गये, युक्ताहारविहार होनेसे पूर्ण इन्द्रिय-विजय हुआ । यह सब अवस्य ही धीरे-धीरे हुआ । सद्गम्य-सेवन, नाम-स्मरण, कीर्तन और ध्यान-धारणादिकोंके अध्यासमें ही उनका सारा समय बीतता या । उन्होंने तीर्य-यात्राएँ बहुत-सी नहीं कीं । आपादी-कार्तिकी वारी परम्परासे ही होती चली आयी यी । सो उन्होंने भी अन्ततक चलायी । आलन्दिक्षेत्र पास ही चार कोसपर है और जानेस्वर-माडली (मैया) पर उनकी निष्ठा भी असीम थी, इससे आलन्दी वह बार-बार जाते थे । निष्ठित्तायकी समाधि च्यम्बकेश्वरमें है और चांगदेवकी समाधि पुणतांवेमें है । एकनाय महाराजका पैठणक्षेत्र तो प्रसिद्ध ही है । ये तीनों क्षेत्र गोदातीरपर हैं । इसल्विये वारकरियोंके मेलेके साथ तुकारामजी भी इन क्षेत्रोंमें हो आये थे । एक अभंगमें गोदातीरके विषयमें उनका यह उद्गार है कि भिनंछ गोदातटपर बड़े सुल्ले दिन बीतता है ।' काशी, गया और द्वारका देलनेकी बात उन्होंने एक जगह लिखी है ।

वाराणसी देखी गया द्वारका भी। बात पंढरी की तुका और॥

'वाराणसी, गया और द्वारका देखी, पर ये पण्डरीकी बरावरी नहीं कर सकतीं।' उनका एक अभंग है, 'तारूँ लागले बंदरीं' (जहाज बन्दरमें छमा) इससे माल्म होता है, उन्होंने जहाजसे द्वारकाकी यात्रा की थी। अस्तु, यह यात्रा उन्होंने संवत् १६८८-८९ में की होगी। वैराग्य होनेके पश्चात् दो-एक वर्षके मीतर ही काशी-द्वारका आदि तीर्य-खानोंमें हो आये होंगे। अस्तु, इस प्रकार संसारका अनुभव प्राप्त करके उसकी नि:सारताको अच्छी तरह जानकर तुकारामजी परमायंके अनुगामी बने। परमार्थ प्राप्त करनेके छिये उन्होंने जो उपाय किये और उन्हों जो सिद्धि प्राप्त हुई उसका समीक्षण दूसरे खण्डमें विस्तारके साथ करेंगे।

# मध्य खण्ड

अर्थात्

उपासना-काण्ड

# चीया अध्याय

# आत्मचरित्र

अतः जो सुद्धद् और शुद्धमित हैं। अनिन्दक और अनन्यगति हैं उनसे गुप्त-से-गुप्त बात भी सुखसे कहे ।

-शने खरी अ० ९-४०

# १ सन्त-चरित्र-श्रवण

कोई महान् पुरुष सामने आता है तो हर किसीको यह जाननेकी हच्छा होती है कि यह महान् कैसे हुआ, किप मार्गपर यह कैसे चला, कीन-कीनसे गुण इसने प्राप्त किये और उनका कैसे उन्कर्ष किया, इत्यादि, यह जिज्ञासा सात्तिक होती है। कारण, इस जिज्ञासके मीतर एक निर्मल भाव छिपा रहता है। वह यह कि हम भी इसका अनुसरण कर सकें। किसी सत्पुरुषके जब हम दर्शन करते हैं या उनका गुणगान सुनते हैं तक यही इच्छा होती है कि इम भी इनके गुणोंको जानें और जिस मार्गपर

चलकर इन्होंने यह महत् पद लाम किया उस मार्गपर हम भी चलें।

महत् पद-लाम हँसी-खेल नहीं है। महान् पुरुष उसके लिये जो-जो कष्ट

उठाये रहते हैं उन कप्टोंको सह लेनेकी सामर्प्य और पुण्य सबके भाग्यमें

नहीं होता। इनलिये जिज्ञासा तृप्त होनेपर भी सब लोग महान् पुरुषोंका

अनुकरण नहीं कर सकते। वात समझमें आ जाती है पर करते नहीं

बनती। फिर भी समझना तो आवस्यक होता ही है। वेदशाकोंमें ब्रझनिष्ठ

पुरुषोंके अनेक गुण वर्णित हैं। महान् प्रयाससे जिन्होंने उन गुणोंको प्राप्त

किया, उन महात्माओंका आचरण ही सामान्य जनोंके लिये पथ-प्रदर्शक

होता है और मास्विक श्रद्धा जिनके हृदयमें उत्पन्न हो चुकी रहती है वे

उस आचरणको देखकर तदनुसार अपना आचरण बनाते हैं।

पर श्रुति स्मृतिके अर्थ । जा आपही हुए मृतै । अनुष्ठानसं विख्यात । ऐसे महान ॥ ८६ ॥ उनके आचरण सांई चरण । देख सत् श्रद्धा करे श्रनुसरण । सां पावे सांई परम घन । रखा जैसे ॥ ८७ ॥

( शानेश्वरी अ० १७ )

'श्रुति-स्मृतिके मृतिंमान् अर्थ वनकर जो स्वकर्मानुष्टानचे प्रतिद्व होते हैं, ऐसे जो श्रेष्ठ हैं उन्हींके आचरणरूप चरणचिद्ध देखकर सात्विकी श्रद्धा चला करती है और इससे उसे भी वही फल अनायास ही प्राप्त हो जाता है।' महास्मा भोजन कैसे करते हैं, बोलते कैसे हैं, चलते कैसे हैं, वर्ताव कैसा रखते हैं, इन सब वातोंको जाननेसे भी बड़ी शिक्षा मिलती है। सामान्य जनोंको जो विषय प्रिय होते हैं उनको उन्होंने कैसे छोड़ा, विययवासनाको कैसे जीता, उन्हों वैराण्य कैसे प्राप्त हुआ, प्रश्नुत्तिको जीतकर वे निश्च कैसे हुए, उन्होंने किस प्रन्यका कैसे अध्ययन किया, उन्होंने एकान्तवास कैसे किया, एकान्तमें उन्होंने क्या साधना की, सत्संगमें उन्होंने एकान्तवास कैसे किया, एकान्तमें उन्होंने क्या साधना की, सत्संगमें उन्होंने

क्योंकर किंच हुई, सत्संगरे उन्होंने कौन-सा आत्मलाम किया और कैसे किया, उनपर गुरु-कृपा कव, कैसे हुई, उन्होंने निश्चय क्या किया और कैसे सब आधातोंको सहकर उसे निवाहा, उनपर मगवान् कैसे प्रसन्न हुए, इत्यादि बातें जब मुमुक्षुकी समझमें ठीक-ठीक आ जाती हैं तब वह भी अपना जीवनक्रम निश्चित कर सकता है।

#### २ आत्मचरित्र-अभंग

इस प्रकारके विचार उन लोगोंके चित्तमें अवस्य उठा करते होंगे जो तुकाराम महाराजके पास नित्य आया-जाया करते ये और उनका हरिकीर्तन सुनकर आनन्दित होते थे। एक बार इन्हीं लोगोंने महाराजसे प्रक्र किया, 'महाराज! आपको वैराग्य कैसे प्राप्त हुआ! और आपपर भगवान् कैसे प्रसन्न हुए! कृपाकर यह हमें बताइये।' यह प्रक्र सुनकर और ओताओंकी शुमेच्छा जानकर महाराजने दो अमंगोंमें इसका उत्तर दिया। ये अमंग बड़े महत्त्वके हैं। 'याती सुद्ध वैक्ष्य' इत्यादि अमंग तो महाराज-के चित्रका मानो सम्पूर्ण पूर्वार्द्ध ही है। शिष्टाचार यह है कि अपना चरित्र आप ही न कहे, पर आपलोग सन्त हैं और प्रेमसे पूछ रहे हैं इसलिये आपलोगोंकी आजाका पालन करना ही चाहिये। इस प्रकार प्रस्तावना करके महाराजने कहना आरम्भ किया।

> 'न ये बोर्को परी पाडिके वचन' कहना नहिं किन्तु, करता पालन । आपके वचन, सन्तजनो॥

यह चरण इस अभंगका ध्रुवपद है। इससे यह जाहिर है कि अपना चरित्र आप ही कहना अनुचित# है इस भावको मूळमें खकर

स्वारमकृतं मयेत्यं ते सुगुप्तमिथ वर्णितम्।
 व्यपेतं लोकशास्त्राम्यां भवान् हि भगवत्परः॥
 (श्रीमद्वा०७।१३।४५)

उन्होंने भक्तानुप्रहके लिये ही अपने चरित्रकी मुख्य-मुख्य बातें कह दीं । अय तुकाराम महाराजके मुखसे ही उनका पूर्व-चरित्र हमलोग भी ध्यान-पूर्वक सुन लें—

#### अमंग

जाति शद्र, किया वैश्य-व्यवसाय । पांड्रंग-पाँय बुक्त पूज्य ॥ १ ॥ कहना नहिं किन्त, करता पालन । आपके बचन संतजनो ॥ ध्र०॥ माता पिता मेरे छोड गये यदा। आपदाविपदा पही ॥ २ ॥ आन र्दार्भक्षने मारा-छीना धन-मान । गृहिणी बिना अन्न प्राण त्यागे॥३॥ लजा बड़ी स्तानि हुए कष्ट भारी। त्यापारमें सारी पँजी हारी॥४॥ विदुल-देवल हुआ अति जीर्ण। उद्धारकी मन बात आसी ॥ ५ ॥ पहिले कीर्तन पुनः एकादशी। रहा न अभ्यासी चित्त तदा॥६॥ कछ किये कंड संतोंके बचन। विश्वास सम्मान उर घोरे॥ ७॥ जहाँ नामगान गाऊँ पद-रेक । धरूँ चित्र एक मिक्त-माव ॥८॥

अजगर मुनि प्रकादसे कहते हैं—मेरा चरित्र कोक-व्यवहार और शास्त-मर्थायाके अनुकूल नहीं है ( ऐसा जड़ मुदजन समझते हैं ) इसकिये वह बताजे योग्य न होनेपर भी, तुम भगवान्के मक्त हो इसकिये तुम्हें बतका दिया।'

संत-पद-तीर्थ किया सुधापान । दिये रूजा मान छोड पीछ ॥ ९ ॥ बन पड़ा जो भी किया उपकार। काया-कष्ट कर हरि मजे॥१०॥ हित-नात-बच दढ माया-फंद । तोंडे मव-बन्द हरि कृपा॥ १९॥ सत्य-असत्यमें साक्षी रखा मन । बहमत मान माना नहीं ॥ १२ ॥ सपनेमें पाया गुरु-उपदेश । नाममें विश्वास दढ घरा॥ १३॥ तब स्फूर आयी कवित्वकी स्फर्ति । हरि-पद-रति उर धारी॥ १४॥ 'निषेघ'की एक लगी भारी चोट। दुखी हुआ चित्त काल एक ॥ १.५ ॥ बहियाँ इबा दीं बैठा दिये घरना । आये प्रमु कान्हा समाधान ॥ १६ ॥ कहाँ हों विस्तार हैं बहु प्रकार। होती बड़ो बेर अतः इति ॥ ९७ ॥ अब जो हुँ जैसा आपके सम्मुख । माबी जो उन्मुख जानें हरि॥१८॥ मक्तोंको न भूने कदा मगवान। पूर्ण दयावान मेर हरि॥१९॥ तका कहे सारा यही मेरा धन। श्रीहरि-बचन हरि-बोल ॥ २० ॥

( मूल मराठीसे अनुवादित )

इन अभंगोंमें श्रीतुकाराम महाराज अपने जीवनकी कुछ मुख्य बातें इस प्रकार गिनाते हैं—-

- (१) में जातिका शुद्र हूँ पर व्यवसाय मैंने वैश्यका किया।
- (२) मेरे कुल-खामी पाण्डुरङ्ग हैं, उन्हींकी उपासना हमारे कुल-में परम्परासे चली आती है।
- (३) पिता-माताका स्वर्गवास होनेके बादसे संसारके दुःख मैंने बहुत उठाये। अकाल पड़ा उसमें घरमें जो कुछ या वह सब द्रव्य स्वाहा हो गया और द्रव्यके साथ ही प्रतिष्ठा भी धूलमें मिली। एक स्वी ध्वल, अल, पुकारती हुई मरी, जो-जो व्यवसाय किया उसमें नुकसान ही उठाया। इससे बड़ा कष्ट हुआ, मुक्ते आप ही अपनी लजा आने लगी। इस प्रकार संसारसे असहा ताप हुआ।
- (४) ऐसी हाल्तमें मनको बहलानेकी एक बात सुक्षी। श्रीविध-म्भरवावाका बनवाया श्रीविडलमन्दिर ट्ट्रा पड़ा था। उसका जीणोंद्वार करनेका विचार मनमें उठा। दिन-रात परिश्रम करके यह कार्य-पूरा किया।
- (५) साधन-पयमें पहले एकादशी-त्रत रहने लगा और नाम-संकीर्तन करने लगा। आरम्भमें अभ्यास न होनेसे उसमें मन नहीं रमता या। तब सन्तोंके प्रन्य देखे, उनके कुछ बोध-वचन कण्ठस्य किये। सन्त-वचनोंगर पूर्ण विश्वास रखा और आदरसे उन्हें हृदयमें धारण किया, अर्थका मनन करते हुए अभ्यासमें मन रमाया।
- (६) कोई भगनद्भक्त हरिकौर्तन करते तो मैं उनके पीछे खड़ा होकर भजनका स्थायी पद गाया करता या और भक्ति-भावसे मनको शुद्ध करके मनको मननमें लगा श्रीहरिप्रेमको मनमें भरने लगा।

- (७) कीर्तन-मजन, नाम-संकीर्तन करनेवाले कोई भी सन्त मिल जाते तो उनके चरणोंमें गिरकर उनका चरणामृत ले पान करता था। ऐसा करनेमें मुझे कभी लजा नहीं कोष हुई।
- (८) शरीरसे कष्ट करके जो भी परोपकार वन पहला, उसे करता था। पर-काजके भार्थनमें देहको थिस डालना अच्छा ही लगता था।
- (१) इस प्रकार परमार्थकी साधना मैंने आरम्म की। कथा कीर्तनों-में और सन्तोंके समायाममें बड़ा आनन्द आने लगा। चित्त इन्होंमें रामने लगा। परहित-साधनमें शरीरको कष्ट करके थका डालनेमें बड़ा मजा आने लगा। पर मेरी यह अवस्था मेरे स्वजनोंते न देखी गयी! माई-बन्द और स्त्री आदि सभी उपदेश देने लगे और ग्रहप्रपञ्चकी ओर खींचने लगे। पर मैंने अपने कलेजेको कटोर बना लिया था। किसीकी कुछ भी न सुनी। ग्रह-प्रपञ्चते मेरा चित्त जड़-मूलसे उचट गया था। उस ओर देखनेतककी इच्छा न होती थी। स्वजन अपनी ओर खींचते थे, पर मेरा मन परमार्थ-की ओर खींचा जा रहा था, लोग प्रवृत्तिनार्ग वताते थे, पर मन तो निवृत्तिमार्गमें ही रमता था। प्रवृत्ति-निवृत्तिकी इस खींचातानीमें सत्यासय-की पहचानके लिये मैंने अपने मनको साक्षी बनाया और सत्यस्वरूप भगवान् श्रीहरिका ही पथ अनुसरण किया। असत्य-भिष्या-नरवर प्रपञ्चको तिलाञ्जलि दे दी। बहुमतको नहीं माना, नित्यानित्यविवेक करके नित्यको
- (१०) इस प्रकार जब मैं श्रीहरि-चरण-प्राप्तिके लिये कृतसंकल्प हुआ तब सद्गुढ श्रीवाबाजी चैतन्यने स्वप्नमें दर्शन देकर 'श्रीराम कृष्ण हरि' मन्त्रका उपदेश किया। मैंने हरि-नाममें दृढ विश्वास धारण कर लिया, यही विश्वास चित्तमें धार लिया कि श्रीहरि-नाम ही तारनेवाला है, यही अपने नामी श्रीहरिसे मिलानेवाला है। इसीका रहारा मैंने पकड़ लिया।

(११) अखण्ड श्रीहरि-नाम-स्मरणमें कथ चित्त लीन होने लगा तब कविता करनेकी स्कूर्ति हुई। श्रीहरि-कोर्तन करते श्रीहरि-प्रसादरूपसे-अभंग-वाणी निकलने लगी। मैंने जाना, यह मेरी बुद्धिका प्रकाश नहीं, यह भगवान्का ही प्रसाद है, उन्हींकी यात उन्हींसे, मेरे द्वारा, निकलती है, यह जानकर कृतश्वतासे गद्गद हो श्रीविद्दलनायके श्रीचरण मैंने हृदय-में भारण कर लिये।

(१२) यही कम चला जा रहा या जब बीचमें ही (रामेश्वर-भट-के द्वारा) 'निपेच' का 'आघात' हुआ। मैं भगवान्को प्रसन्न करनेके लिये भगवान्की ही प्रेरणासे कवित्व कर रहा था। पर कुछ लोगोंने मेरे इस प्रयासको अनुचित समझा। वे इसका विरोध करने लगे। इस विरोधसे मेरा चित्त दुली हुआ और मैंने अभंगोंकी सब विद्योंको ले जाकर इन्द्रा-यणीके दहमें हुवा दिया और फिर (तेरह अहोरात्र) भगवान्के द्वारपर धरना दिये उन्हींके ध्यानमें पड़ा रहा। तब नारायणको दया आयी। उन्होंने स्वयं दर्शन देकर मेरा समाधान किया और मेरी बहियोंको भी जलसे बचा लिया।

## ३ वैराग्य

इस प्रकार इन अभंगोंमें घर-गिरस्तीका भार तुकारामजीके सिर पड़ा, तबसे, उन्हें भगवानका सगुणसाक्षात्कार हुआ, तबतककी सभी मुख्य घटनाओंका वर्णन श्रीतुकारामजीके ही राज्दोंमें सुननेको मिला है। पहले उन्होंने वैदय-व्यवसाय किया अर्थात् बनियेकी दूकान की। कुछ वर्ष उनका यह काम अच्छा चला। पर पीछे उनपर एक-एक करके अनेक विपत्तियाँ आर्थी जिनसे वह बहुत ही दुली हुए और संसारसे उन्हें विराग हो गया। माता पिताका देहान्त हुआ, दुर्मिक्षमें सब बन स्वाहा हुआ, द्रव्यके साथ प्रतिश्च भी चली गयी, व्यापारमें दिवाला निकला, पत्नी अस-

के लिये तडप-तडपकर मर गयी। जो भी काम किया उसीमें घाटा उठाया। इस तरह सब तरफसे वह प्रपञ्चके दावानलसे विर गये । द:खमय संसारकी दुःखमयता उन्होंने अच्छी तरहसे देख ली और उन्हें वैराग्य हो आया । गृहाटि प्रपञ्जकी "आमिसे जब मन्ध्य इस तरह झलस जाता है तब वह परमार्थमें प्रवृत्त होना ही श्रेय समझने लगता है। संसार दःखसे दखी और त्रिविध तापसे दग्ध जीव ही परमार्थका पात्र होता है। यों तो हम सभी संसार-दुःखरे दुखी हैं और कभी-कभी दुःखके अति दुःसह हो उठनेपर संसारसे शणिक वैराग्यका भी अनुभव कर लेते हैं; पर फिर, सींडमें लिपटी मक्लीकी तरह, उसी संसारमें लिपटे रह जाते हैं। तकाराम भी संसारसे उपराम हए । पर तुकारामकी उपरामता और हम सामान्य जनोंकी क्षणकालीन उपरामतामें यहा अन्तर है। उन्हें जो विराग हुआ वह प्रवच्चके जडमलसे हुआ, उस वासनाको ही उन्होंने काट हाला जिससे सारा प्राञ्च निकला । क्षणिक वैराग्य जिसे इमशान-वैराग्य कहते हैं, हम सबको नित्य ही हुआ करता है पर दमशान-भूमिसे विदा होते ही वह वैराग्य भी सदाके लिये विदा हो जाता है। कारण, वह वैराग्य ऊपरी होता है, चार आँसू जहाँ गिरे वहीं उसकी इति हुई। तुकारामजी प्रपञ्चसे केवल ऊबे नहीं, प्रपञ्चकी तहतक पहुँचे और उसकी वासना-मुलीको ही उखाड लाये । उन्होंने ही जाना कि संसार नश्वर है और सांसारिक सुख केवल भ्रम है। उन्होंने ही यह समझा कि प्रापन्तिक वासनाओं में कभी न फँसना चाहिये। इस प्रकार उनके हृदयमें उस वैराग्यका बीजारोपण हुआ जो परमार्थ बृक्षका मल है।

#### ४ साधन-पथ

संसारसे उनके विमुल होते ही परमार्थ उनके सम्मुल हुआ। परमार्थ-प्राप्तिके लिये उन्होंने जो साधन किये उनका भी वर्णन आगे करते हैं।

श्रीविद्रल-मन्दिरका उन्होंने जीणोंद्वार किया। एकादशी-व्रत और हरिजागरण करने लगे, कीर्तनकारों और भजनीकोंके पीछे करताल लिये विश्रद्ध भावसे तालभारी बन खंडे होने लगे, साध-सन्तोंके ग्रन्थ देखने और मनन-सख, देने-वाली उनकी सक्तियोंको कण्ठ करने लगे, लोक-लाज छोडकर सन्तींके चरण सेवक बने, शरीरमे जितना बन पहता, पर-उपकार करते। यही उनका साधन-मार्ग था। स्त्री, बन्धु, आत स्वजन फिर भी प्रयत्न करते रहे कि तुका परमार्थको छोड फिर प्रपञ्चमें मन लगावें। पर इन लोगोंका यह प्रयत्न क्या था। तुकारामजीके अविचल निश्चयकी ही परख थी। अन्तः-करणकी गुभेच्छाको प्रमाण मानकर सबकी सुनी-अनुसुनी करके वह निष्ठाके साथ अपने उपासना-मार्गको ही पकड़े रहे । इनका ऐसा अटल विश्वास जान श्रीसद्गुर बावाजी चैतन्यने इनपर अनुग्रह किया। स्वप्नमें उपदेश दिया। तकारामके परम प्रिय भाम कृष्ण हरिं मन्त्रकी दीक्षा दी । तकारामजीने स्वयं ही इस प्रकार अपना साधन-मार्ग बताया है। श्रीविद्वल-मन्दिरके जीणांद्वारसे लेकर श्रीसदगुरु-कृत्राके होनेतक सब साधनोंका माधन उन्होंने भिक्ति-भावमे चित्तको शुद्ध करके किया । इन साधनोंमें अन्तिम और प्रधान साधन नाम-स्मरण ही रहा । नाम-स्मरण उनका कभी न छुटा । पर इसमे कोई यह न समझे कि अन्य साधनींका महत्त्व किसी प्रकार कम है। प्रथम साधन हआ-शीविद्रल-मन्दिरका जीणीं-दार । यह मन्दिर देहमें श्रीविश्वम्भरवाबाके समयसे ही था । तबसे वहाँ भगवान्की पूजा-अर्चा-धूप-दीप-आरती आदि सभी उपचार बराबर होते ही चले आये थे। यह विद्वल-मन्दिर तकारामजीसे पहले भी था और अब पीछे भी है। जीणोंद्वार उन्होंने जो बुछ किया वह यही किया कि पत्थर इक्ट्रे किये, मिट्टी पानीमें सानकर गारा बनाया, दीवारें उठायीं और यह सब अपनी देहसे पसीना बहाकर किया । भगवानकी यह कायिक सेवा थी। इस कायिक सेवाके द्वारा भगवानके मन्दिरका उन्होंने जो

जीणोंद्वार किया वह उनका अपना भी जीणोंद्वार हुआ, हृदयके अन्त-स्तलमें दबा हुआ भाव जपर उठ आया, भक्ति जी उठी और इसी भक्तिने उन्हें पीछे भगवान्के दर्शन करा दिये । तुकारामजीने स्वयं ही कहा है, 'निधि जो गडी रखी यी सो इस भाव-भक्तिसे हाथ लगी।' जिस भावसे भगवान रहते हैं। जिस भावसे भगवान मिलते हैं। उसी भावको उन्होंने मन्दिरके जीणोंद्धारसे अपने सम्मुख मूर्तिमान किया। चित्तमें भावका उदय होनेसे गारे और मिट्टीका काम करते हुए भी भगवान्की सेवा किस प्रकार हुई सो भक्त ही जान सकते हैं। मैं तो यही समझता हूँ कि जिन विश्वात्मक विश्वपिता श्रीपाण्डरङ्गके नामका झण्डा उन्होंने विश्वके ऊपर फहराया वह विश्वातमा तकारामजीकी इस प्रथम चरणसेवाके समयसे ही अपनी स्नेहदृष्टि तकारामजीकी ओर संलग्न किये रहे । चन्दन, धृप-दौप, आरती, प्रभाती, दण्डवत्, भजन-पूजन-कीर्तन आदि उपासनाके बहिरंग हैं और चित्तमें यदि इनके साथ भाव न हो तो ये सब बहिरंग बाहर-के-बाहर ही रह जाते हैं। चित्तमें यदि भक्ति-भाव हो तो ये ही बहिरंग उन भक्तवत्मल श्रीविद्रलंके समचरण-सरोजकी प्राप्तिके पक्के साधन बन जाते हैं। तकारामजीके चित्तमें विमला भक्तिका विश्रद्ध भाव उदय हो चका था और इस भावको संग लिये। अन्तरंगको बहिरंगमें मिलाये उन्होंने श्रीविद्रल-मन्दिरका जीलोद्धार किया। एकादशीवत लिया। महात्माओंके प्रन्थोंको विश्वास और समादरके साथ पढा। सतत अभ्यासके लिये उनके वचन कण्डमें धारण कर लिये, कीर्तनकारोंके पीछे तालभारी बन खडे हए--यह सब किया 'भक्तिभावसे मनको ग्रुद करके ।' उनका साधन-पथ भावमय थाः भावसे ही भावके भोक्ता भगवान् प्रसन्न हुए और बाबाजी चैतन्यका उपदेशामृत मिला, जिससे सभी साधन सफल हुए और सब साधनोंके फलखरूप उन्हें भगवनामकी रट लग गयी । भगवान्की पूजा-अर्चा, सद्ग्रन्य-सेवन, सन्त-समागम,

प्रकादशीवत, श्रीहरि-कार्तन और नाम-स्मरण—य सभी श्रीतुकारामजीके साधन-पथके अंग थे, यह बात ध्यानमें रहे । इन्हीं साधनोंसे और श्रीगुरु-इत्याके बरू-मरोसे वह आगे ही बढ़ते गये और अन्तको भगवान्की पूर्ण इत्याके अधिकारी हुए ।

#### ५ सगुण-साक्षात्कार

वैराग्य हो आना और तब साधन-पथपर चलना कमसहित बता-कर तकारामजीने अन्तमें श्रीभगवानका अनग्रह होनेकी बात कही है। भगवत्क्रपाका प्रथम प्रसाद था-कवित्वस्फरण । यह कवित्वस्फरण सामान्य नहीं, अति विलक्षण है । तुकारामजीके समय कवित्वका बाना कसे हुए ऐसे बहुतेरे कवि गली-गली मारे-मारे फिरा करते थे और आज भी हैं जो पूर्वके कवियोंकी कृतियोंका 'मक्षिकास्थाने मक्षिका' का-सा अनुवाद करके या साहित्यिक चोरी करके भी अपने कवि या महाकवि होनेका दम भए करते हैं। ऐसे कवियोंको सकारामजीके कवित्वस्रोतका पता भी नहीं लग सकता। अस्त, तुकारामजीने जो कविता की वह अन्त-र्यामीकी स्फूर्ति थी। उस स्फूर्तिके बिना उन्होंने एक भी अभंग नहीं रचा। जो भी रचना की भगवानकी प्रेरणांखे भगवानकी प्रसन्नताके लिये या 'स्वान्त:मृख' के लिये की। उनकी ऐसी अभंग-रचनाकी उनकी न कहकर उनके प्रेमपरिप्राचित अन्तःकरणसे आप ही निकल पढ़ी हुई अभंग प्रेम-घारा कहें तो अधिक समुचित होगा । उनके अभंग श्रीहरि-प्रेमके अमृतोद्वार हैं। यह अभंग-बानी 'सखा भगवन्त' की बानी है। उनकी ऐसी लोक-विलक्षण प्रेम-वाणीको जब श्रीरामेश्वर भट्ट-जैसे विद्वान वैदिक ब्राह्मणने 'निषिद्ध' ठहराया तव तुकारामजीका व्यथित-चित्त हो जाना स्वाभाविक ही था । उन्होंने अभंगोंकी सब बहियाँ इन्द्रायणीके दहमें इवा दीं; तब 'नारायणने समाधान किया'-भगवान्ने उन्हें दर्शन दिये और उनकी बहियोंको भी जलसे उनार लिया। तुकारामजीका जी बहुत दिनोंसे जो भगवान्के दर्शनोंके लिये छटपटा रहा था सो अन शान्त हुआ। उन्हें भगवान्के मनः वचनः नयन सभी अंग-अयन प्रत्यक्ष हुए। उनकी विकलकता दूर दुई। भगवान्की वातें अन केवल कही-सुनी ही न रहीं। देखी भी हो गयीं। अन वह यह भी कहनेमें समर्थ हुए कि मैंने भगवान्की देखा है। इन्हों अभंगोंके अन्तमें उन्होंने यह कहा है कि—

भकोंका न भूतें कदा मगवान् । पूर्ण दयावान् मेरे हिरे ॥

भगवत्क्रपाका प्रत्यक्ष अनुभव उन्हें प्राप्त हुआ । खानुभवते अव
वह यह कहने छगे कि भक्तोंको श्रीहरि कभी नहीं विशारते । इस सगुण-साक्षात्कारकी वात उन्होंने केवल संकेतमात्रसे कही है । इस विषयमें उनके
कुछ खास अभंग भी हैं जिनका विचार कियी दूसरे अध्यायमें स्वतन्त्ररूपसे किया जायगा ।

# ६ दूसरे अमंगका विचार

'कहना नहिं किन्तु करता पालन' कहकर तुकारामजीने उपर्युक्त अभंगमें अपने चरित्रकी जो मुख्य-मुख्य वार्ते गिना दी हैं उनमें आत्म-स्तुति नाममात्रको भी नहीं है, तथापि अपना चरित्र आप ही कहा, हसी एक बातका उन्हें इतना खयाल हुआ है कि दूसरे अभंगमें बड़ी लखुता धारण करके महाराज कहते हैं कि 'मेरा उद्धार नहीं हुआ! कैसे होता! में भी तो आप ही लोगों मेंले एक हूँ, जैसे आप हैं वैसा ही मैं भी हूँ। आपलोग एक दूसरेकी देखा-देखी मुझे जो बहप्पन देते हैं उसके योग्य में नहीं हूँ, आपलोगोंका ऐसा करना भी ठीक नहीं है। मैंने किया ही क्या है! घर-ग्रहस्थी चलाना मेरे लिये भार हो गया। अपने कुलमें

मैं ऐसा अभागा पैदा हुआ कि कुछ भी पुरुषार्थ न बन पड़नेसे घर-द्वार छोडकर मेंड छिपाकर में जंगलमें जा बैठा ! यह जो भगवानकी पुजा-अर्चा करता हूँ सो भी बढ़े छोग करते आये हैं इसिछये करता हैं। भाव-मिक तो कुछ है नहीं !' तुकारामजीने श्रोताओंको इस तरह बहुत समझाना चाहा । इसका क्या प्रभाव जन लोगोंके चित्तपर पडा होगा सो अनुमानसे जाना जा सकता है। उन्होंने यही समझा होगा कि महाराज को ऐसी-ऐसी बार्ते कह देते हैं सो केवल इसलिये कि लोग उन्हें महात्मा समझ उनके पीछे न लग जायँ, उपाधि न बढे और ईश्वरी प्रसाद जो कुछ मिला है वह सस्थिर और सदद करनेके लिये एकान्त मिलता रहे ! महाराजका जो कछ चरित्र या वह उनसे छिपा नहीं या । कीर्तन करते हुए महाराज जैसे तत्मय हो जाते थे उसे वे लोग नित्य ही देखते थे। भगवानके लिये महाराजने गृहस्थीपर लात मार दी। यह भी उन्होंने अपनी आँखों देखा था। यह भी वे देखते थे कि 'राम कृष्ण इरी' के जय-निनादसे सारा देह-ग्राम, भण्डारा, मोराडा और भामगिरिके पर्वत निनादित होते थे। सर्वत्र उनके यशका यह डंका बज रहा था कि तुकाराम महाराजको भगवानने प्रत्यक्ष दर्शन देकर उनके अभंगोंकी पोधियोंको जलसे उबार लिया । ऐसी अवस्थामें उनके इस कथनको कि भीं भक्ति-भावसे भगवान्की पूजा नहीं करता' या भेरा उद्धार नहीं हुआ' भक्तोंने किस भावसे प्रहण किया होगा यह बतलानेकी आवश्यकता नहीं।

#### ७ मध्यखण्डकी प्रस्तावना

अस्तु, इस प्रकार तुकारामजीने 'जाति शृद्ध' बाले अभंगमें तीन क्रिकेष बातें कड़ी हैं-(१) वैराग्य-प्राप्ति, (२) साधनमार्ग और

(३) रामेश्वर भट्टद्वारा होनेवाला 'निषेध' और स्वयं भगवान पाण्डरक्कके द्वारा उसका निवारण । जन्मसे लेकर सगुण-साक्षात्कार होनेतकका अर्थात् ३० वर्षका चरित्र महाराजने यहीं कह दिया है। इसी कमसे हमें उनके चरित्रका विचार करना होगा । पिछले अध्यायमें हमलोगोंने उनके जन्मसे लेकर, उनकी उसके २३ वें वर्ष उन्हें वैराग्य प्राप्त हुआ वहाँतकका, चरित्रावलोकन किया है। इसके बादके ७ वर्ष महाराजके चरित्रके अत्यन्त महत्त्वपूर्ण हैं, इसलिये इनका विस्तारपूर्वक विवरण पाठक इस खण्डमें पढेंगे । तुकाराम महाराजकी उपासनाका मुख्य विषय श्रीपाण्डरक्क, पूर्वके साधु-संतोंद्वारा इस उपासनाका प्रशस्त किया हुआ मार्गः तुकारामजीका साधन-क्रम, गुरूपदेश, कवित्वस्कृति, कवित्वका रामेश्वर भट्टद्वारा निषेष, तन्निमित्त तकाजीका घरना, पोधियोंका डवाया जाना और उनका ऊपर निकल आना, श्रीपाण्डरङ्गका सगुण-दर्शन इत्यादि महत्त्वपूर्ण विषय इस लण्डमें आनेवाले हैं। इसलिये यह लण्ड तकाराम-चरित्रका मानो अन्तः-करण है। उनके चरित्रका रहस्य इस खण्डमें पाठक समझ लेंगे। मुमुक्षओंके लिये यह खण्ड आदर्शस्वरूप होगा । यह मध्यखण्ड तकारामजी-के चरित्रका हृदय है। तकाराम महाराजके चरणोंका स्मरण कर अब इमलोग यह देखें कि उनकी उपासनाका उपास्य क्या था।



# पाँचवाँ अध्याय

# वारकरी सम्प्रदायका साधनमार्ग

पंडतेकी बारी मेरा कुरुधर्म । अन्य नहिं कर्म तीर्थंबत ॥ १ ॥ रहूँ उपवासी एकादशी व्रत । गाऊँ दिन रात हरिनाम ॥ घु० ॥ नाम श्रीविद्वत मुससे उचाकेँ । बीज कल्पतरु तुका कहै ॥ २ ॥ —श्रीतकराम

# १ साधनमार्गके चार पड़ाव

प्रपञ्चने जब तुकारामजीका चित्त उचाट हुआ तब स्वभावतः ही बह परमार्थकी ओर छुके। चित्तते जबतक प्रपञ्च विस्कुल उतर नहीं जाता तबतक परमार्थ नहीं स्वस्ताः नहीं भाताः नहीं रुचताः नहीं ठहरता। मनोभूमि जब वैराग्यसे छुद्ध हो जाती है तब उसमें बोया हुआ शानबीज अंकुरित होता है। तुकाराम जन्मसे ही मुक्त थे, इसल्लिये यह नियम उनपर नहीं घटताः ऐसा यदि कोई कहे तो वह ठीक है; परंतु मुक्त पुरुषका चारित्र मी जब लिखा जायगा तब मानबी दृष्टिते ही तो लिखा जायगा। को जीवन्मुक्त है उसके लिये साथनोंकी भी क्या आवश्यकता है?

वह तो सदा साधनातीत है। परंद्र मुक्त पुरुषका चरित्र जब मानवी दृष्टिसे लिखा जाता है तभी मुमुक्षुजन उत्तरे लाभ उठा सकते हैं। इसीलिये तकारामको जब वैराग्य हुआ तब उन्होंने साधन किये और वह कैसे भगवत्प्रसाद पानेके अधिकारी हुए, वह हमें अब देखना है। तकाराम जिस कुलमें पैदा हए उस कुलमें परम्पराचे वारकरी सम्प्रदाय चला आया था। अर्थात वारकरी सम्प्रदायकी शिक्षा उन्हें बचपनसे घरमें ही प्राप्त हुई। पण्डरीकी आषादी-कार्तिकी यात्रा करना उनका कुल-धर्म ही था। वैराग्य प्राप्त होनेके पूर्व भी वह अनेक बार पण्टरी हो आये थे। ज्ञानेश्वरी और एकनाथी भागवत तथा नामदेव और एकनायके अभंग उन्होंने बचपनमें ही सन रखे थे। एकनाथ महाराजने आलन्दीकी यात्रा की तबसे आलन्दीकी यात्राका प्रचार बहुत बढा, बहुत लोग यह यात्रा करने लगे और वारकरी, सम्प्रदाय पूना-प्रान्तमें खूब फैला । आलन्दी, पूना, देह और आस-पासके ग्रामीमें घर-घर एकादशीका वत और जडाँ-तहाँ भजन-कीर्तन होने लगा! तुकारामजीके मनपर इस प्रकार वारकरी सम्प्रदायके संस्कार जसे हुए थे और जब समय आया तब उन्होंने इसी सम्प्रदायका साधन-क्रम स्वीकार किया और अन्तमें अपने ताके प्रभावते वह उस पन्यके अध्वर्य बने । काम-कोष-स्रोभरूप संसारसे जहाँ चित्त हटा तहाँ वह मोक्षमार्गपर आकर सजनीका ही संग पकड़ता है, और फिर ज्ञानेश्वर महाराज कहते हैं कि वह प्रबस्क मत्तंगसे तथा सत्-शास्त्रके बलसे जन्म-मृत्युके जंगलोंको पार कर जाता है। (४४१) तब आत्मानन्द जहाँ सदा वास करता है वह सदगुर-क्रयाका स्थान उसे प्राप्त होता है। (४४२) वहाँ प्रियकी जो परम सीमा है उस आत्मारामसे उसकी भेंट होती है और तब संसारके सब ताप आप ही नष्ट होते हैं। (४४३) ( ज्ञानेस्वरी अ० १६) सतत सत्संग, सत-शाख-का अध्ययन, गुरुक्रपा और आत्मारामकी भेंट-यही वह क्रम है जिससे जीव एंगरके कोलाहरूसे मुक्त होता है। ठीक इसी क्रमसे तुकारामजी साक्षात्कारकी अन्तिम सीदीपर चढ़ गये। इस मध्यखण्डमें हमें यही दिस्य हितहास देखना है। सजनोंका संग और उस संगते अनायास अभ्यस्त होनेवाले साधनोंका अवलम्बन पहला पड़ाव है। फिर सत्-शाब्बों अर्थात् साधु-संतोंके प्रन्योंका अध्ययन दूसरा पड़ाव है। गुरूपदेश तीसरा पड़ाव और आध्य-साक्षात्कार अन्तिम पड़ाव है। ये चार मुख्य पड़ाव हैं। ये चार मुख्य पड़ाव और बीच-बीचमें छोटे-छोटे पड़ाव और हैं। चलिये, हमलोग भी तुकारामजीके वचनोंके सहारे मार्ग हूँदते हुए और उन्होंके पद-चिह्नोंपर चलते हुए धीरे-धीर इन सब पड़ावोंको तय करके गन्तव्य स्थानको पहुँचं।

#### २ वारकरी सिद्धान्त-पश्चदशी

मोक्षमार्गपर चलनेवाले सजनोंका संग पहला पड़ाव है। मोक्षमार्गपर चलनेवाले सुमुक्ष और साथकोंके संगते शुभेच्छा प्रवल होती है। सुमुक्षको बदका संग कभी प्रिय नहीं हो सकता। संग सजातियोंका होता है और उत्तीसे प्रीति और गुणोंकी दृद्धि होती है। प्रपञ्चले जब जी ऊन गया और भगवान्की ओर चित्त खिंच गया तब खमावतः ही तुकारामजीकी यह इच्छा हुई कि ग्येते पुरुर्योंका संग हो जिनका चित्त भगवान्में लगा हो। (देव बसे ज्याचे चित्ती। त्याची घडावी संगती॥) पूर्ण सिद्ध पुरुष या सद्गुककी भेंट सहसा नहीं होती और यदि हो भी जाय तो होने-जैसी नहीं होती; इसल्ये पहले अपने ही-जैसे समानधर्मियोंका संग आवश्यक होता है। इस सत्सगमें जो आचार-विचार प्राप्त होते हैं, वे ही प्रिय होते हैं, उन्हींका अनुसरण सुलपूर्वक होता है। इस प्रकार देखते हुए, तुकारामजीको पहले वारकरियोंका सत्सग लाभ हुआ, वही उन्हें प्रिय हुआ और वारकरियोंके साधनोंका ही उन्होंने अवलय्वन किया। वारकरी सम्प्रदायका समग्र हतिहास यहाँ लिखनेका अवकाश नहीं है, इसल्लिये सम्प्रदायका समग्र हतिहास यहाँ लिखनेका अवकाश नहीं है, इसल्लिये

संक्षेपमें इस सम्प्रदायके मूळ-भूत तिद्धान्त यहाँ लिले देते हैं। यह सम्प्रदाय बहुत प्राचीन है। श्रीशानेश्वर महाराजसे भी पहलेका है। वारकरी सम्प्रदाय महाराष्ट्रके भागवत्त्वर्मका ही तृसरा नाम है। इसके पंद्रह विद्धान्त हैं जो सब वारकरियोंके मान्य हैं। यह विद्धान्त-पञ्चदशी इस प्रकार है---

- (१) उपास्य श्रीपण्डरपुर निवासी पाण्डरङ्क इस सम्प्रदायके उपास्य देव हैं। सिद्धान्त यह है कि सगुण और निर्गुण एक है। महाविष्णुके सभी अवतार मान्य हैं, पर दशावतारों मेरे राम और कृष्ण विशेष मान्य हैं जो विद्वल अर्थात गोपाल कृष्ण उपास्य हैं।
- (२) सत्-शास्त-प्रत्थ-—मुख्य उपातना-प्रत्य गीता और मागवत हैं। गीता ज्ञानेश्वरी भाष्यके अनुसार और भागवत एकादश स्कन्ध नाथ-भागवतके अनुसार । सनातन-धर्म-प्रतिपादक वेद-शास्त-पुराण मान्य हैं, वाल्मीकिरामायण और महाभारत मान्य हैं, सम्प्रदायप्रवर्तक संतोंके वचन भी मान्य हैं। 'हरिपाठ' विशेष मान्य हैं।
- (३) ध्येय-अभेद-मिका अद्वैत-मिक अथवा 'मुक्तिके परेकी भिक्त' ध्येय है। अद्वैत-सिद्धान्त स्वीकार है, पर इस कौशलते इस ध्येयको प्राप्त करना कि 'अभेदको तिद्ध करके भी संगरमें प्रेमसुख बढ़ानेके लिये भेदको भी अभेद कर रखना।

अभेदके भेद किया निजर्अग। पावे सारा जग प्रेम स**ख**ा।

ज्ञान और भक्तिकी ऐसी एकरूपता कि 'जो भक्ति है वही ज्ञान है और वही श्रीहरि विदल हैं।'

> वही भक्ति वही ज्ञान। एक निदुत ही जान॥

दैतादैतमावसे एक नारायण ही सर्वत्र व्यात हैं, इस अनुभवको प्राप्त करना ही ध्येय है।

- (४) मुख्य साधन-नवविषा भक्तिः, उसमें भी विशेषरूप**छे** अखण्ड नाम-स्मरण और निरपेक्ष हरि-कीर्तन मुख्य साधन है।
- ( ५ ) मुख्य मन्त्र-'राम-कृष्ण-हरी' यही मुख्य मन्त्र है । श्रीहरिके अनन्त नाम सभी स्मरणीय हैं । विष्णुसहस्रनाम भी विशेष मान्य है ।
  - (६) भक्तराज-गरङ, इनुमान और पुण्डलीक।
  - (७) आदिगुरु-शङ्कर, हरि-हरमें पूर्ण अभेद।
- (८) मुख्यमहन्त-नारदः प्रह्वादः ध्रुवः अर्जुनः उद्धवके समानः हौ 'निवृत्ति ज्ञानदेव सोपान मुक्तावाई । एकनाथ नामदेव तुकाराम' मुख्य महन्त हैं । इन्होंने जिन संतोंको माना है वे भी मान्य हैं ।
- (०) संत-नाम-सराण-'जय-जय राम कृष्ण हरी' अथवा 'जय विद्वल' या 'विठोबा रखुमाई' इन भगवज्ञाम-मन्त्रोंके समान ही 'ज्ञानेश्वर माउली तुकाराम', 'ज्ञानदेव नामदेव एका तुका', 'भानुदास एकनाय', 'दत्त जनार्दन एकनाय' ये संत नाम-मन्त्र भी तारक हैं। 'देव ही संत, संत ही देव' यही सिद्धान्त है।
- (१०) पूज्य-नंत, गो, विप्र और अतिथि पूज्य हैं। भगवान् श्रीकृष्णने इन्हें पूज्य माननेका जो दृष्टान्त अपने आचरणसे दिखा दिया वह अनुत्ल्ञ्ज्ञुनीय है। द्वारपर वृन्दावन, गलेमें तुल्लीकी माला और भगवान्-के लिये तुल्लीका हार आवस्यक है।
- (१९) महाव्रत-एकादशी और सोमवार । आघादी एकादशी तथा कार्तिकी एकादशीके अवसरपर पण्डरीकी यात्रा । कम-से-कम इनमेंसे एक एकादशीको तो पण्डरीकी यात्रा अवस्य ही करना और इस नियमको अन्ततक चलाये जाना । महाशिवरात्रिको व्रत रखना ।
  - (१२) महातीर्थ-महातीर्थ चन्द्रभागा और महाक्षेत्र पण्डरपुर

न्यम्बकेश्वर, आल्म्दी, पैठण, सासवड, देहू इत्यादि संतस्थान भी महाक्षेत्र ही हैं। गङ्का, गोदा, यमुना आदि तीर्थ तया काशी, द्वारका, जगलायादि क्षेत्र मान्य हैं।

- (१२) वर्ज-परस्तीः परधनः परिनन्दा और मद्य-मांस सर्वया वर्ज्य हैं। हिंसा सर्वेदाः मर्वेत्र और सबके लिये वर्ज्य है। कायाः वाचाः मनसा अहिंसा-ब्रत पालन करना आवश्यक है।
- (१४) आचार-जिसका जो वर्ण-धर्म, जाति-धर्म, आश्रम-धर्म और कुल-धर्म हो उसका वह अवस्य पालन करे। 'कुल-धर्म में दक्ष रहे, विधि-निषेषका पालन करे' पर जो कुछ करे वह भगवानको प्रसन्न करनेके लिये करे, यह शाखों और संतोंका उपदेश सर्ववन्य है। शानेश्वर महाराज कहते हैं—'इसलिये अपना कर्म जो जाति-स्वभावसे प्राप्त हुआ हो उसे करनेवाला पुरुष कर्म-वन्थको जीत लेता है।' ( शानेश्वरी अ०१८-९३३)
- (१५) परोपकार-व्रत-(धर्वे विष्णुमयं जगत्।' यह मानना कि विष्णुमय जगत् है' यही वैष्णवींका धर्म है।' ( तुकाराम ), 'सव भूतोंमें मगवद्भाव' धारण करो। ( एकनाथ ), 'जो कुछ भी देखो उसे भगवान् मानो, यही मेरा निश्चित मक्तियोग है।' ( ज्ञानेश्वरी अ० १०-११८ ) इस उदार तत्त्वको ध्यानमें रखकर समता और दयाका व्यवहार करके साथ करते हुए तन-मन-वाणींसे सबके काम आना ही भूतपतिकी सेवा है।

## ३ भागवत-धर्म

वारकरी सम्प्रदायके ये मुख्य शिद्धान्त हैं। भागवत धर्मके इन शिद्धान्तों-को मानकर तथा मानते हुए वारकरी पाण्डुरङ्गकी उपासना आरम्भ करता है। तुकारामजीके पूर्व ये ही शिद्धान्त वारकरियोंमें प्रचल्लित ये और उन्होंने अपने चरित्रबल तथा उपदेशके द्वारा इन्हीं शिद्धान्तोंका प्रचार किया। भागवत-धर्म कोई निराला कान्तिकारी धर्म नहीं है, वैदिक धर्मका

ही यह सर्वमंग्राहक, अत्यन्त मनोहर और लोकप्रिय रूप है। महाराष्ट्रमें भागवतधर्म जिस रूपमें प्रचलित है वही वारकरी सम्प्रदाय है। कुछ प्राचीन कर्मठ यह समझते हैं कि यह सम्प्रदाय वेदोंके विरुद्ध एक नया सम्प्रदाय है और कुछ आधुनिक सुधारकोंकी भी यही राय है। पर ये दोनों प्रकारके लोग गलतीपर हैं- 'उभी तो न विजानीत: !' यथार्थमें यह बारकरी सम्प्रदाय सनातन-धर्म ही है। वर्णाश्रम-धर्म इसे स्वीकार है। इसकी यह शिक्षा है कि विहित कर्मका कोई त्याग न करे । सब्चे वारकरी-में जात्यभिमान नहीं होता और वह किसीसे द्वाह भी नहीं करता। प्रारब्ध-वद्य जिस जातिमें इस पैदा हुए उसी जातिमें रहकर तथा उसी जातिके कर्म करते हए प्रेमसे नारायणका भजन करें और तर जायें, इतना ही वह अपना कर्तव्य समझता है। भगवानका भजन हो जीवनका सफल है, यही इस सम्प्रदायकी शिक्षा होनेसे सब जातियों और वृत्तियोंके लोग एक स्थानमें एकत्र होते हैं और नाम-संकीतंनका आनन्द लेते और देते हैं । सश्री महत्ता भगवानके भक्त होनेमें है। सदाचार और हरिभजनसे काम है। ऐसे प्रेमी वारकरियों अर्थात् मोक्षमार्गी सजनोंका सङ्ग तुकारामजीने पकड़ा और उसी मार्गपर सदा हुढ रहे । सम्प्रदाय घरका ही था, पर वैराग्य होनेके बाद उसमें उनका मनोयोग हुआ ।

#### ४ अम्यास

अनुताप होनेके बाद सम्प्रदाय प्रहण करनेसे उसकी स्त्रीवता प्रतीत होने लगती है। तुकारामजीने अन्य बारकरियोंके सत्यक्करे वे-नागे पण्डरीकी बारी, एकादशी-महाबत, अहोरात्र हरिजागरण, कीर्तन-मजन और नाम-स्मरण, हरिकीर्तनकी ताकमें रहना, कीर्तन-भजन, पुराण आदिके अवणका अवसर हायसे जाने न देना, कोई भजन या कीर्तन करने खड़ा हो तो भ्यावसे चित्तको गुद्ध करके उसके पीछे खड़े होना, धुवरह गाना, धीरे-

धीरे बीणा द्वायमें लेकर खयं कीर्तन करना और कीर्तनके लिये आवश्यक पाठ-पाठान्तर करना, प्रन्योंको देखना, अर्थका मनन कर खयं अर्थरूप होकर उसमें रॅंग जाना और इसी आनन्दमें सदा रहना इत्यादि अभ्यास किया।

#### ५ एकादशी-महाव्रत

वारकरी सम्प्रदायमें एकादशी-महाव्रतकी बड़ी महिमा है। पंद्रह दिनमें एक दिन निराहार रहकर दिन और विशेषकर रात हरि-मजनमें विताना ही उपवासका अभिप्राय होता है। संसारके सभी धर्मोमें मनो-वाकाय शुद्धिकी दृष्टिसे उपवासका बड़ा महस्व माना गया है। हमारे यहाँ सबसे पहले श्रुतिमाताने ही यह बताया है कि उपवास परमात्मप्रातिका साधन है। बृहदारण्यकोपनिषद्में 'तमेतं वेदानुवचनेन ब्राह्मणा विविदिषन्ति यक्तेन दानेन तपसानाश्चकेन' यह चचन है। इसका यह अर्थ है कि वेदान्याय अर्थात् स्वाध्याय, यहा, तप, दान और अनाश्चक अर्थात् अश्चनरहित—अनन-जलके विना रहना—ये पाँच भगवत्-प्राप्तिके मार्ग हैं। महामारत-अनुशासनपर्वके अ० १०५-१०६में एक दिन, दो दिन, तीन दिन, एक पक्ष और एक वर्षतकके उपवास बतलाये हैं। अनाशक, अनशन, निरहान, उपवास (उप=समीप, वास=

१ यहृदियोंमें तित्री महीनेकी १० वीं तारीक्को सबके छिये उपवास धर्मतः आवस्यक है। यहाँतक कि उपवास न करनेवालेके छिये शिरच्छेदका दण्ड-विधान है। मुसलमानोंमें रमजानके रोजे कितनी कशाईके साथ पाछन किये जाते हैं सो सबको माल्म ही है। जैन और बौद-धर्ममें भी उपवासकी पद्धति है। इंसाई-धर्मकी बात यह है कि स्वयं इंसाने ४० दिन उपवास किया था। आजकल अमेरिकामें उपवास से रोग दूर करनेकी प्रक्रिया डावटर बताने छगे हैं। आरोक्यके विचारसे वे लोग छंवन' मानने छगे हैं।

रहना ) इत्यादि शब्दोंसे यही सूचित होता है कि भगविधन्तनमें समय व्यतीत करना ही उपवासका मुख्य हेत है। भागवतमें एकादशी-माहाल्य वर्णित है। नवम स्कन्ध अ० ४ । ६ में इस विषयमें अम्बरीय राजाका सन्दर उपाख्यान भी है। द्वादशीके दिन दुर्वासा मुनि अतिथि होकर आये। उन्हें आनेमें बहत विलम्ब होनेसे कहीं बत भक्त न हो इसलिये राजाने तीर्थोदक प्राशन कर लिया । बस, इसी बातसे दुर्वासा अग्निशमां हो उठे । जन्होंने अपनी जटासे एक कत्या निर्माण की और उसे अम्बरीपपर छोडा । राजा विणाभक्त थे । विष्णभगवानका सदर्शनचक दर्वासाके पीछे लगा। दवांसा घवरा गये और अन्तको लीटकर राजाके पाम आये। एक वर्ष उपवासके पश्चात दर्वासके साथ राजाने भीजन करके पारण किया । यह अम्बरीप राजा पण्डरपुरकी ओर कोई दाक्षिणात्य राजा थे । दादशी-वारसः बार्शीमें उसकी राजधानी थी । बार्शीमें अब भी भगवानका सन्दर मन्दिर है। पण्दरीकी यात्रा करके बहत-से यात्री बार्शीमें भी भगवानके दर्शन करते और घर लौटते हैं। अम्बरीप राजा बडे धार्मिक, उदार और पराक्रमी थे ( महाभारत शान्तिपर्व अ॰ १२४ ) । इस प्रकार हमारे यहाँ सामान्यतः उपवानका और विशेषतः एकादहीका माहात्म्य प्राचीनकालने चला आता है और भागवतधर्मियोंके लिये तो यह महात्रत ही है। शरीर, वाणो और मनकी पवित्रताके लिये. ध्यान-भारणाकी सविभाके लिये तथा आत्मचिन्तनके लिये उपवानकी जो पर्द्वात पहलेसे चली आयी थी और वारकरी-मण्डलमें जिनका इतना माहातम्य है उस एकादशीका महात्रत तुकारामजीने यावजीवन पालन किया । उपदेश देते हुए उन्होंने लोगोंसे भी एकादशी करनेको बारम्बार कहा और केवल 'पिण्डपोषी' आलसियोंको तीन शब्दोंसे धिकारा है।

> एकादशीको अन्नपान।जो नर करते भोजन। श्वान विष्ठा समान।अधम जन हैं दे॥९॥

सुनो ब्रतका महिमान । नेम आचरते जन । सुनते गाते हरिकीर्तन । वे समान विष्णूके ॥षु०॥ संज साज विज्ञास-मोण । करते कामिनीका संग । होता उनके क्षयरोग । जन्मन्यापि भयंकर ॥२॥

'एकादशीको जो छोग अन्त-जल ग्रहण करते, भोजन करते हैं उनका वह भोजन श्वानविष्ठाके समान है और वे छोग अश्वम हैं। सुनिये, इस ब्रतकी महिमा ऐसी है कि जो छोग इस ब्रतका आचरण करते हैं, हरिका कीर्तन करते और सुनते हैं, वे विष्णुके समान होते हैं। जो छोग चारपाईपर सोते और विखासभोग भोगते हैं, कामिनीका संग करते हैं उन्हें क्षयरोग होता है, यावजीवन महाव्याधि भोगते हैं।'

एकादशीको पान खानेसे लेकर सब प्रकारके विलासीका त्याग बताया है। उपवाससे शरीर हलका होता है, मन उत्साही और बुद्धि स्क्ष्म होती है और तुकारामजीको इसमें जो सबसे बड़ा अनुभव प्राप्त हुआ वह बह कि इससे हिर-भजनका कार्य बहुत ही अच्छा होता है। इसीसे उन्होंने इतनी अवस्थाके साथ इतनी तीव भाषाका प्रयोग किया है।

#### तुकारामजी कहते हैं-

प्एकादशी और सोमवारका वृत जो लोग नहीं पालन करते उनकी न जाने क्या गर्तत होगी ! क्या करूँ, इन बहिर्मुख अन्धोंको देखकर जी छटपटाता है !'

एकादशीके दिन नाना प्रकारकी मिठाइयाँ और नमकीन चीजें बनाकर खानेकी लोगोंको जो चाट पढ़ गयी है उसे भी तुकाजीने भिकारा है। कहते हैं, 'जिस एकादशीसे हरि-कथा-अवण और वैण्णवींका पूजन होता है उस एकादशीका वत तुम क्यों नहीं पालन करते ? सांसारिक कार्मोंके लिये कितने जागरण करते हो ? रातको कीर्तनका आनन्द भोग करने मन्द्रोंमें क्यों नहीं जाते १ क्या मन्द्रोंमें जानेसे मर जाओगे और उपवास करनेसे क्या दुम्हारा शरीर नहीं चलेगा १ तुकारामजी कहते हैं क्यों इतने सुकुमार बने हो १ यमदूर्तोंको क्या जवाब दोगे १ एकादशी क्रत करो, भरपेट भोजन मत करो, हरि-जागरण करो' इत्यादि चिछा-चिछाकर कहनेकी तुकारामजीको क्या पढ़ी थी १ तुकारामजी कहते हैं—

क्या करूँ, मुझसे भगवान्ने कहलाया, नहीं तो मुझे क्या पड़ी थी (जो में कुछ कहता) !

अस्तु, एकादशी महात्रत तुकारामजीने यावजीवन पालन किया, यही नहीं, प्रत्युत इस सम्बन्धमें उन्होंने बड़ी आखाके साथ लोगोंको भी योष# कराया है।

#### ६ सम्प्रदायमें मिल जानेका रहस्य

जो लोग आधुनिक हैं वे यह कहेंगे कि 'एकादशीका इतना विस्तार करनेकी क्या आवरयकता थी ! जिसकी श्रद्धा हो वह एकादशी करे, न हो न करे, जिसके जीमें आवे भोजन करे या फलाहार करे या भूखा रहे, उससे क्या आता-जाता है ! उसको इतना वढ़ाकर कहनेकी क्या जरूरत थी !' पर बात ऐसी नहीं है । यह धर्मशास्त्रकी आशा है, यह तो एक बात है ही, पर इसके अतिरिक्त जो मनुष्य जिस समाज या सम्प्रदायमें रहता और बढ़ता है उस समाजके जो मुख्य-मुख्य नियम होते हैं उनका पालन करना उसके लिये आवश्यक है; क्योंक इसके बिना वह उस समाजके साथ एकरूप नहीं हो सकता । जनतक समाजको यह विश्वास

क तुकाराम महाराजने सहुश ही नामदेव और एकताथ महाराजने एकादशी-मतके सम्बन्धमें लोगोंको उपदेश किया है। समर्थ श्रीरामदासलामीने 'हरिषम्रक' में कहा है—'जो हरिको पाना चाहता हो वह हरिदिनी करे, एकादशी प्रश्न नहीं, बैकुण्डका महार्थय है।' ('एकादशी नन्हे वत। बैकुंडीचा महार्थय।।')

नहीं होता कि यह भी हमारा ही समानधर्मीय भाई है, इंसोंके मेलेमें धुसकर बैठा हुआ काग नहीं, तबतक वह उस समाजसे हिल-मिल नहीं जाता और जबतक वह समाजसे हिल-मिल नहीं जाता तबतक सम्प्रदायके अन्तरंग और बास्तविक रहस्यसे वह कोरा ही रहता है। उपवाससे यदि चित्त शब्द होता है तो किसी भी दिन उपवास करनेसे हुआ; उसके लिये जैसी एकादशी वैसी ही सप्तमी, जैसा सोमवार वैसा ही बधवार ! इस प्रकारके वितण्डावादसे किसीका कोई लाभ नहीं हो सकता । सम्प्रदाय जहाँ होगा वहाँ उसके साथ नियम भी होंगे ही । सम्प्रदायके अनुष्ठानके बिना ज्ञानकी सिद्धि नहीं और नियमोंके बिना सम्प्रदाय नहीं। यही संसारका इतिहास देखकर कोई भी समझदार मनुष्य समझ सकता है। इसके अतिरिक्त परम्परासे जो नियम चले आये हैं और सहस्रों-लालों मनुष्य जिनका पालन करते हैं उन नियमोंको एक प्रकारकी स्थिरता और प्रज्यता प्राप्त होती है। एकादशी-व्रत करनेवाले भक्तोंका समुदाय किसी देवमन्दिरमें हरिकीर्तनके लिये एकत्र हुआ हो और वहाँ कोई अहंमन्य पुरुष ताम्बल चर्वण करता हुआ आकर बैठ जाय तो यह बात उस समाजको प्रिय नहीं हो सकती। सितारके सब तार जब एक सुरमें आ जाते हैं तब जो आनन्द आता है वही आनन्द छोगोंके एकीभत अन्तःप्रवाहमें मिल जानेसे प्राप्त होता है। पर समाजमें रहकर समाजके ही विपरीत आचरण करनेवाला अहंमन्य पुरुष ऐसे आनन्दसे विश्वत रहता है। इसमें उसीकी हानि होती है। समाजके नियम समाजमें मिल जानेके आनन्दके लिये अर्थात स्वहितसाधनके लिये ही पालन किये जाते हैं। एकादशी-वत केवल शरीरको हलका करने या आरोग्य-लाभ करनेके लिये ही नहीं पालन किया जाता । यह तो केवल देह-बृद्धिबालोंकी दृष्टि है। यह महावत भगवस्त्रसाद प्राप्त करनेके लिये परमार्थ-दृष्टिसे किया जाता है । आज एकादशी है, वत रहना है, रातको हरि-कीर्तनका आनन्द

लेना है, यह भाव ही बहुत बड़ी चीज है और यहींसे चिच्छा क्षित्र आरम्भ होती है। गङ्गाकान, निराहार या अल्य फलाहार, भक्तोंका समागम, हरि-प्रेमियोंका मिलन, करताल, मृदंग, वीणादि वाद्योंकी मधुर ध्वनि, नाम संकीतेन, भगवत्कथालाप हत्यादि सब लाम एकादशी-व्रत करनेये प्राप्त होते हैं। कम-से-कम उतने समयके लिये तो प्रापञ्जिक सुख-दुःख भूल जाते हैं और भगवानके आनन्दमें चित्त रमता है। इस एक दिनका अनुभव हद करनेके लिये नित्यके नियम पालन करनेकी ओर भी ध्यान जाता है और जब नित्याभ्यास सहजन्मा हो जाता है तब सच्चा परमार्थ लाभ होता है। बहुतेरोंका यही अनुभव है। तुकारामजीने अपना जो पहला अभ्यास बताया कि 'आरम्भमें मैं एकादशीको हरि-कीर्तन करने लगा, इसका यही बीज है।'

#### ७ वारकरी-सन्त-समागम

एकादशी और हिर-कीर्तनका वसन्त और आम्न-मञ्जरीकी बहारका-सा नित्य सम्बन्ध है। कीर्तन और नामस्मरणके विषयमें एक स्वतन्त्र अध्याय ही आगे आनेवाला है। यहाँ हतना कहना पर्याप्त होगा कि नाम-संकीर्तनका जो सच्चा आनन्द है वह सम्प्रदायको स्वीकार करनेसे प्राप्त होता है। यह आनन्दानुभव तुकारामजीके रोम-रोममें भर गया था। तुकारामजी कहते हैं—

'मेरा आराधन पण्डरपुरका निधान है। उस एक पण्डरिराजको छोड़ और कुछ मैं नहीं जानता ।'

ंभिलारी वर्नूँगा, पर पण्डरीका वारकरी बना रहूँगा । मुखर्मे श्रीहरिविट्डलका नाम हो, यहीं मेरा नियम, यहीं मेरा वर्म है। मेरे जीके जो जीवन हैं उन्हें इन आँजोंसे देख तो खूँ। अब तो विद्वल ही मेरे भगवान हैं और सब कुछ कुछ भी नहीं है।'

. . . .

'भव-सिंधु कौन-सी बड़ी समस्या है जब आगे-आगे चलकर भगवान ही रास्ता बता रहे हैं। भगवान श्रीभण्डुरङ्गरूप यह अच्छा जहाज मिला। इसमें बैठनेवालेका कोई भी अंग या पैरतक भी भव-जलसे भीगने नहीं पाता। अनेक साबु-सन्त पहले पार उत्तर चुके हैं, दुका कहता है, चलो जल्दीसे उन्हींके पीले-पीले चलें।

ऐसी एकनिष्ठ साम्प्रदायिक उपाश-प्रीति तुकारामजीके हृदयमें भर गर्या। मेरे पण्डुरङ्ग-तैवा 'सुख-खरूव' और कौन है ? उनके पास कोई भी जा सकता है, कोई रुकावट नहीं। 'क्हीं दौड़ना-धूपना नहीं, सिर मुँडाना नहीं, कोई झगड़ा नहीं।' पण्डरीमें अन्य तीयों के समान कोई अन्य विधि नहीं है। वस, इतना ही है कि 'चन्द्रमागामें स्नान करों और हरि-कथामें छगो' इतनेसे ही 'चित्तको सब समय समाधान है।' वारकरियों का 'विहल ही जीवन है, झाँझ-करताल ही धन है।' पर 'मिक्त-सुवसे मोहित' ईटेपर खड़े भगवान्त्रे उस रूपको देखते ही जीमें आता है कि अपना जीवभाव उसपर न्योज़वर कर दें। ऐसे भगवन्-प्रेमी वारकरियों के संग देहू, पण्डरी या किसी भी यात्रामें जाते हुए जो आनन्द प्राप्त होता है वह अनिर्वचनीय है। तुकारामजी कहते हैं, 'ऐसा समागम पाकर में प्रेमसे नावने लगा।'

'संसारको कौन देखता है ? हमारे सखा तो हरि जन हैं। ब्रह्मानन्द-में ही काल बीतता है और उत्तीकी इच्छा बनी रहती है।

वारकरी वीरोंकी महिमा गाते हुए कहते हैं---

'संपारमें एक विष्णुदान ही लड़ाके बीर हैं, उनके तनने पार-पुण्य कभी लियट नहीं सकते । आतनमें, शयनमें, मनमें उनके सर्वत्र गोविन्द-ही- गोविन्द हैं। ललाटमें ऊर्ध्वपु॰ड्र लगा है, गजेमें तुलसीमाला बिलस रही है, उनसे तो कलिकाल भी मारे भयके घर-घर काँपता है, तुका कहता है, उनके नेत्र गंल-चकके ही शृंगार देखते हैं और मुखमें नामामृतरूप सार-रम ही भरा रहता है।

आपादी-कार्तिकी वारीका समय जब निकट आता या तब तुकाराम-जीके उत्साहका क्या पूछना है—

अब चलो पण्डरीको, वहाँ चलकर श्रीविद्वलको दण्डवत् करें। चलो चन्द्रभागाके तीरपर चलकर नाचें। जहाँ सन्तोंका मेला लगा है, वहीं चलकर उनकी परभूलिमें लोटें। तुका कहता है, इसने अपने प्राण उनके पाँवतले व.ल देकर विद्या दिथे हैं।'

जब अन्य वारकरी पण्डरीकी यात्रामें तुकारामजीके संग हो हैं तक दुकारामजी उनसे कहते—

'सुगम मार्गसे चलो और मुखसे विद्वल-नाम लेते चलो । इम सब लंगोटिया यार ही तो हैं, लाज किसकी करते हो ? आनन्दमें मस्त होकर गला फाइकर चिल्लाओ । हायमें गरुडांकिन ध्वजा-पताका ले लो, खूब सज-धजके चलो । तुका कहता है, वैकुण्टका यही अच्छा और समीपका रास्ता है।'

पण्डरीमें देवदर्शन और सन्तोंके मेलेमें कीर्तनका आनन्द प्राप्त कर तुकारामजी कहते- -

'बहुत काल बाद पुण्यका उदय हुआ, मेरा भाग्योदय हो गया जो सन्त-चरणोंके दर्शन हुए। आज मेरी इच्छा पूर्ण हुई। भव-दु:ल दूर हुआ। सुन्दर स्वाम परब्रह्म ही सर्वत्र सम्मुख व्याप्त हुआ। सन्तोंके आर्लिंगनसे मेरी काया दिव्य हो गयी। उन्हींके चरणोंपर अब यह मस्तक रख दिया।' जिस संगसे भगवरोम उदय होता है वहीं संग करनेकी इच्छा
भी खमावतः ही बद्ती हैं। 'सदा सन्त-संग होनेसे महान् प्रेमकी वर्षा
होती हैं (संतमंगतीं सर्वकाळ योर प्रेमाचा सुकाळ ॥)।' वारकरी मक्ती
और सन्तीके प्रति तुकारामका ऐमा प्रेम और आदर या और उतसे उन्हें
अपूर्व भगवरप्रेमका अनुभव भी होता या। इसीं छये उनके मुँहसे ऐसे
उद्गार निकलते ये कि 'जहाँ साधु-सन्तीका मेळा छगता है वहीं सुका छोट
जाता है' अथवा तुका कहता है कि 'मन्तोके मेळेमें जाकर उनके चरणोंकी
रजको वन्दन करूँगा।' तुकारामजीने एक खानमें यहाँतक कहा है कि
सन्तीके द्वारार श्वान होकर पढ़े रहना भी बढ़ा भाग्य है, क्योंकि वहाँ
उच्छिष्ट प्रसाद मिलता है और भगवान्का गुण-गान सुननेमें आता है।

## ८ कीर्तन-सौख्य

अपने समश्रद्ध समानधर्मी भाइयोंके सम्बन्धमें तुकारामजीके ये उद्गार हैं। एक ही उपास्यकी उपाप्ता करनेवाले उपासक बन्धुप्रेमसे एक दूसरेके साथ बँध जाते हैं। उनका उपास्य उनके आचार-विचार, उनकी उपासना-पद्धति, उनके नित्य-नियम, आहार-विद्वार, क्वि-अक्वि, माव-स्वमाव विशिष्ट प्रकारके बनते हैं और उनमें स्वमावतः ही बन्धुप्रेम उरप्तन होता है। वारकरियोंकी भी यही बात है। गाँव-गाँव वारकरियोंकी जो मण्डलियाँ हैं उनको देखनेसे यह जात होगा कि ये लोग प्राय: रातको, विशेषकर प्रति एकादशी और गुरुवार अथवा सोमवारको एकत्र होकर मजन करते हैं। फिर आषादी-कार्तिकीके अवसरपर ये लोग मण्डली वाँधकर ही मजन-कीर्तन करते, आनन-देशे नाचते-गाते हुए पण्डरी जाते हैं। कुछ नियमनिष्ठ वारकरी ऐसे भी होते हैं जो प्रतिमास पण्डरीकी वारी करते हैं। मुख्य वारी आपादी-कार्तिकीके और यही साधारणतः लोग करते हैं, कुछ मासिक वारी करते हैं और वुछ आपादी-कार्तिकीक

अतिरिक्त चैत्रकी वारी भी करते हैं। िक मी भी मानकी शुक्का एकादशी देवताओं की मानी जाती है और कुण्णा एकादशी सन्तों की मानी जाती है। इस प्रकार अत्यधिक हिमसी वारकरियों के मेलों में ही तुकाजीका जीवन बीता, इस कारण वारकरियों के सेलों में ही तुकाजीका जीवन बीता, इस कारण वारकरियों के साथ यह भी वारकरियों के ही मार्गपर चले। वारकरियों का मुख्य साधन भजन और कीर्तन है। ऊँच-नीच, ब्राह्मण-चाण्डाल, पुण्यवान्-पापी सभी संसारके अधीन होने के कारण भगवान् के सामने दीन-ही होते हैं। कीर्तनका अधिकार सबको है।

दीन आणि दुर्बेठांशी । सुखराशी हरि-कथा ॥ 'दोन और दुर्बेलोंके लिये हरि-कथा सुखको राशि है ।'

कीर्तन चांग कीर्तन चांग । होय अंग हरिरूप ॥९॥ ं प्रेमछन्दें नाचे डोडे। हा परा देह भव ॥२॥

'क्रीर्तन यड़ी अच्छी चीज है। इससे शरीर हरिरूप हो जाता है। प्रेमछन्दसे नाची-डोलो। इससे देहमाव मिट जायगा।'

कीर्तनानन्दमें मग्न होनेवाले किसी भी भक्तको तुकारामजीका सा यही अनुभव प्राप्त हुआ करता है। कीर्तन करनेवाला स्वयं तर जाता है और दूमरोंको भी तारता है। मक्त भगवत्कीर्ति गाता है; इसल्यि भक्तवत्सल भगवान् उसके आगे-पीछे उसके बन्धनोंको काटते हुए सञ्चार करते हैं। कीर्तनका रहस्य निम्नलिखित अभंगमें तुकारामजीने बहुत ही अच्छी तरहसे बतलाया है—

कथा त्रिरेणीसंगम।देव मक्त आणि नाम। तेथीचें उत्तम।चरण-रज वंदितां॥१॥ जळती दोषांचे डोंगर। शुद्ध होती नारी-नर।
गाती एंकती सादर। जे प्वित्र हरिकथा॥२॥
(कथा त्रिवेणी:गंगम। भक्त मगर्वत नाम।
वहाँकी उत्तम। पदरज दंदनीय॥१॥
जलते दोषोंके पर्वत। शुद्ध होते नारीनर।
गाते मुन्ते सादर। जोपवित्र हरिकथा॥२॥)

हरिकीर्तनमें भगवान् भक्त और नामका त्रिवेणीसंगम होता है । कीर्तनमें भगवान् ग्रेण गाये जाते हैं , नामका जय घोप होता है और अनायाम भक्तजनोंका समागम होता है । कथा-प्रयागमें ये तीनों लाभ होते हैं । इनमें से प्रत्येक लाभ अमृत्य है । जहाँ ये तीनों लाभ एक साय अनायाम प्राप्त होते हैं उन हरि-कथामें योग दानकर आदरपूर्वक उसे अवण करनेवाले नर-नारी यदि अनायात ही तर जाते हैं तो इसमें आआर्य ही क्या है ? हरि-कथा पवित्र, फिर उसे गानेवाले जय पवित्रतापूर्वक गाते और सुननेवाले जय पवित्रतापूर्वक सुनते हैं तय ऐसे हरि-कीर्तनसे बदकर आस्मोद्धार और लोकशिक्षाका और दूमरा साधन क्या हो सकता है ? प्रेमी भक्त प्रेमसे जहाँ हरि-गुण गान करते हैं भगवान् तो वहाँ रहते ही हैं । भगवान् स्वयं कहते हैं—

नाहं बसामि बैकुण्ठे योगिनां हृदये न च। मद्रका यत्र गायन्ति तत्र तिष्ठमि नारद॥

शानेश्वर महाराजने कीर्तन-भक्तिके आनन्दका बड़ा ही सुन्दर वर्णन किया है (शानेश्वरी अ॰ ९-१९७-२११)। कीर्तनके नटतृत्यमें प्रायश्चित्तोंके (अयवा प्रायः चित्तोंके) सब व्यवसाय नष्ट हो जाते हैं। यम-दमादि योग-साधन अथवा तीर्थयात्रादि जीवोंके पाप भो डालते हैं सही, पर कीर्तन-रङ्गमें रेंगे हुए प्रेमियोंमें तो कोई पाप ही नहीं रह जाता । कीर्तनसे संमारक दुःख दूर होता है। कीर्तन संमारके चारों ओर आनन्द-की प्राचीर खड़ी कर देता है और सारा संसार महासुखसे भर जाता है। कीर्तनसे विश्व भवलित होता और वेकुण्ट पृथ्वीपर आता है। यह कहकर क्षानेश्वर महाराज भगवान्की उपर्युक्त उक्तिका रहस्य अपनी वाणीसे बतलाते हैं—

तो मी बैकुंडीं नसे । वेठ एक भानु बिंबीं ही न दिसे । वरी योगियांचीं ही मानसें । उमरडोति जाय ॥२०७॥ परी तयां पाशीं पांडवा । मी हरपरुत गिंवसावा । जैय नामघोत बरवा । करिती माझा ॥२०८॥

अर्थात् भौ नित्य वैकुण्टमें, सूर्यमण्डलमें अथवा योगि-जन-मन निकुड़ाोंमें रहता हूँ। पर ऐसा हो सकता है कि कभी इन तीन स्थानोंमेंसे कहीं भी मैं न मिलूँ; परन्तु मेरे भक्त जहाँ प्रेमसे मेरा नाम संकीर्तन करते हैं वहाँ तो मैं रहता ही हूँ—मैं और कहीं न मिलूँ तो मुझे वहीं दूँदो।' इन मधुर ओवियोंमें शानेश्वर महाराजने ऊपरके स्रोकका अनुवाद ही किया है। तुकोवारायने भी कहा है—

> माझे मक गाती जेर्थे। नारदा मी उमातेर्थे॥९॥ 'नारद! मेरे भक्त जहाँ गाते हैं वहीं मैं खड़ा रहता हूँ।'

तात्पर्यः, कीर्तनमें भगवान्, भक्त और नामका संगम होता है और इसीसे कीर्तनमें छोटे-बड़े सब अनायास ऐसा अपार भक्तिमुख लाभ करते हैं कि देखकर ब्रह्माजीके भी लार टपकने लगती है। तुकारामजीको पहले कीर्तन मुननेका चसका लगा, पीछे स्वयं कीर्तन करनेकी इच्छा हुई और फिर इस कीर्तन-भक्तिका परम उत्कर्ष हुआ।

सिवाय कीर्तन करूँ न अन्य काज । नाचूं छोड़ लाज तेरे रंग॥

ंतेरा कीर्तन छोड़ मैं और कोई काम न करूँगा। छा छोड़कर तेरे रंगमें नाचूँगा।' कीर्तनमें, बल्कि यह किहेरे कि परमार्थमें, प्रथम प्रवेश जब होता है तब छजा बड़ी बाभक होती है, पर साभक जब कीर्तन-रंगमें रॅंग जाता है तब 'निर्लंज' कीर्तन आप ही अभ्यस्त हो जाता है।

### ९ कीर्तनके नियम

कीर्तन इस प्रकार श्रोताः वक्ता सबको हरि-मार्गपर ले आनेका मुख्य साधन होनेसे यह आवश्यक होता है कि उनमें नियम-मर्यादा भी हो । वारकरियोंमें यह मर्यादा पहलेशे ही थी। तथापि इस मर्यादाका स्वरूप तकारामजीके वचनोंसे ही जान लेना अधिक अच्छा होगा। 'क्याकालकी मर्यादा' वाले अभंगर्मे उन्होंने कीर्तनके मुख्य नियम बताये हैं-(१) सप्रेम अन्तःकरणसे जो कोई 'ताल-वाद्य-गीत-त्रत्यकी' सहायतासे भगवानके नाम और गुण गाता है उसे भगवद्रप ही मानना चाहिये और उसे नम्रतापूर्वक वन्दन करना चाहिये। (२) जनतक कथा हो रही हो तनतक कायदेसे बैठे। कथामें बैठे। आलस्यवरा अँगड़ाई न ले। पुर्ठे टेट्रे करके न बैठे, पान चवाते हुए कथामें न जाय, मुँह स्वच्छ करके कथामें बैठे, नामसंकीर्तनमें चित्त लगावे। कीर्तनके समय और बातें न करे। मानकी इच्छा न करे, अपना बडप्पन न दिलावे, कीमती वस्त्र पहनकर फिर उन्हें कहीं भूल न लगे इसी चिन्तामें उन कपड़ोंको ही सँभालनेमें न लगा . रहे, वडोंको रेलकर छोटे न बैठें, उच्च खानमें बैठकर कीर्तन करनेवालेको नीचा न देखे; इन नियमोंका पालन करना चाहिये। (३) किसीके दोषोंका ध्यान न करे। इस प्रकार कीर्तन और कीर्तनकारकी मर्यादा रखते हए देइ-बुद्धिके ढंग चित्तमें न आने दे । ये नियम श्रोताओंके लिये हए । वक्ताके लिये भी उन्होंने नियम बताये हैं । वक्ताका सम्मान बड़ा है। 'सबसे पहले वक्ताका सम्मान करे' अर्थात् श्रोताओंमें यदि कोई योगी-यती आदि भी हों तो भी चन्दन, अक्षत आदिसे पहले वक्ताका ही पूजन

होना चाहिये। वक्ताका मान जितना यहा है, उत्तरदायित्व भी उत्तरपर उतना ही यहा है। पहली बात यह है कि जो कीर्टनकार हों वे निरपेक्ष कीर्तन करें। घन या मान किसीकी भी इच्छा न करें। कीर्टनका मूल्य न लें, मार्ग-व्ययादि भी न लें।' हरि-क्या करके जो अपना पेट भरता है, तुकारामजीने उसे चाण्डाल कहा है। 'कीर्टनाचा विकरा तें मातेचें गमन (कीर्टनका विकय मातृगमन है)।'

कन्या गां करे कथा विक्रय । चांडारु निश्चय जान उसे ॥

'कन्या, गी और हार-कथाको जो बेचता है, यथार्थमें वही चाण्डाल है---चाण्डाल नाम उमीका है।' हरि-गुण-कीर्ति हरिके दामांकी माता है, उसे बेचना लजाजनक और नरकप्रद है।

कथा करके जो द्रव्य हेते देते । अधोगित पातं नरक बास ॥

'कथा करके जो द्रव्य देते लेते हैं उनकी अभोगति होती है और उन्हें नरकवान मिलता है।' कीर्तनकारकी वाणी चाहे मधुर न हो, उत्कमें कोई हरज नहीं। तुकारामजी कहते हैं, 'मधुर वाणीके फेरमें ही मत पड़ो।' खभावसे ही यदि वह मधुर हो तो 'यह तो भगवन्! आपहीका दान है' यह सोचकर उसे भगवान्के ही गुण-गानमें लगा दो। भगवान्को ऊँची तान या टेरे-मेट्ने अलाप पनंद नहीं हैं। भगवान् मावके भूखे हैं।

सुनो नहिं कानों ऐसे जो बचन । भक्ति बिन ज्ञान कहें कोई १ बखाने अद्वैत भक्ति भाद ईं।न । पाते दुख जन श्रोता वका ॥ २॥

'भक्तिके बिना जो व्यर्थ शन बतलाता है उसकी बातें कानोंसे न सुने। भाव-भक्तिके बिना जो अद्दैतकी स्तुति करता है उससे श्रोता-वक्ता दु:ख ही पाते हैं।'

शान-भांक कहे पर भगवद्भक्तभाव तोड़नेवाला शान कोई न कहे। एकनाथ महाराजने भी 'सगुण चरित्रें परम पवित्रें हरिची वर्णावीं' हम पदमें वही बात कही है। वाणी ऐसी निकले कि हरिकी मूर्ति और हिरका प्रेम चित्तमें बैठ जाय, वैराग्यके साधन बतावें, मांक और प्रेमके सिवा अन्य व्यर्थकी बातें कथामें न कहे। अह्य मजन, अखण्ड स्मरण, करोंसे ताल देकर गावे-धजावे।' कीर्तन करेंते हुए हृदय खोलकर कीर्तन करें, कुछ छिपाकर, चुराकर न रक्से। कीर्तन करने खड़े होकर जो कोई अपनी देह चुरावेगा, उसके पापको कीन नाप सकता है? कीर्तन हो रहा हो और बीचमेंसे ही कोई उठकर चला जाय, कथाकी मर्यादाका उल्लाहन करें, भिद्राका आदर करे, जागरणसे मांग जाय' वह अधम है। तात्यर्य, श्रोता-वक्ता कीर्तनकी मर्यादाका पालन करें और जितनी इन्छा हो, हरि-प्रेमानन्द खुटें।

### १० साधनोंका प्राण सद्भाव

पण्डरीकी वारी, एकादशी-वत, सत्समागम, नाम-संकीर्तन इत्यादि साधनोंका चसका लगानेवाली जो मुख्य जीकी वात है वह है शुभेच्छा या सद्भाव हो, शुद्ध भाव हो तो ही साधन सफल होते हैं अन्यथा ये ही साधन तथा ऐसे अन्य साधन भी मान और दम्भके कारण बन जाते हैं। गीतामें भगवान्ने कहा है, जो अद्धावान् होगा उपीको ज्ञान प्राप्त होगा, भाव होगा तो भगवान् भिलेंगे। संतांने स्थान-स्थानमें कहा है कि भाव ही तो भगवान् हैं। उद्गम जहाँ से होता है यह निर्मर, अन्तःकरणका अन्तमांव हो तो ही साधन फलदायक होते हैं। पण्डरी, चन्द्रभागा, पुण्डरीक, साधु-संत, देव-प्रतिमा, करताल, वीणा, वत, जर, तप सभी उत्तम और पावन साधन हैं, पर जो साधना चाहे उसमें भी तो अपने साधनके विषयमें निर्मल पावन बुद्धि हो जिसके होनेसे ही साधन साध्यको प्राप्त करा देते हैं। जौर तो क्या, साधनोंके विषयमें यदि श्रेष्टतम सद्भाव हो तो साधन ही साध्य बन जाते हैं, साध्य-साधनोंकी एकात्मता प्रत्यक्ष हो जाती है। बाह्मोपचारोंसे मगवान् प्रसन्न नहीं होते। श्वाह्म उपचारिसे मैं किसीके

ध्यानमें नहीं उत्तता, ( शानेश्वरी अ० ९—३६७ ) । मँगनी लिया हुआ भाव नहीं उद्दता, वह केवल बाझाइम्बर है । 'नटनाट्यका धारा स्वाँग रचा, तो इस स्वँगवे हृदयस्थ नारायण नहीं उगे जाते । भाव जितना अकृत्रिम, स्वाभाविक और शुद्ध हो, भगवान् उतने ही प्रकट हैं । साधन व्यर्थ नहीं हैं, साधनोंसे भाव यल्वान् होता है, यह सब है; परंतु निर्मल भाव ही साधन-वनका वसन्त है । भाव भगवान्की देन है, पूर्व मुक्किका फल है, पूर्वजांका पुण्य-वल है । भावके नेत्र जहाँ खुले वहीं सारा विश्व कुछ निराला ही दिलायी देने लगता है । भगवान् भावुकोंके हाथपर दिलायी देते हैं, पर जो बुद्धिमान् अपनेको लगाते हैं वे मर जाते हैं तो भी भगवान्का पता नहीं पाते । शानके नेत्र खुलनेसे प्रस्थ समझमें आता है, उसका रहस्य खुलता है, पर भावके विना शान अपना नहीं होता । शानके विश्वात होनेके लिये, भगवान्से भिलन होनेके लिये भावका ही होना आवस्यक है । चित्त यदि भगवांबन्तनमें रँग जाय तो वह चित्त ही चैतन्य हो जाता है, पर चित्त शुद्धभावते रँग जाय तय ।

भाव तैसें फळ । न चंड देवापाशी बळ॥१॥ 'जैसा भाव वैसा फळ। भगवानुके सामने और कोई बख नहीं चळता।'

भावपुढं बळे । नाहीं कोणाचें सबळ ॥१॥ करी दंवाबारी सत्ता । कोणत्याहूनी परता॥२॥ भ्भावके सामने किसीका बल प्रवल नहीं है। दैवपर जिसका शासन चळता है उससे बड़ा और कीन है ?' 'पत्थरकी ही सीदी और पत्थरकी ही देवप्रतिमा' होती है, पर एकपर हम पैर रखते हैं और दूमरेकी पूज़ा करते हैं। नलका भी जल ही है। पर भावते ही प्रतिमाको देवत्व प्राप्त होता है और गङ्गाजल भी जल ही है। पर भावते ही प्रतिमाको देवत्व प्राप्त होता है और मावते ही गङ्गाजलको तीर्थत्व प्राप्त होता है। यह भाव जिसके पास है उसीके पाम भगवान् हैं। भाव ही भगवान् हैं। 'विश्वासाची भन्य जाती। तेर्थं वस्ती देवाची ॥' (विश्वासकी जाति घन्य है, वहीं भगवान्की बसती है।) इसमें संदेह ही क्या है! संदेह, कुतकं, विकल्प ही महापाप है और भाव ही महापुण्य है। ऐसा निर्मल भाव तुकोबाके चित्तमें उदय होनेसे उनके सब साधन सफल हुए। उन्होंने स्वयं ही एक अभंगमें कहा है 'लागला झरा अलंड आहे। तुका व्हणे सोहं झालें अंतर ॥' (अलज्ड निर्झर झर रहा है, तुका कहता है कि अन्तर ही सहाय हुआ।) 'आहा आहारे भाई' वांचे मधुर अभंगमें उन्होंने यह वर्णन किया है कि भावक भक्तोंकी हृष्टि कितनी उज्ज्वल होती है।

गंगा नहीं जल । वृक्ष नहीं वट पीपल॥ तुलसी रुद्राक्ष नहीं माल । श्रेष्ठ तनु श्रीहरिकी ॥१॥

भाक्ता जल नहीं है , वह, पीपल इक्ष नहीं है , तुलवी और बहाश्व माला नहीं हैं। ये सब भगवानके श्रेष्ठ शरीर हैं। इसी प्रकार साधु-संत सामान्य जन नहीं हैं, लिंगादि देवप्रतिमाएँ पत्यर नहीं हैं, गरुद्ध केवल पक्षी नहीं हैं, निन्दकेश्वर साँड़ नहीं हैं, वराह सुअर नहीं हैं, छक्ष्मी स्त्री नहीं हैं, रामरल रेत नहीं है, हीरे कंकड़ नहीं हैं, द्वारावती गाँव नहीं हैं। कारण, इनके दर्शन-सेवनसे मोश्च प्राप्त होता है। 'कृष्ण मोगी नहीं हैं,

१. भ्ह्रोतसामिस जाह्नवी' (गीता १०। ३१)।

२. ध्वश्वत्थः सर्ववृक्षाणाम्' (गीता १०। २६ )।

कल्पवृक्ष, पारिजात और चन्द्रन गुणमें प्रक्षिद्ध है, पर इन सब वृक्षों में असल्प वृक्ष में हूँ। (ब्रानेसरी अ० १०। २३५)

शंकर जोगी नहीं हैं। यर तुकीवाराय ! ऐसा विमल माव आपको कहाँसे मिला !— तुका कहता है, 'पाण्डुरक्कसे यह प्रसाद मिला ।' भगवान् श्रीविडलदेवके कृपाप्रसादसे तुकीवाको यह ग्रुद्ध माव प्राप्त हुआ और इसल्ये उनके सब साधन सफल हुए, इस भावसे उन्हें भगवान् मिले । 'सुका झण होता ठेवा । तो या भावा सांपडला ।' (तुका कहता है) निर्धि रखी हुई यी सो इस भावसे मिल गयी । ) अर्थात् इस भावने मुझे अपने सकस्यका ज्ञान करा दिया । भाव न हो तो साधन व्यर्थ हैं । 'तीर्थको जो जल समझता है, प्रतिमामें जो पत्थर देखता है, मंतींको जो मनुष्य समझता है वह अथम है ।' ऐसे लोग जो भी साधन करते हैं तुकाराम स्पष्ट ही बतलाते हैं कि वे साधन पनःया-मह्वासके समान' व्यर्थ होते हैं । तार्थ्य, सब साधनों का साधन माःय-प्रधानमें सद्राव है । यहाँतकके सब साधन तुकारामजीके आचरणमें आ गये, और साथ ही उन्होंने परोपकारकत स्वतिकार किया । उन्होंने यह बात आत्मचरित्रमें ही लिल दी है कि 'जो कुछ बन पड़ा, शरीरको कर देकर वह उनकार किया ।' अब उन्होंने परोपकार कैसे किया, यह देखें ।

#### ११ परोपकार-व्रत

शरीरसे कर करके जो उपकार बन पड़ता उसे करनेमें तुकाराम तत्पर रहते थे। कोई खेतकी रखवाली करनेको कहता तो आप खेतकी रखवाली करते, बोझ लादनेको कोई कहता तो चाई जितना भारी बोझ हो आप उसे लादकर पहुँचा देते, घोड़ेको खरहरा करनेके लिये कोई कहता तो आप घोड़ेको खरहरा करते, मतल्य यह कि जो भी जो कोई काम बतलाता था तुकारामजी उसे प्रकाचित्तसे करते थे। मुफ्तमें कोई नौकर मिले तो उसे कौन न चाहेगा? इसलिये तुकारामजी सबके प्रिय हो गये। पर तुकारामजी इन सबको नारायणकी मूर्ति हो समझते थे

और जो कोई काम करते उसे नारायणकी ही सेवा समझकर करते थे। मानव-नाम-रूपकी सध धीरे-धीरे भलती गयी और काम बतलानेवाली ध्वनि अन्तवासी नारायणकी है यही बोध रह गया । ध्वनि सनते ही जिस स्थानसे वह अवि निकली उसी उदमस्थानपर उनकी दृष्टि स्थिर होने लगी । नाम-रूपको देखते ही नामरूपातीत गर उनका ध्यान जमने लगा । यह मातवीं दास्य भिक्त है। इस दास्य भक्तिका मर्म देहके लोगोंने या जिजाबाईने न जाना हो पर शातापन जहाँसे प्रकट होता है वहाँ तो वह पहुँच ही गया। यह भूतसेबा भूतोंकी समझमें न आयी हो पर भूतेशने तो समझ ली। तुकारामजीको बेगारमें पकड़नेवाले लोग चाहे कभी यह न सोचते हों कि इनसे बहुत कुछ कराना अच्छा नहीं, सो भी तुकारामजी तो यह जानते थे कि भूतसेवा विषयभाव छोडकर निष्काम कर्म करनेका अलैकिक साधन है। भूतसेवा भूतमात्रमें हरिके दर्शन करना सिखलाती है। यही नहीं प्रत्यत भतमात्रमें जब हरिके दर्शन होने लगते हैं तभी निष्काम और सची भूतरेवा बन पड़ती है। अस्तु, जिजाबाईको अवस्य ही इस बातका बड़ा कुछ था कि तकारामजी घरके काम-काजकी ओर कुछ ध्यान नहीं देते और गाँवभरके छोटे-बड़े सभी काम कर दिया करते हैं। जिजाबाईका पक्ष लेकर कोई कह सकता है कि ठीक तो है, गाँवभरका काम तकाराम करते थे तो घरका काम करनेमें उनका क्या विगड़ा जाता था ? इसका उत्तर यह है कि घरवालोंका काम तो हमलोग सभी सब समय करते ही रहते हैं; पर अपने ही प्रेम और महत्त्वकी बात होनेसे वह यथार्थमें स्व-सेवा ही है। परोपकार तो वही कहा जा सकता है कि जिसमें देहकी दृष्टिसे जिन लोगोंके साथ हमारा कोई सम्बन्ध नहीं है उनका उपकार हो। और उपकार भी कब होता है ?--जब प्रतिफलकी, केवल स्तति या आशीर्वादकी भी इच्छा न करके काया-वाचा-मनमा केवल भगवरप्रीत्यर्थ वह कार्य किया जाय । ऐसे परोपकार या लोकमेवामे अनेक

लाम होते हैं। एक तो, निष्काम कर्म करनेका अभ्यास होता है; दूसरे आत्मपायका विकास होता है, यह प्रतीति होने लगती है कि आत्मराम } इस सारे तीन हायकी देहके अंदर ही बंद नहीं है, तीसरे, देह-ममत्व नए होता जाता है; और चौथे, सर्वान्तयांमी नारायण सुप्रमन्न होते हैं। ये लाभ परवालांकी सेवा करनेकी अपेक्षा ऐसे लोगोंकी सेवासे जो परवाले नहीं समझे जाते आंधक प्राप्त होते हैं। इसालथे तुकारामजीने 'जो बन पड़ा वह शरीरसे कष्ट करके उपकार किया' यह कहकर अपने साधनमार्गके एक अभ्यासका ही निर्देश कर दिया है। 'भावें गावें गीत' (भावसे गीत गावें) इस अभंगमें तुकारामजी कहते हैं—

जो तूचाहे मनवान । कर के सुरूम साथन ॥

'यदि तुम भगवान्को चाहते हो तो यह सुरूम उपाय है ।'
कौन-सा ?--

तुका कहे कर । योर बहु उपकार॥
'तुका कहता है, योड़ा-बहुत उपकार किया करो।'

इन प्रकार भगवत्पातिके उपायोंमें तुकाजीने पर-उपकारका भी अन्तर्भाव किया है। इस अभंगमें तुकाजी यही बतलते हैं कि भगवत्-प्राप्तिका सुल्म उपाय यही है कि 'चित्त शुद्ध अर्थात् निर्विपय करके भावके साथ भगवान्के गीत गावे, दूनरोंके गुण-दोप न सुने, मनमें भी न ले आवे, संतोके चरणोंकी सेवा करे, सबके साथ विनम्न रहे और योहा-बहुत जो दुख बन पढ़े उपकार करे। यह सुल्म उपाय तुकाजीने स्वयं इतार्य होनेके प्रभात् लोगोंको बताया है, अर्यात् साधनकालमें उन्होंने इस उपायका अवलम्बन किया था। परोपकार करते हुए देहमाव सिमट जाता है और प्राणिमात्रमें भगवन्द्राव उदय होता है, हृदय विशाल होता और अपना-परायामाव लुत होता है तथा 'अंदर हरि बाहर हरि' के अनुभवका दिव्य आनन्द प्राप्त होता है। 'भूतीं भगवन्त । हा तों जाणतों संकेत ॥' 'भूतमात्रमें भगवान् हैं।' यही सक्केत तुकारामजी जानते थे। 'भूतमात्रमें भगवद्भाव' रखनेते 'मेरा तेरा' विकार नष्ट हो जाता है और 'अद्वेतका जो धाम है, उस 'एक निरक्षन' का अनुभव प्राप्त होता है। 'भूतांचिये नांदे जीवीं। गोसारीच सक्छां॥'( सब भूतोंके जीवोंमें गोसाई ही विराज रहे हैं।) पर-उपकारते उन्हीं गोसाई की ही उत्तम सेवा वनती है। भूतांका उपकार ही भूतात्माका पूजन-अर्चन है। तुकारामजीने हारीरसे कष्ट करके जो परोपकार किया वह भूतातिकी ही सेवा की और परोपकारकी जो इतनी महिमा है वह इसीछिये है। तुकारामजी कहते हैं—

'भृतमात्रमें भगवान् विराजते हैं, इसीलिये मैं इन लोगोंसे मिखता हूँ, नर-नारी समझकर नहीं। हृदयका भाव भगवान् जानते हैं उन्हें जनाना नहीं पहता।

### १२ परोपकारके भेद

अव श्रीतुकायमजीके परोपकारके प्रकार देखें । इनमैंसे कुछका वर्णन महोरातेशवाने ( भक्त जीलामृत अ० ३१ में ) किया है । राह् चळते काई पथिक सिरपर बोझ छादे मिळ जाता तो आप उसका मोझ अपने तिरपर उठा छेते और कुछ काळ उछे विश्राम दिळाते, वर्षामें कोई भींग जाय तो उसे पहनने-ओदनेको वक्त देते, वैठनेके ळिये खान देते; भाजियोंके पैर चळते-चळते स्व जाते और उनपर इनकी दृष्टि पहती तो ये गरम पानीसे उन्हें संकते; गाय, वैळ दुवंळ होनेसे काम न देते और इसिल्ये एहस्थ यदि उन्हें निकाल देते तो आप उन्हें दाना-पानी देते; चींटियोंकी चिंटारीपर चीनी छोड़ते; मनसे भी किसीकी हिंसा न करते, चळते हुए कहां पैरोंत छोटे-छोटे जीव कुचळ न जायँ इसिल्ये फाइण्यामाजीं पाउळें छपवून ( काइण्यमें अपने पैरोंको छिपाकर ) चळा

करते: कीर्तन हो रहा हो और गरमीसे लोग परेशान हों तो कीर्तन करते हुए भी आप श्रोताओंपर पंला झलने लगते; नदीसे जल भरकर ले आनेवालोंमें यदि कोई थका दिखायी दिया तो उपकी गगरी आप अपने कंधेपर उठा लेते और घर पहुँचा देते, कोई यात्री बीमार पह गया तो उसे आप उठावर किमी देवानयमें ले जाते और उसका इलाज कराते: मन्प्य और पश्-पक्षीमें कोई भेद-भाव नहीं मानते थे; छोटे-वडे सबके शरीरोंको नारायमके ही शरीर मानते थेः तन-मन-वचनते। पात धन हआ तो धनसे भी सबके काम आते थे। श्रीमद्भागवतके जडभरतके समान कैया भी कए करनेमें वह पीछे नहीं हटते थे। ऐसे बर्तावसे तकाराम सबके अत्यन्त प्रिय हुए, कोई ऐसा न रहा जिसे तुकाराम प्रिय न हीं। तुकारामजीका यह अजातशत्रुत्व देलकर मध्याजी यावाने बहुत बुरा माना और उन्होंने उन्हें बहुत कष्ट दिये । पर उन मम्बाजी बाबाका भी वदन तुकाजीने दाब दिया । परोपकारकी उज्ज्वल भावनारे अपनी खीकी साडी भी एक अनाथाको दे डाली । पर ये दोनों प्रमुख आगे आनेवाले हैं इसलिये यहाँ उनका विस्तार करनेकी आवश्यकता नहीं। एक बार एक बढ़ा स्त्रीके कहनेपर तुकारामजीने तेल लाकर उनके घर पहुँचा दिया। यह तेल सदासे बहुत अधिक दिन चला। यह बात गाँवमें फील गयी तब सभी अपने अपने तेलके पीपे ले जाकर तकारामके गलेमें बाँध आये। तकाराम उन सब पी मंको तेलकी दुकानपर ले गये और सबके घर जा-जाकर तेल पहुँचा आये । तकारामकी पीठपर एक बैलका जितना भारी बोझ लदा देखकर सती जिजाईको यहा क्रोध आया। एक बार एक किसान उन्हें रस पिलानेके लिये अपने खेतार ले गया। रस पीनेके इस न्यौतेकी बात जिजाईने घरमें में सुन ली थी। चलते समय उसने तुकारामजीसे कह रखा था कि वह किसान ऊँखकी फॉटी देगा वह मेरे बच्चोंके लिये घर ले आना ।? तुकारामजी खेतपर पहुँचे। बड़ी भक्तिसे उस किसानने उन्हें रस पिछाया

और ऊँखकी फाँदी देकर उन्हें विदा किया। दुकारामजी ऊँख किये क्यों ही गाँवमें पहुँचे त्यों ही गाँवमरके बच्चोंने उन्हें घेर लिया और ऊँख माँगने को। दुकारामजीने बोझ उतारा और सब ऊँख उन क्योंको बाँट दिये, तीन ऊँख रह गये जो लेकर वह घर आये। जिजाबाई ताह गयीं कि ऊँख सब बँट गये। दुकारामने सब हाल उससे कहा और उसे समझाया कि 'देखों, सब बच्चे अपने ही तो हैं। तेरे तीन बच्चे हैं इस-किये पाण्डुरङ्काने तीन ही ऊँख यहाँ भेजे: बाकी सब जिनके थे उन्हें बाँट दिये।

अयं निजः परो वेति गणना रुघुचेतसाम् । डदारचरितानां तु वसुचैर कुटुम्बकम् ॥

वुकाराम ऐसे उदारचित थे। अपना-परायाभाव उनका नष्ट हो यह या, बल्कि भेरा, तेरा जीवभाव नष्ट हो और उसके खानमें 'सर्वत्र श्रीहरि' का भाव उदय हो इसीक्रिये इस नश्चर देहके द्वारा कष्ट करके भूत-सेवारूप भगवत्सेवाका यह वत तुकारामजीन स्वीकार किया। तुकारामजीका सम्पूर्ण जीवन परोपकारमें बीता। उन्होंने जो हरि-कीर्तन किये और अभंग रचे पहले वे श्रीहरिकी प्राप्तिके लिये थे, पीछे परोपकारके लिये हो गये। वह—

#### 'विष्णुमय जग वैष्णवांचा धर्म।'

—मानते ये और इसिंख्ये परोपकार उनका स्वभाव ही बन गया या। 'भूतदया' हो उनकी पूँजी बनी, दीन-दुिखयों को वह अपना कहने खरो। मगबद्धसाद होनेके पश्चात् भी 'अब मैं उपकारमरके किये रह गया' कहनेवाले तुकारामजीके जीवनमें परोपकारके सिवा और क्या या? तुकोबाके जीवनका प्रत्येक क्षण विद्वलमजन और परोपकारमें बीता। उनके प्रवाणके पश्चात् भी उनके अभंग जड़ जीवोंके उद्धारका कार्य कर रहे हैं। तुकारामकी अभंगवाणी उनकी परोपकार-बुद्धिका विरस्तायी स्मारक है।

# १३ अट्टाईस अमंगोंकी गवाही

तुकारामजी वारकरी सम्प्रदायके वाषनमार्गपर ही चले, यह स्पष्ट है। वह मार्ग इमलोगोंने यहाँतक देखा, पर निश्चयकी दृद्धताके लिये इमलोग एक बार स्वयं सुकारामजीते ही पूछ लें और फिर यह प्रकरण समाप्त करें। युकारामजीने जो साधन किये, उन्हें उन्होंने अपने अमंगोंमें स्पष्ट बता दिया है। अमंगोंमें कहीं स्वयं किये हुए साधनके तौरपर और कहीं दूसरोंको उपदेश करनेके प्रसङ्खसे उन साधनोंको बताया है। तुकाराम 'जैसी बानी वैसी करनी' वाले बानेके थे, इस कारण उनकी वाणीये उनके किये हुए साधन ही प्रकट होते हैं। छत्रपति शिवाजी महाराजको, जिजाबाईको और घरना देनवाले बाह्मणको उपदेश करते हुए जो साधन उन्होंने बताये हैं उन्हें हम देखें। ऐसे सब साधनवीधक अमंगोंका एक साथ विचार करनेसे निश्चितरूपसे यह जाना जा सकेगा कि दुकारामजी जिस साधनमार्ग पर चले वह साधनमार्ग क्या था।

(१) सोंपा निज चित्त । उन्हें जो किनमणी-कांत ॥१॥
पूर्ण हुआ सकळ काम । निवारित भव-श्रम ॥टेका॥
परनारी परद्रक्य । हुप विश्वत् त्याज्य ॥२॥
तका कहे फिर । और न रूगा व्यवहार॥३॥

मैंने एक दिनमणीकात्तको ही चित्तमें घारण कर लिया। उसीये सारा काम बन गया। भव-भ्रम दूर हो गया। परद्रव्य और परनारी विश्ववत् हो गये। दुका कहता है, 'कोई बढ़ा उद्योग नहीं करना पढ़ा। वस, हतनेसे ही सारा काम बन गया, भव-भ्रम दूर हो गया।' दो बातें बतलायीं, चित्तमें भगवान् को बैठाया और परद्रव्य और परनारी विषवत् हो गये। हतनेसे ही सारा काम बन गया। कौन-सा काम ! भव-भ्रम दूर हो गया। तारार्य, हरि-चिन्तन और सदाचार संसार-निकृषिके साधन हैं।

- (२) 'कुळीचें दैवत ज्याचे पंदरिताय' (कुळदेवता जिनके पण्डरिताय हैं)-उनके घरमें दाली-पुत्र होकर भी रहूँगा, पण्डरीकी वारी जिनके यहाँ है उनके दारका पद्य होकर रहूँगा, दिन-रात विडळचिन्तक के करते हैं उनके पैरीकी पनहीं बनकर रहूँगा, दुळलीका पेड़ जिनके आँगनमें है उनके पहाँ झाड़ू बनकर रहूँगा। इन उत्कट भक्तिके उद्वारीं वे मान्य होता है कि पण्डरिताय, पण्डरीकी वारी, पण्डरितायका चिन्तन और पण्डरितायकी प्रिय दुळलीका पूजन दुकारामजीको कितना प्यारा या। उपास्यविषयक परम प्रीति इससे व्यक्त होती है।
- (३) ' मुख बाटे परि वर्म' ( मुख होता है पर उसका रहस्य ) बतलाता हूँ । मैं भगवान्का रहस्य नहीं जान सकता, इतना ही जानता हूँ कि 'निर्लंख होकर उसके गुण-नाम गाता हूँ ।' 'अवर्षे मार्शे हेंचि घन । साधन ही सकळ ॥' ( मेरा सारा घन यही है और यही सम्पूर्ण साधन है । ) निर्लंख नाम-सरण !
- (४) 'विहल आमुर्चे जीवन' (विहल हमारे जीवन हैं) हमारे विहल आगम-निगमके अर्थात् वेदद्याखोंके स्थान (रहस्य) हैं, विहल मेरे ज्यानका विश्वान्ति-स्थान है, मेरा चित्त, वित्त, पुण्य, पुरुषार्थ सब कुछ विहल है, मेरा विहल कुगा और प्रेमकी मूर्ति है।

बिदुरु विस्तारका जनीं । सप्तिह पातालें मरूनी ॥ बिदुरु स्थापक त्रिमुबर्नी । बिदुरु मुनि मानसीं ॥ (बिदुरु विश्वजन स्थाप्त । सप्तही पाताल संतत ॥ बिदुरु स्थापक त्रिमुबन । विदुरु मुनिसुमन ॥)

मेरे माँ-वाप, भाई-वहन सब विडल ही हैं। विडलको छोड़ कुल-गोषचे युक्ते क्या काम १ 'अब विडल छोड़ और कुल भी नहीं है' विडल ही मेरा सर्वस्त हैं, उनके सिवा ब्रह्माण्डमें मेरा और फोई नहीं। उपास्यकी एकान्त-मकि ही उपासका सर्वस्त है। (५) 'पाडुरंगा करूँ प्रथम नमन' (पाण्डुरङ्गको पहले नमन करता हूँ)—तुकारामजीके ओवीरूप दो अर्भग हैं। ये हैं बहुत बढ़े, पर मधुर हैं। प्रत्येक अर्भग को चरणोंका है, पहला अर्भग देखा जाय।

क्षीण झाला मज संसार संभ्रमें।

'संसारमें भटकते-भटकते मैं यक गया।' तो वह आपकी यकावट दूर हुई ! विश्रान्ति मिली ! समाधान हुआ ! कैसे हुआ !

शीतरु या नामें झाली काया ॥ ५ ॥

'इस नामसे काया शीतल हुई।'

हरि-नाम और हरि-गुण गाओ, 'और सव उपाय दुःखमूछ' हैं। मेरा उद्धार हरि-कीर्तनसे हुआ। छोगोंको अपने अनुभवका ही मार्ग बतछाता हूँ—

ंबैकुण्ठ जानेका यह सुन्दर मार्ग है। रामकृष्णका कीर्तन करी। दिण्डीपताका लिये उन्हींका संकीर्तन करते हुए यात्रा करो; सुजान हो। अजान हो। जो हो। हरिकया करो। मैं द्यापय करके कहता हूँ कि इससे तर जाओंगे। (११, १६)

निराध भत हो, यह मत कहो कि हम पतित हैं, हमारा उदार न्या होगा ! मुझ-जैता 'पतित और कोई न होगा'; और खोग और साधन करते होंगे पर 'भेरे लिये कीर्तन छोड़ और कोई' साधन नहीं और हजी साधनसे में तर गया।

मेरे जीके बंध, किये विभोचन । ऐसे नारायण, दयावंत ॥ २६ ॥ यहीं मेरा नेम, यहीं मेरा चर्म । नित्य जप नाम, श्रीविद्धुक ॥ २४ ॥ कहीं मत देखो, नावो हरिनाम । देखोंगे श्रीराम, एकाएक ॥ ६७ ॥ मक जन हाथ, आते मगबंत । बड़े बुद्धिमंत, निरं मर्स्य ॥ ६८ ॥ होके भी निर्मुण, बनते समुण । मक जन हेम, वश होके ॥ ८६ ॥

चित रंगते ही, चैतन्य ही होता। तब क्यान्यूनता १ निजानन्द ॥ ९६ ॥ सुबके सागर, बड़े ईटपर। इत्या कर वर, वही एक ॥ ९४ ॥ जीते हम हैं जो, नामके भरोसे । गाते हैं मुबसे हरिनाम ॥ सिखाया संतीने मुझ मूरखको । उनके वचको उर घारा॥ ९९ ॥ पकड़े हुँदढ़ बिट्ठल चरण । तुका कहे आन नाहीं काम ॥

भेरे जीको जंजालसे खुद्दाया, ऐसे दयाल भेरे प्रभु नारायण हैं । स्वत श्रीविद्धलका नाम मुखसे उचारूँ, यही भेरा नियम, यही भेरा घर्म है। दुमलोग और कहीं मत देखो, श्रीहरिकी कथा करो, उसीमें अकस्मात् दुम उन्हें देख लोगे । भावुक भक्तोंके हाथ भगवान् लगते हैं, अपनेको बढ़े बुद्धिमान् लगते हैं, अपनेको बढ़े बुद्धिमान् लगते लग्ने मर मिटते हैं तो भी भगवान् उन्हें नहीं मिलते । निर्मुण भगवान् भक्तिप्रिय माधुर्य चलनेके लिये अपनी हच्छासे समुण बनकर शकट होते हैं, चित्त उनमें रूँग जाय तो स्वयं ही चैतन्य हो जाय, फिर बहाँ निजानन्दकी क्या कमी रहे ! वह सुखके सागर हटपर खड़े हैं, वही एक कृपा करनेवाले हैं । हमें उन्हींके नामका विश्वास है हसलिये वाणीसे उन्हींका नाम-संकीर्तन करते हैं । मुझ मूर्वको संतजनोंने ऐसा ही सिखाया है, उनके वचनपर विश्वास किये बैठा हूँ । श्रीविद्धलके चरण पकड़े बैठा हूँ । तुका कहता है, अब और कोई दूसरी हच्छा नहीं है ।?

ये लोग संसरते ऐसे क्यों चिपके रहते हैं, इसीका मुझे वहा आश्चर्य क्याता है। मेरा तो यह अनुभव है कि 'हरि कथा सुखाची समाधि' (हरिकथा सुखकी समाधि है)। क्या यह परमामृत भोग करना इनके भाग्यमें नहीं है !

(६) ध्गाईन ओवियां पण्डरीचा देव' (गाऊँ मैं गीत पण्डरीके भगवन्त )—यह दूसरा अभंग है। अब इसे देखें—

रँगा मेरा चित्त, चरणोंमें नत । प्रेमानन्द-रत यही काम ॥ २ ॥ ओहूँ यही पूँजी, संसारसे सारी । राम कृष्ण हरी, नारायण ॥ ३ ॥ ्उसके चरणोंमें मेरा चित्त रँग गया इतिकिये यही काम मैं केता हूँ। संसारमें में यही काम, राम-कृष्ण-इरी-नारायण प्राप्त करूँगा।

मगवदानन्द इतना बुलम होनेपर भी ये बीव संवार-बालमें
मछिक्योंकी तरह क्यों छटपटा रहे हैं ! ससंग करके हरि-गुणगानका
परम बुल क्यों नहीं भोगते ! प्ये विषयोंमें कन्या-पुत्र-की और बनके कोमसे
अटक गये हैं, इससे तुम्हें भूल गये हैं, परन्तु हे नारायण ! तुम्हींने इन्हें
अहंमाव, खेळवाइमें लगा दिया और स्वयं अलग रहकर विश्वकी बीका
कौतुकसे देख रहो हो । जीवजनो ! पुण्यमार्गपर आ जाओ तभी यह विहक
हुगा करेंगे । पुण्य-कर्म कौन-सा करें यह जानना चाहते हो !—सो सुनो ।
पूजावे अतीत देव द्विज' (अतिथि, देवता और द्विजीका पूजन करो) ।

करो जप, तप, अनुष्ठान याग । संतीने जो मार्ग दरसाया ॥ २० ॥

स्वप, तप, अनुष्ठान, यह आदि करो अर्थात् संतोंने जो मार्ग चलाये हैं उनपर चलो' पर इन सब कर्मोको मनमें वासना रखकर मत करो।

वासनाका मूल, छेदे बिना कोई । समझे न यों ही, मैं तो तरा ॥

ध्वासनाका मूल काटे बिना ही कोई यह न कहे कि मेरा उद्धार हो गया।' निष्काम अल्कर्मचरणसे हरिभक्ति उत्पन्न होगी। मैं तो नाम-संबीतनपर इतना सुग्य हो गया हूँ कि क्या कहूँ !

अमृतस्य बीत्र, निजन्तरचसार
गुडादगुडातर, रामनाम ॥ ३२ ॥
बद्दी महामुख, तेता सर्वकाल ।
करता निर्मल, हरि-कथा ॥ ३४ ॥
कथा देती दिकाती, सबको समाधि ।
तत्काल ही बुद्धि, विमल्जती ॥ ३५ ॥

नार्से लोम मोह, आशा तृष्णा माया ।

जब गान गाया, हरिनाम ॥ ६६ ॥
यही रीति अंग, किये पाडुरंग ।

रंगाये श्रीरंग, निजरंग ॥ ४२ ॥
विदुलके प्यारे, हमहैं दुलारे ।

दैत्य मतवारे, काँप रहे ॥ ४६ ॥
सत्य मान संत-सजन-बचन ।

गही नारायण, प्रदांबज ॥

अमृतका बीज, आत्मतत्त्वका सार, गुह्मका भी गुह्म रहस्य श्रीराम-नाम है । यही मुख मैं सदा लेता रहता हूँ और निर्मल हरि-कथा किया करता हूँ । हरि-कथामें सबके समाधि लग जाती है । लोभ, मोह, आशा, तृष्णा, माया सब हरि-गुण-गानसे रफूचकर हो जाते हैं। पाण्डुरक्कने हसी रीतिसे मुझे अक्क्षीकार किया और अपने रंगमें रँगा डाला । हम विडलके लाहिले लाल हैं, जो असुर हैं वे कालके मयसे काँपते रहते हैं। संत-वचर्नोंको सल्य मानकर दुमलोग नारायणकी धरणमें जाओ ।

प्रेमियोंका सङ्ग करो । धन-छोमादि मायाके मोहपाद्य हैं । इस फन्देसे अपना गत्का छुड़ाओं । ज्ञानी बननेवालोंके फेरमें मत पड़ो, कारण 'निन्दा, अहंकार, वादमेद' में अटककर वे मगवान्से विछुड़े रहते हैं । 'साधुर्जीका सङ्ग करो ।' 'संतसङ्गसे प्रेम-सुख लाम करो ।'

संत-संग-हरि कथा संकीर्तन । सुबका साधन राम-नाम ॥
प्रतीतिकी यह सीबी-सादी बानी कितनी मीठी है ! ऊपर उल्लिखत
दोनों अभंगश्चतक कण्ठ करने योग्य हैं । इस गङ्गाप्रवाहमें निस्य
निमजन करे ।

(७) 'साधका ची दशा उदाव असावी' ( साधककी अवस्था उदाव रहनी चाहिये—उदाव किले कहते हैं ! 'जिले अन्दर-बाहर कोई उपाधि न हो' उसकी जिह्ना कोल्लप न हो, भोजन और निद्रा नियमित हों, अर्थात् वह युक्ताहारविहार हो। स्त्री-विषयमें वह फिसक्नेवाला न हो—

पकांतीं कोकांतीं स्त्रियांशी भाषण । प्राण गेळा जाण करूँ नये ॥ पकान्त कोकान्त, कहीं स्त्री-भाषण। न करे प्राण, जायजाय ॥

'एकान्तमें या लोकान्तमें ( भीड़-भड़क्केमें ) प्राणींपर बीत आवे तो भी क्रियोंसे भाषण न करे।'

·इस प्रकार सदाचारका पाळन करते हुए---

संग सजनाचा उचार नामाचा । धोष कीर्तनाचा अहर्निशी ॥

'क्षजनोंका संग, नामका उचारण और कीर्तनका घोष अहर्निश किया करे।' इस प्रकार हरि-भजनमें रमे । स्टाचारमें दीला रहकर भगवद्भक्तोंके मेलेमें कोई केवल भजन करे तो वह भजन कुछ भी काम न देगा । वैसे ही कोई स्टाचारमें पका है पर भजन नहीं करता तो वह भी बेकार है। स्टाचारसे रहे और हरिको भजे, उसीको गुरु-कृपासे ज्ञान स्नाम होगा।

- (८) 'काळ सारावा चिंतनें' (चिन्तनसे समय काटो)—एकान्त-बास, गङ्गा-कान, देव-पूजन, तुल्ली-परिक्रमा नियमपूर्वक करते हुए इरि-चिन्तनमें समय व्यतीत करें । इन्द्रियोंको नियमसे नियत कर आहार, बिहार, निद्रा और भाषणमें संयत रहे । देह भगवान्को अर्पण करे । प्रपञ्जका भार सिरपर उठाकर कराहता न बैठे । परमार्थ-लाभ ही महाचन है, यह जानकर भगवान्के चरण प्राप्त करे ।
  - (९) 'धिक जिणें तो नाइले आधीन' ( स्त्रीके अधीन होकर जीनेको धिकार है!)—जो मनुष्य स्त्रीण है वह न परलोक शाध सकता है, न इहलोकों मान प्राप्त कर सकता है। अतिथि-पूजन करे। द्वारपर कोई अतिथि आया और उसे विमुख होकर जाना पढ़ा तो वह जो जाता है

वह यजमानका 'सत्' लेकर जाता है। द्वारपर कोई भूला खड़ा चिल्ला रहा हो और यहत्य घरमें बैठा भोजन करे—येखा मोजन भी किसीसे कैसे करते बनता है, उस अजमें रुचि भी कहाँसे आ जाती है है काम, क्रोच-कोम, निद्रा, आहार और आलस्यको जीते। मानके किये न कुट़े। विवेक और वैराग्य बळवान् हो। निन्दा और वाद सर्वथा त्याग दे।

(१०) 'युक्ताहार न छगे आणीक साधन' (युक्ताहारके लिये और साधन क्या !)—

लौकिक व्यवहार, चलाआ अखंड । न लो भस्मदंड, बनवास ॥ कलिमें घार, नाम-संकीर्तन । उससे नारायण, आ मिलेंगे ॥

'लौकिक व्यवहार छोड़नेका कुछ काम नहीं, वनन्वन भटकने या भस्स और दण्ड चारण करनेकी कोई आवश्यकता नहीं। कलियुगमें (यही उपाय है कि ) कीर्तन करो, इसीरे नारायण दर्शन देंगे।'

रहते जो नहीं, पकादशी ब्रत । जानो उन्हें ब्रेत, जीते मूत ॥ नहीं जिस द्वार, तुलसी श्रीवन । जानोवह श्मशान, गृह केसा ॥

'एकादची-बतका नियम जो नहीं पालन करता उसे इस लोकमें रहनेवाला प्रेत समझो । जिस घरके द्वारपर तुल्क्षीका पेड़ न हो उस घरको बमजान समझो।'

(११) 'पाराविया नारी माउली समान' (परनारी माताके समान )—जाने। परघन और परिनन्दा तजे। रामनामका चिन्तन करे। संत-वचनोंपर विश्वास रखे। सच बोले। तुकारामजी कहते हैं, 'इन्हीं साधनोंसे भगवान् मिलते हैं, और प्रयास करनेकी आवश्यकता नहीं।'

(१२) मिक्त सह गीत । गावो शुद्ध करि चित्त ॥ १॥ यदि चाहो मगदान । करको सुकम साधन ॥धु०॥ करो मस्तक नमन । घरो संतीके चरण ॥ २॥ दूसरोंके दोव । मन कानमें न पोव ॥ ६ ॥ तुका कहे कर । योड़ बहु उपकार ॥ ४ ॥

'चित्तको शुद्ध करके भावते गीत गावे । यदि द्वम भगवान्को चाहते हो तो यह सुलभ उपाय है। मस्तक नीचा करो, सन्तोंके चरणोंमें लगो। औरोंके गुण-दोष न सुनो, न अपने मनमें लाओ। तुका कहता है, कुछ योड़ा-बहुत उपकार भी किये चलो।

(१३) साधनें तरी हीं च दोन्ही ( साधन तो यही दो हैं )—इन्हें साधो, भगवान दया करेंगे। ये कौन-से दो साधन हैं !—

परद्रव्य परनारी । यां चा धरी विटाळ॥२॥ धरद्रव्य और परनारीका छूत मानो ।'

(१४) येथें दुसरी न सरे आटी। देवा मेटी जावया । अर्थात् भगवान्से मिळने जानेके लिये और साधन करनेकी आवश्यकता नहीं ।

ध्यावो प्रभुषक चित्त । करके रिक्त कलेवर ॥

'तनको खाली करके चित्तते उसी एकका ध्यान करो ।' 'तनको भूलकर चरणोंका चिन्तन करो ।'

(१५) तुका कहे छूटे आस । तहां वास, प्रभुका॥

'जहाँ कोई आधा न रही वहीं भगवान् रहते हैं।' 'आधाको जड़से उखाइकर फेंक दे।'

(१६) नावडावे जन नावडावा मान ( रुचे नहिं जन रुचे नहिं मान )—देह-सम्बन्धी व्यसनों, आदतों , खतों और संकल्पोंमें मन न रहे। रुचे नहिं रूप रुचे नहिं रस । रहे सारी आस चरणोंमें ॥

(१७) हित व्हार्ने तरी दम्म दूरी ठेवा (यदि हित चाहते हो तो दम्मको पास न आने दो)—कोगोंके लिये, लोग अच्छा कहें इसकिये परमार्थं करना चाहते हो तो मत करो । भगवान्को चाहते हो तो भगवान्को मजो ।

देवाषिये चार्डे आरुवार्दे देवा। ओस देह मावा पाडोनियां ॥

'मगवान्की रूपन हो तो देहभावको शून्य करके मगवान्को भजो।'
कन और मनके फन्देमें मत फेंटी, इनवे डिपकर नारायणका चिन्तनसख मीस करो।

- (१८) निर्वेर व्हार्वे सर्व भूतासर्वे ( निर्वेरः सर्वभूतेषु हो )— बह एक साधन भी बहुत ही अच्छा है।
- (१९) नरस्तुति आणि कथेचा विकरा (नरस्तुति और कथाका विकय)—ये दो पाप ऐसे हैं कि भगवन्! मेरे द्वारा कभी न होने दो! और

मूर्तो प्रति द्वेष संतोंकी बुराई। हो न यदुराई, कदा कारु॥

'प्राणियोंके प्रति मार्ल्य और सन्तनिन्दा, यह भी हे गोबिन्द।

मुझसे कभी न हो।

(२०) कळे न कळे ज्या धर्म ( धर्मको जो जानते हैं या नहीं जानते )—ऐसे सुजान-अजान स्वको दुकाराम एक ही रास्ता बतलाते हैं, ध्माइया विठोबार्चे नाम । अट्टहार्से उच्चारा ॥ ( मेरे विटलका नाम अट्टहासके साथ उच्चारो । )

> तो या दाखवील वाटा । जया पाहिजे त्या नीटा ॥ कृपानंत मोठा । पाहिजे तो कळवळा ॥ २ ॥

'वह ( स्वयं ही ) जिसके लिये जो मार्ग ठीक है वह दिखा देगा । वह बड़ा दयाछ है, पर हृदयकी वह लगन होनी चाहिये ।'

मगबद्येम चित्तमें धारण करो । मन और वाणीपर विद्वलकी ही धुन हो । इट्यमें सभी लगन हो तो जिसके लिये जो मार्ग सरल और सुराम है उसे वह स्वयं दिखा देगा ! (२१) हेंचि भवरोगाचें औषच (यहा भवरोगकी ओषचि है )— इस ओषचिके सेवनसे क्या होगा !—

> जन्म जरा नासै त्याघ । न रहे और कोई उपाध । करती वध षड्वर्गं॥

्जन्म-मृत्यु, जरा और रोग नष्ट हो जाते हैं, और कोई विकार नहीं होता; षड्विकारोंका भी वर्ष हो जाता है।' इस ओषषिम सब गुण-ही-गुण हैं, दोष कुछ भी नहीं। जितना सेवन करें उतना लाभ है। तब तो यह ओषि बड़ी अच्छी है। यह क्या है ? तुकारामबी बतलाते हैं—

सांवरे प्यरिको रेदेख । छ चार अठारह मये एक । दुःसंग न कर क्षण एक । नाम मंत्र घोख विष्णु-सहस्र ॥

ंनेत्रोंसे साँबरे प्यारेको देख । देख उन्हें जिनमें छओं शास्त्र, चारों वेद और अठारह पुराण एकीभूत हैं। एक क्षण भी दु:एक्क न कर । विष्णुसहस्रनाम जपा कर ।' यही वह ओषिष है। अब इसका अनुपान भी जान छो, नहीं तो ओषि-सेवनसे क्या सम ! अनुपान सुनो—

कहीं न जाय छोड़ निज घर । न रुगे बाहरकी रे बयार ॥ बहु बोरुना कम कर । संग अपर छोड़ दे रे॥

'अपना घर ( इरि.प्रेम ) छोड़कर बाहर न जायः बाहरकी हवा न लगने दे, बहुत न बोले और भगवत्संग छोड़ दूसरा संग न करे। अपना हृदय श्रीहरिको दे बाले। चित्त हरिको देनेसे वह नवनीतके समान मृद्ध होता है।

कुछ अनुपान अभी और बतलाना है—

नहाओ अनुताप ओढ को दिशा । स्वेद कढ जाय सारी आशा । पावोगे स्वरूप आदि या जैसा । तुका कहे दशा मोगो वैराय्य ॥ 'अनुताप-तीर्यंमें स्तान करो, दिशाओंको ओद को और आशास्त्री पर्याना बिस्कुल निकल जाने दो और वैराग्यकी दशा भोग करो। इक्छे, पहले जैसे तुम ये वैसे हो जाओंगे।'

(२२) सारी दशाएँ इससे सधर्ती । मुख्य उपासना समुणभक्ति । प्रकटे इदयकी मृति । मावशुद्धि जानकर ॥

ं धव दशाएँ इससे सघ जाती हैं। मुख्य उपासना सगुणभक्ति है। भावशुद्धि होनेपर हृदयमें जो श्रीहरि हैं उनकी मूर्ति प्रकट हो जाती है।'

श्रीहरिक सगुणरूपकी भक्ति करना ही जीवोंके लिये मुख्य उपासना है। मुसु जिस मूर्तिका नित्य ध्यान करता है वह हृदयमें रहनेवाली मूर्ति मुसुकुका चित्त शुद्ध होनेपर उसके नेत्रोंके सामने आ जाती है। इस सगुणसाकारकारका मुख्य साधन हरि-नामस्सरण ही है, और सगुणसाकारको अनन्तर भी नामस्सरण ही आश्रय है। नाम-स्सरणसे ही हरिको प्राप्त करो और हरिके प्राप्त होनेपर भी नामस्मरण करो। बीज और फळ दोनों एक हरिनाम ही हैं, इस सगुणमक्तिसे सब दखाएँ साधी जाती हैं। मन-बन्धन कट जाते हैं, जन्म-मृत्युका चक्कर खूट जाता है। योगी जिसे बहा मानते और मुक्त जिसे परिपूर्ण आत्मा कहते हैं वहीं हमारे सगुण श्रीहरि हैं। उनका नाम-संकीर्तन ही हमारा साधन और साध्य है। उसी नारायणको हम मक्तळोग 'सगुण, निर्णुण, जमाजनिता, जगाजीवन, वसुदेव-देवकी-नन्दन, वालर्रांगन, वाल-कृष्ण'

(२३) घरना देनेवाले ब्राइएणको—सुकारामजीन ११ अभंगोमें जो बोध कराया है उसमें भी यही बतलाया है कि इन्द्रियोंको जीतकर मनको निर्विषय करो और भगवानकी द्यारण लो। द्यारण जानेकी रीति बतलायी कि, देहभावको शून्य करके भगवरप्रेमसे ही भगवानको मजो। (२४) श्रीधिवाजी महाराजको भेजे हुए पत्रमें मी— आम्हीं तेणें सुक्षी । म्हणा विदुरु विदुरु मुक्षीं ॥ १ ॥ कंठीं विरवा तुरुसी । ब्रत करा पकादशी॥ २ ॥

'हमें हतीमें सुख है कि आप पुखते 'विडळ-विडळ' कहें। कण्डमें वुळतीकी माला घारण करें और एकादधीका व्रत पाळन करें।' वहीं पुख्य उपदेश है।

(२५) प्रयाणके पूर्व जिजाबाईको ११ अभंगोंमें जो पूर्ण बोध कराया है उसमें भी बाल-बचोंके मोहमें न पड़कर 'द्वम अपना गढ़ा छुड़ा छो' यही पहले कहा है और फिर बतलाते हैं कि 'भगवान्के दर्शन चाहती हो तो साधन करो। नाशबान्की आशा पहले छोड़ दो। छीप-पोतकर स्थान स्वच्छ रखो, तुलसीकी सेवा करो, अतिथि और माझणोंका पूजन करो। सम्पूर्ण भक्ति-भावसे वैष्णवोंकी दासी बनो और मुखसे श्रीहरिका नाम लो।

(२६) 'ऐका पण्डितजन' (सुनो हे पण्डितो!)—विद्या पद्रकर विद्वान् स्या करते हैं! प्रायः किली राजा, रहंश या धनिककी अतिरिक्त स्तुति करके अपनी विद्या उसके पैरॉपर रख देते हैं। ऐसे पण्डितॉसे दुकाराम कहते हैं, 'नरस्तुति मत करो।' तब पेट कैसे मरेगा! 'अन्न आच्छादन। हें तों प्रारच्या आधीन' (अन्न-बक्ता तो प्रारच्यके अधीन है।) सारा प्रपञ्च प्रारच्यके सिर पटको और श्रीहरिको हूँद्नेमें क्यो। कैसे हूँद्ने, स्या करें!

तुका महणे वाणी । सुखें वेंचा नारायणीं ॥
'अपनी बाणी नारायणके किये सुखपूर्वक खर्च करो ।'
पण्डित शब्दकी व्याख्या द्वकारामजीने गीताके अनुसार ही की है—
पंडित तो मता । नित्य मंत्रे जो विदुता ॥ १ ॥
अवर्षे सम ब्रह्म पांडे । सर्वोभूती विदुत्त आहे ॥ २ ॥

'सचा पण्डित वहीं है जो नित्य विद्वको भजता है और यह देखता है कि यह सम्पूर्ण समज्ञहा है और सब चराचर जगत्में औषिडल ही रम रहे हैं।'

(२७) अब अन्तमें एक मधुर अमंग और खींजिये जो सबके किये बोषप्रद है। इसमें उपासनाकी द्याप करके तुकारामजीने यह बतलाया है कि परम साबन नाम-संकीर्तन ही है। उपास्यदेवको उठा लेना कितनी बड़ी बात है। द्वरयमें वैधी सबी लगन हो, वैधी हदता हो, वैधी क्रतकार्यता हो तभी उपास्यदेवको द्याप्य करके कोई बात कही जा सकती है। ऐसी बातका मर्म और महत्त्व उपासकोंके ही ध्यानमें आ सकता है—

नाम-संकीर्तन सुरुभ साधन । पाप-उच्छेदन जडमूरु ॥ १ ॥
मारे-मारे फिरो काहे बन-बन । आवें नारायण घर बैठे ॥ धु० ॥
जाओ न कहीं करो एक चित्त । दुकारो अनंत दयाधन ॥ २ ॥
'राम कृष्ण हरि विदुरु केशन' । मंत्र भिर माव जयो सदा ॥ १ ॥
नहीं कोई अन्य सुराम सुषय । कहूँ मैं शप्य कृष्णजीकी ॥ ४ ॥
दुका कहे सुवा सबसे सुराम । सुवी जनाराम रमणीक ॥ ५ ॥

'नाम-संकीर्तनका साधन है तो बहुत सरल, पर इससे क्रम्म-क्रम्मान्तरके पाप भस्म हो जाउँगे । इस साधनको करते हुए बन-बन भटकनेका कुछ काम नहीं है । नारायण स्वयं ही तीचे पर चले आते हैं । अपने ही स्थानमें बैठे चित्तको एकाम करो और प्रेमले अनन्तको भको । 'साम-कृष्ण-हरि-विहल केषव' यह मन्त्र सदा जपो । इसे छोड़कर और कोई साधन नहीं है । यह मैं विहलको द्याप्य करके कहता हूँ । तुका कहता है, यह साधन सबसे तुगम है, बुदिमान् धनी ही इस धनको यहाँ हसागत कर केता है।'

यह प्रकरण यहाँ समाप्त हुआ। सत्संग, सत्-शास्त्र, सद्गुर-कृपा और साक्षात्कार परमार्थमार्गके ये चार पहाव हैं। इनमेंसे पहला पहाव सत्संग है, यहाँतक हमलोग पहुँचे। तुकाराम वारकरी घरानेमें वैदा हए। वारकरी सम्प्रदायमें भरती हुए और उसी सम्प्रदायको उन्होंने बढाया । इससे वारकरियोंका सत्संग ही उन्हें लाभ हुआ । यह सम्प्रदाय मुद्धीभर लोगोंका नहीं है, सम्पूर्ण महाराष्ट्रके अभिवासियोंका यह धर्म है। इसिलये वारकरी सम्प्रदायके मुख्य तत्त्व 'सिद्धान्तपञ्चदश्ची' के रूपसे संकल्पित करके पाठकोंके सामने रखे हैं। अनन्तर एकादशीवतः वारकरियोंके भजनः मेले और कीर्तन-प्रकार इन तीन मख्य बार्तोका विचार किया । तुकाराम भावके बलसे इस मार्गपर चले और इसी मार्गपर चलनेका उपदेश उन्होंने सबको किया, इसलिये इमलोग भी उनके सत्संगसे उन्होंके प्रासादिक वचनोंको सुनते हुए यहाँ तक आये । अन्तमें उन्होंने अपने मनको सर्वसाधारण जनको, अजान और सजानको, राजाको और अपनी सहधर्मिणी जिजाबाईको जो उपदेश किया उससे भी यह जाँच लिया कि एकारामजीने अपने लिये कौत-सा साधनमार्ग निश्चित किया था । सम्प्रदायके परम्परागत मार्गपर ही तुकाराम चले और इससे यह ज्ञात हुआ कि उनका साधनमार्ग और सम्प्रदायका साधनमार्ग एक ही है । उदास-बत्तिसे रहकर प्रपन्न करे और तन-मन भगवान्को अर्पण करे: परस्त्री, परचन, परनिन्टा और परहिंसासे सर्वदा दूर रहे; सदाचारमें अटक रहे; काम, कोच मोह, लजा, आशाः दम्भ और वादको सर्वथा तजकर चित्तको ग्रद्ध करे; सन्तवचर्नोपर विश्वास रखते हुए सब प्राणियोंके साथ विनम्न रहे; एकादशीका महानतः पण्डरीकी वारी और इरिकीर्तन कभी न कोडे । अजाके साथ सम्प्रदायके इस मार्गपर चलते हए परम प्रेमसे श्रीपाण्डरक्का भजन करे । यहाँतक यही साधनमार्ग देखा । अब सत्तशास्त्रकी ओर आगे बढें ।

### छडा अध्याय

# तुकारामजीका ग्रन्थाध्ययन

'अक्षरोंको लेकर बड़ी मायापची की, इसलिये कि भगवान् मिलें। यह कोई विनोद नहीं किया है कि जिससे दूसरोंका केवल मनोरखन हो।'

'विश्वास और आदरके साथ सन्तोंके कुछ बचन कण्ठ कर लिये।'

---श्रीतकाराम

### १ विषय-प्रवेश

'तुकारामजीका प्रत्याध्ययन' शीर्षक देखकर बहुत से लोग अचरज करेंगे कि 'क्या तुकारामने भी प्रत्योंका अध्ययन किया था ' प्रत्योंने उन्हें क्या काम ! वह कभी किसी पाटशालामें जाकर या किसी गुक्के पास पैठकर कुछ पढ़े भी थे ! उनपर तो मगवत्क्ष्मा हुई । मगवत्-स्पूर्ति हानेने उनके मुखने ऐसी अभंगवाणी निकली !' यह अन्तिम वाक्य सही है, उन्हें भगवत्-स्पूर्ति हुई और इससे अभंगवाणी उनके मुखने प्रकट हुई । यह बात सोलहों आने सच है । पर प्रश्न यह है कि भगवत्-स्पूर्ति होनेके पूर्व उन्होंने कुछ अध्ययन भी किया या या नहीं ! भगवत्-स्पूर्ति दुकारामजीको ही क्यों हुई ! देहुमें या अन्यत्र और भी तो बहुत-ने युवक

थे। पर बोथे बिना कहा उगता नहीं और कष्ट किये बिना कुछ मिलता नहीं, कर्मका यह मुख्य सिद्धान्त है। तुकारामने भी भगवानसे मिलनेके क्रिये अनेक साधन किये । तुकाराम पाठशालामें जाकर पढे ये और परमार्थ सिखानेवाले गुरु भी उन्हें मिले थे। उनकी पाठशासा यी क्टरीका भागवत सम्प्रदाय और उनके गुरु थे उनके पूर्वमें होनेवाले भगवदक्त । पण्डलीकने महाराष्ट्रमें भागवतभर्मका विश्वविद्यालय स्थापित किया । तबसे पण्डरीके विद्यालयसे संयुक्त, आलन्दी, सासवड, त्र्यम्बकेश्वर, पैठण इत्यादि स्थानोंमें अनेक विद्यालय स्थापित हुए। इस विद्यालयसे अनेक भगवद्भक्त निर्माण डोकर बाहर निकले थे और उन्होंने महाराष्ट्रमें सर्वत्र भागवतधर्मका जय-जयकार किया था । तकारामके द्वारा देहका विद्यालय स्थापित होना बदा था । पर इसके पूर्व उन्होंने पण्डरी, आलन्दी और पैठणके विद्याक्योंमें थोग्य गुक्जोंके समीप स्वयं भी अध्ययन किया था । तुकाराम वारकरी सम्प्रदावकी पाठशालामें तैयार हुए और इस सम्प्रदायमें प्रचलित मुख्य-मुख्य ग्रन्थोंका उन्होंने भक्तिपूर्वक अध्ययन किया था। इमें इस अध्यायमें यही देखना है कि तकारामजीने किन-किन ग्रन्थोंका अध्ययन किया, किन-किन सन्तोंके वचन कण्ठ किये, उनके प्रिय ग्रन्थस्य कीन-से थे। उन्होंने ग्रन्थोंका अध्ययन किस प्रकार किया और उनमेंसे क्या सार प्रइण किया । परन्तु इसके पूर्व इमें यह देखना चाहिये कि प्रन्थाध्ययनका सामान्यतः महत्त्व क्या है।

#### २ अध्ययनके बाद साक्षात्कार

सद्गुर-कृषा होनेके पूर्व और कुछ काल पीछे भी प्रत्याध्ययन सबके लिये ही आवस्यक होता है। सबने सब समयोंमें शास्त्राध्ययनका महस्व माना है। पहले अपरा विद्या और पीछे परा विद्या, पहले परोक्ष शन और पीछे अपरोक्षशन, पहले शास्त्राध्ययन और पीछे अनुभव, यह क्रम सनातनसे चला आबा है। मुण्डकोपनिषद्में 'द्वे बिदेतस्ये' कहकर

'ऋग्वेदो यजवेंद्र: सामवेदोऽधर्ववेद: शिक्षा कल्पो व्याकरणं निकक्तं हन्दो ज्योतिषमिति' अपरा विद्या गिनाकर यह कहा है कि 'यया तदक्षरमि गम्यते ( जिससे वह अक्षर ब्रह्म जाना जाता है ) वह पराविद्या है। अपरा विद्या प्राप्त कर लेनेपर ही परा विद्या प्राप्त होती है। 'शब्दादेवा-परोक्षधी:' अर्थात वेद-शास्त्रोंके अध्ययनसे ही अपरोक्षानभव प्राप्त होता है, यही सिदान्त है। ज्ञान जैसे जैसे जमता है वैसे-ही-वैसे विज्ञानका आनन्द प्राप्त होता जाता है। श्रीशानेश्वर महाराजने 'अमृतान्भव' में पहले शब्दका मण्डन करके पीछे यह दिखा दिया है कि अपरोक्षान्भवके अनन्तर जसका किस प्रकार खण्डन हो जाता है । परन्त शब्दका मण्डन करते हए उन्होंने यह कहा है कि 'शब्द बड़े कामकी चीज है। 'तत्त्वर्मास' शब्दके द्वारा ही जीवको अपने खरूपका स्मरण होता है। शब्द जीवको स्वरूप स्थितिपर ले आनेवाला दर्पण है ।' ( अमतानुभव प्र० ६ । १ ) इसी प्रकार 'शब्द विडितका सन्मार्ग और निषिद्धका असन्मार्ग दिखाने-वाला मशालची है । शब्द बन्ध और मोक्षकी सीमा निश्चित करनेवाला-इनके विवादका निर्णय करनेवाला न्यायाचीश है।' (अमत । प्र० ६। ५) यहाँ 'शब्द' का अभिप्राय 'वेद' से है । 'वेद' शब्दका ही पर्याय है । शब्दसे ही जीवारमा शिवारमासे मिलता है । जीवारमाका परमारमासे मिकन डोनेपर यद्यपि शब्द पीछे इट आता है ( यतो वाचो निवर्तन्ते ), तथापि आत्मारामके मन्दिरमें पहुँचा आनेवाला 'शब्द' पथ-प्रदर्शक है और इसिंखये उसका सहारा लिये बिना जीवके लिये और कोई गति नहीं है ।

#### ३ शब्दका अमिप्राय

'शब्द' का अभिप्राय 'बेद' से ही है, तथापि बेदोंका रहस्य जो शास्त्र, पुराण और सन्त-बचन बतलाते हैं उनका भी समावेश इस 'शब्द' में हो जाता है। अर्थात् 'शब्द' से बेद, शास्त्र, पुराण, सन्त-बचन, भव-बन्ध-मोचक शब्द-साहित्य मात्र प्रहण करनेते यही निष्कर्ष निक्कता है कि श्वन्दका आश्रय किये निना जीवको स्वहितका मार्ग मिलना दुर्घट है। इस पवित्र श्वन्द-साहत्यसे जीवको प्रवृत्ति-निवृत्ति, विचि-निवेच, बन्ध-मोक्षका यथार्थ शान प्राप्त होता है और अपने मूक्षका पता क्याता है। तुकारामजीने बर्मप्रन्योंके रूपसे वेद, शास्त्र, पुराण और सन्त-बच्चोंको ही जहाँ-तहाँ प्रहण किया है।

> दिश्री विदर्शनर । बोरु बेदांतीचा सार ॥ १ ॥ जनीं जनदीश । शाखें बदती साबकाश ॥ २ ॥ व्यापिलें हें नारायणें । ऐसीं गर्जती पुराणें ॥ ३ ॥ जनीं जनादेंन । संत बोरुती वसना ॥ ४ ॥ सर्यापिया परी । तका लोकीं क्रीडा करी ॥ ५ ॥ ॥

ंबिश्वमें विश्वम्भर हैं; साररूप वेदान्त यही कहता है । जगत्में जगदीश हैं, यही भीरे-धीर शास्त्र बतसाते हैं । इस सबको नारायणने व्यापा है, यही पुराणोंकी गर्जना है । जनमें जनादेंन हैं, यही सन्तीकी वाणी है। सूर्यके समान वही ( श्रीहरि ) कोकमें कीडा कर रहे हैं।

वेद, शास्त्र, पुराण और सन्त-चन सबका रहस्य एक ही है और वह यही है कि विश्वमें विश्वम्मर हैं, वही विश्वम्मर जो विश्वको अपने एकांश्रसे भरते हैं। वेदोंने यह आत्मस्कूर्तिसे बताया, शास्त्रोंने खण्डन-मण्डनपूर्वक चर्चा करते हुए सर्वकाश बताया, पुराणोंने गरजकर बताया जिसमें आवालबृद्ध और आचाण्डाल सब लोग सुन लें, और स्वयं अनुभव

चेतिहासिक दृष्टिसे देखनेवाले इस बागंगों यह देख नकते हैं कि
दुकारमजीने विदुत्यानके इतिहासके चार माग किये हैं—(१) वेदोपनियस्काल,
(२) शाओं वा यह दर्शनोंका काल, (१) दुराणींका काल और (४) साधुसन्तोंका काल। इन चारी काल-विभागोंमें वैदिक धर्मकी परम्परा अविश्वनकपसे
चली कावी है और विद्वारी विश्वमर (विद्वार्ग विद्वनमर) ही हमारे धर्मका सार है।

प्राप्त करके सन्तोंने बताया । चारोंके बतानेका ढंग अक्का-अलग हो सकता है, भाषा भिन्न-भिन्न हो सकती है, शैली भी विविध हो सकती है, पर सिद्धान्त एक ही है । शिद्धान्तकी दृष्टिसे उनमें एकवाक्यता है । वेद-शास्त्र जिसे आत्मा कहते हैं; पुराण राम-कृष्ण-शिवादि रूपसे जिसका वर्णन करते हैं, उसीको हमारे वारकरी भक्त विडल नामसे पुकारते हैं। नामोंमें भेद भले ही हो, पर परमात्म बस्तु एक ही है। नाम-रूपके भेदसे वस्तु-भेद नहीं होता । श्रृतिने जिसे पहचाननेके लिये ॐ शब्दका सक्टेत किया उसीको वारकरी भक्तीने बिदल कहा । श्रतिने जिसका निर्गुण निराकारत्व बलानाः सन्तीने उसीका सगुण-साकारत्व बखाना । स्टस्य एक ही रहा । जनतक लक्ष्यमें भेद नहीं है तबतक वर्णन करनेकी पद्यतियोंमें भेट होनेपर भी स्थ्य और सिद्धान्त-की एकता भन्न नहीं हो सकती । वेटोंका अर्थ, शास्त्रोंका प्रभेय और पराणोंका शिद्धान्त एक ही है और वह यही है कि सर्वतोभावसे परमात्माकी शरणमें जाओ और निष्ठापूर्वक उमीका नाम गाओ । तुकारामजीने यही कहा है-- वेदोंने अनन्त विस्तार किया है पर अर्ध इतना ही साचा है कि विद्वलकी शरणमे जाओ और निष्ठापूर्वक उसीका नाम गाओ । सर शास्त्रोंके विचारका अन्तिम निर्धार यही है । अठारह पराणोंका सिद्धान्त भी, 'तका कहता है कि यही है।'

वेद, शास्त्र और पुराण सिदान्तके सम्बन्धमें विसंवादी या परस्यर-विरोधी नहीं यत्कि एक ही सिदान्तको प्रकट करनेवाले हैं और इसलिये इमलोग यह कहा करते हैं कि हमारा सनातन धर्म वेद-शास्त्र-पुराणोक्त है और हमारे नित्यकर्मोंका सङ्कल्प भी 'वेद शास्त्र-पुराणोक्त फक्त-प्राप्त्यर्थं' होता है। जो परमात्मा वेदप्रतिपाद्य हैं उन्होंको 'सा चौ अठरांचा गोळा' ( छ: शास्त्र, चार वेद और अठारह पुराणोंका गोस्ता) कहकर भक्तजन उनके 'स्थाम रूपको ऑसों देखना चाहते हैं।' तुकाराम कहते हैं— पेके रे जना । तुक्या स्तिहिताच्या खुणा । पंढरीचा राणा । मना भावी स्परावा ॥ ९ ॥ सकत शास्त्रांचें हें सार । हें वैदांचे गन्हर । पाहतां विचार । हाचि करिती पुराणें ॥ २ ॥

धुन रे जीव ! अपने स्विह्तकी पहचान मुन छे । पण्डरीके राणाको मनमें स्मरण कर । सब द्याखोंका यह सार है, यही वेदोंका रहस्य है । पुराणोंका भी यही विचार है ।'

वेद, शास्त्र, पुराण और सन्त-बचन सब नारायणपरक होनेसे इनमेंसे किसीका भी अध्ययन वैदिक धर्मका ही अध्ययन है। वेदोंको टेलिये, शास्त्रोंको समझिये, पुराणोंको पदिये, अथवा साधु-सन्तोंकी र्जाक्तयोंको ध्यानमें ले आइये, सबका सार एक ही है। यह सम्पूर्ण साहित्य इसीलिये निर्माण हुआ है कि जन्म-मृत्युका चकर खूटे, संशरको तश्चर जान अवि स्वकर्माचरण करे, परमारमबोध लाभकर निःसध्य स्थितिको प्राप्त करे, मृत्युको मारकर जीये, सहज सम्बदानन्दरूप हो जाय । जल एक ही है, वापी, कूप, तड़ागादि केवल बाह्य उपाधि हैं। कोई जरी-किनारे रहकर नदीके जलसे अपना काम कर ले, कोई सरोवरके अलसे काम चला ले, कोई कुएँका जल सेवन करे। शन उदकके समान है, जिसे पिपासा हो वह सहज साचनों का उपयोग कर तुप्त हो। यही इस शब्द-साहित्यका मुख्य हेतु है । नदी, कूप, सरोवर, सागर सबका हेत एक ही है और वह यही है कि तृषार्च जीव तृप्त हो लें। उपाधिका अभिमान या उपहास करके बाद-विवाद करना प्यास लगनेका लक्षण नहीं है। चोखामेला, रैदास चमार, सजन कसाई, कान्हपात्रा-जैसे कनिष्ठ बातिमें उत्पन्न जीव भी सची तृषा लगनेसे सत्सङ्गसे प्राप्त ब्रह्मानन्दरूप अल आकण्ठ पानकर तर गये । परमार्थकी सभी तुषा लगनेपर जाति। रूपः धन, विचादि आगन्तुक कारणोंकी मीमांसा करनेको जी ही नहीं चाहता । एकनाथ-जैसे ब्राह्मण अपने ब्राह्मणस्यका अभिमान नहीं रखते और चोखामेळा-जैसे अति श्रुद्ध अपने 'श्रीनपनम्से खब्बत मी नहीं होते । ज्ञानेश्वर, एकनाथने 'ब्राह्मणसमाज' नहीं स्थापित किये । नामस्य, प्रकारामने 'पिछड़ी हुई जातियोंके सक्षु' नहीं बनाये, और रैदास, चोखामेळाने 'अध्युतोद्धारक मण्डल' भी नहीं खड़े किये । प्रस्पुत सब जातियोंके सब मुमुख जीवोंके लिये सब सन्तोंने अपने कीर्तनोंमें, प्रन्योंमें और अभंगोंमें अपनी वाणीका उपयोग किया है और सर्वत्र यही आख्य प्रकट किया है कि 'यारे यारे लहान थोर । मलते याती नारी अथवा नर ॥' (आओ, आओ छोटे-बड़े सब आओ, चाढ़े जिस जातिके रहो, नर हो नारी हो, आओ । ) तालयं, वेद, शास्त्र, पुराण और सन्त-चचन जीवोंके उद्धारके किये निर्माण हुए हैं और जिस किसीका मन भगवान्के लिये वेचैन हो उटा हो उसके लिये इन्होंमेंसे किसी एक या अनेक प्रकारोंका अवलम्बन करना आवश्यक है, क्योंकि इसके बिना परोक्ष शन नहीं प्राप्त हो सकता । हुकारामजीने इनमेंसे 'पुराणों और सन्त-चचनोंका अवलम्बन किया और उनका सार हृदयमें संग्रह कर लिया ।

# ४ अध्ययनके विषय-पुराण और सन्त-वचन

तुकारामजीने वेदोंका अध्ययन नहीं किया। 'धोकाया अक्षर। मज नाही अधिकार ॥' ( अक्षर घोखनेका मुझे अधिकार नहीं ) यह उन्होंने स्वयं ही तीन बार कहा है। पर उन्होंने यह नहीं कहा कि ब्राह्मण ही बेदके अधिकारी क्यों ? हम शुद्रोंको यह अधिकार क्यों नहीं ? हसके लिये वह ब्राह्मणोंधे कमी लड़े नहीं। ऐसे व्यर्थके वाद उपस्थित करनेवाला शुद्र मन उनका नहीं या। वह यह जानते थे कि ब्राह्मणोंको वेदाधिकार होनेपर भी सभी ब्राह्मण वेदाध्ययन नहीं करते और जो करते हैं वे सभी संसार-सागरसे मुक्त नहीं होते और हों भी तो कोई हर्ज नहीं, उनसे औरोंका मुक्तिन्द्वार बन्द नहीं हो जाता; 'ब्रियो वैश्यास्तया श्रद्धास्तेऽपि यान्ति परां गतिम' इस भगवहचनके अनुसार उनके लिये मोक्षके हार खलं ही हैं। जिन्हें वेदोंका अधिकार या उनमेंसे बहत ही थोडे वेदोंका अध्ययन करनेवाले थे, और इनमेंसे विरला ही कोई वेदार्थ जानकर अर्थरूपको प्राप्त होता था। इसके अतिरिक्त वेदार्थ अत्यन्त गहन है, ज्ञास्त्र अपार है और जीवन बहुत अस्प । ऐसी अवस्थामें वेदोंका रहस्य र्याद सलभ पराण-प्रन्थोमें तथा प्राकृत प्रन्थोंमे मौजूद है तब इस सुगम मार्गको छोडकर सामने परोसकर रखे हुए भोजनसे विमुख होकर झुठ-मुठ परेशानी उठानेकी क्या आवश्यकता है ? फिर सौ बातकी एक बात यह है कि जिसके चित्तकी सभी लगन लग गयी वह साधनोंके झगडेमे नहीं पड़ा करता, जो साधन सहज समीप और सलम होते हैं उन्हींका अवसम्बन कर अपना कार्य साथ लेता है। इस प्रकार सकारामजीने पुराणों और सन्तवचनोंको ही अपने अध्ययनके छिये चुना और उनके प्रेमी स्वभावके लिये यही चुनाव उपयुक्त था । और इतनेसे भी उनका कार्य पूर्ण हुआ । वेदोंके अक्षर उन्हें कण्ट करनेका अधिकार नहीं था तो भी वेदोंका अर्थ-अक्षर परब्रह्म-उन्हें प्राप्त हुआ । इस प्रकार शब्दतः तो नहीं पर अर्थतः उन्होंने वेदोंका अध्ययन किया और यही तो चाहिये था।

#### ५ अध्ययनका रुख

तुकारामजीने अपने जीवनके कुछ वर्ष प्रत्याध्ययनमें व्यतीत किये हसमें सन्देह नहीं । उन्होंने अपने आत्मचित्रवपर अमंगोंमें कहा ही है कि 'विश्वास और आदरके साथ सन्तोंके बचनोंका पाठ किया ।' पढ़े हुए शब्दका शान बतलाता हूँ,' 'जैसा पढ़ाया वैसा पढ़ना मनुध्य जानता है;' हत्यादि अमंगोंमे यही बात उन्होंने कही है । दूवरोंको उपदेश करते हुए भी उनके मुखसे हसी प्रकारके उद्गार निकले हैं—'वेदोंको पढ़कर हिरीगुण गाओ,' 'धान्योंको देखकर कीर्तन करो ।' जिन ग्रन्थोंको उन्होंने

देला, विश्वास और आदरके साथ देला। प्रन्यकर्ताके प्रति आदरमाव रलकर तथा उनके द्वारा विवेचित तिद्धान्तों और कथित सन्त-कथाओं-पर पूर्ण विश्वास रखकर तुकारामजीने उन प्रन्थोंको पढ़ा, यह उन्होंने स्वयं ही बताया है। उनके पिताने उन्हें जमा-लर्च, बाकी-रोकड़, बही-लातेमें किलने योग्य डिताय-कितायका ज्ञान करा दिया था, गर जब उन्हें परमायंकी मूल लगी तब उन्होंने परमार्थके प्रन्थोंको वड़ी आखासे देला। प्रपञ्चमें काम देनेवाली विद्या जीवनको सफल करानेवाली विद्या नहीं है। यह बोध जब उन्हें हुआ तब वह परमार्थके ग्रन्थ देलने लगे ! भगवान्के लिये अक्षरोंको लेकर बड़ी माया-पत्नी की। प्रपञ्चका मिष्यात्व प्रतीत होनेपर वैराग्य हद हुआ और तब भगवत्-प्राप्तिके लिये प्राण ब्याकुल हो उठे। तव—

> मागील मक कोणे रीती । जाणीनि पावले मगबद्वकी । जीवें मार्वे त्या विवरी युक्ती । जिज्ञासु निश्चिती या भांव ॥ (नायमागबत १९—२०४)

'पूर्वके मक्त किस प्रकार भगवद्गक्तिको प्राप्त हुए यह जानकर तन-मन-प्राणसे उन साधनोंका जो विचार करता है उमीको जिशासु कहते हैं।'

इसी प्रकार तुकाजी, पूर्वके भक्त किन साक्ष्मोंसे भगवान्के प्रिय हुए, इसका विचार करने छगे और यह विचार मन्योंमें ही होनेसे उन्हें ग्रन्थोंका अवलोकन करना पड़ा । पूर्वके भक्तोंकी कथाएँ जानकर उनका अनुकरण करनेके लिये उन्होंने पुराणों और सन्त-वचनोंका परिचय प्राप्त किया । सन्तोंके वचनोंको देखते-देखते उनका मनन होने छगा, मननसे अनायास पाठान्तर हुआ । मनन करते-करते अखर मुखरब हो गये, पाठान्तर और मननसे अर्थरूप हो गये । वही कहते हैं कि 'केवल शब्द कण्ठ करनेसे क्या होगा, अर्थको देखो, अर्थरूप होकर रहो, एकनाथ मी कहते हैं— शस्य सांडूनियां मार्गे शस्यार्था मात्री रिंगे । जे जें परिसतु तें तें होय अंगें । विकटप्रयार्गे दिनीतु ॥ (नावशानवः ७——३५९)

'शब्दको पीछे छोड़ दो और शब्दके अर्थमें प्रवेश करो । जी-जो सनो वह विनीत होकर, विकल्पको त्याग कर स्वयं हो जाओ ।'

जिसे जिसकी चाह होती है उसे वह जहाँ मी मिले वहींसे निकास लेता है । तुकारामजीको भगवान्की चाह थी, इसीकी धुन थी, इसलिये देवताओं और भगवान्का परिचय करानेवाले देवतृत्य सन्तजनींकी कथाएँ जिन प्रन्योंमें थीं वे ही प्रन्य उन्हें प्रिय हुए और इन प्रन्योंमेंसे विशेषकर ऐसे ही वचन उन्हें कण्ठ हो गये जो हरि-प्रेम बढानेवाले हैं—

कर्लं तेसे पाठांतर । करुणाकर भाषण ॥ ९॥ जिहीं केल मूर्तिमंत । ऐसा संतप्रसाद ॥ धु०॥ सोज्ज्वल केल्या बाटा । आइत्या नीटा मागिल्या ॥ २॥ तुका महणे घेर्ज घांबा । कर्लं हांबा ते जोडी ॥ ३॥

्संतोंके ऐसे बचनोंका पाठ करें जिनमें कहण-प्रार्थना हो। जिन सन्तोंने भगवान्को सगुण-साकार होनेको विवध किया ऐसे सन्तोंके बचन उनका प्रसाद ही हैं। इन सन्तोंने पूर्वके सन्तोंके मार्ग झाइ-बुहारकर स्वच्छ किये हैं। ये मार्ग पहलेसे ही हैं, पर इन सन्तोंने इन मार्गोंको और सुगम कर दिया है। अन जब्दी करें, भगवान्को पुकारें और उनके चरणयुगळ प्राप्त करें।

इस अभंगको और विचारें तो तुकारामजीके मनका भाष स्पष्ट शात हो जायगा । परमार्थविषयक सहस्तों ग्रन्य संस्कृत और प्राञ्चत भाषाओं में थे, पर उन सबमें उन्हें वे ही ग्रन्य प्रिय ये जिनमें 'करणाकर भाषण' ये अर्थात् जिनमें भगवान्की करणप्रार्थना थी, भगवान् और भक्तका प्रेम जिनमें व्यक्त हुआ था, जो प्रेमसे भगवान्की बलैया लेनेमें सहायक थे । केवल शास्त्रीय प्रक्रिया बतलानेवाले शास्त्रीय ग्रन्थ उन्हें नहीं उचते थे। 'करुणाकर भाषण' भी नये-पुराने अनेक कवियोंके काव्योंमें प्रियत किये हुए मिलेंगे, पर कंबल इतनेसे उनको सन्तोष नहीं हो सकता था। उन्हें तो ऐसे सगुणभक्तोंके 'करुणाकर भाषणीं' का पाठ करना या जिन्होंने भगवानको 'मूर्तिमान्' किया हो, अर्थात् जिन्हें सगुण-साक्षात्कार हुआ हो, जिन्होंने भगवानको प्रत्यक्ष देखा हो। भगवान्से प्रेगलाप किया हो। इन सगण भक्तोंके 'करणाकर भाषणों' का पाठ करनेका हेतु भी तुकारामजीने उपर्युक्त अभंगके चौथे चरणमें बता दिया है। उन सन्तोंको जो लाभ हुआ अर्थात् भगवानुको 'मुर्तिमान' करके जो प्रेम-सुख उन्होंने प्राप्त किया वही प्रेम-सख तुकाराम चाहते थे और उनका उत्साहबल इतना दिव्य था कि वह यह समझते थे कि 'भगवान्की गुहार कर' हम उसे प्राप्त कर लेंगे। जिन सन्तोंको भगवान्का सगुण साक्षात्कार हुआ उन्हींके वचनोंका पाठ करनेका हेत तकारामजीने इस प्रकार व्यक्त कर ही दिया है। पर सन्त भी मुकारामजी ऐसे चाहते थे जो पूर्व-परम्पराको लेकर चले हों । कोई नया धर्मपन्य चलानेवाले, नया सम्प्रदाय प्रवर्तित कराने-वाले, कोई नया आन्दोलन उठानेवाले महात्मा वह नहीं चाहते थे। धर्मकान्ति या बगावन उन्हें प्रिय नहीं थी। पहलेसे ही जो मार्ग बने हुए हैं, पर बीचमें कालवशात् जो छुप्त या दुर्गम हो गये उन्हें फिरसे खच्छ और सगम बनानेवाले महात्माओंके ही वचन उन्हें प्रिय थे। ध्याप्रही ( इम ) बैकुण्डवासी' अभंगमें तुकारामजीने अपने अवतारका प्रयोजन बताया है। उसमें भी यही कहा है कि प्राचीन कालमे प्राप्ति जो उस कह गये' उसीको 'सत्यभावसे बर्तनेके लिये' इम आये हैं और 'सन्तोंके मार्ग झाड-ब्रहारकर खच्छ करेंगे यही हमारा काम है।

> पुढिरुपंचे सोयी माझवा मना चार्ली॥ माताची आणिली नाहीं बुद्धि॥

्पूर्वके मन्तों के मार्गर चलें यही मेरी मनःप्रवृत्ति है, मैंने अपनी बुद्धिते कोई नया मत नहीं ग्रहण किया है। 'तुकारामजी कहते हैं, 'मेरा साक्षीका व्यवहार है।' तुकाजीने वालकीड़ाके जो अमंग रचे उनमें उन्होंने यही कहा। है कि 'श्रिष्टांके यल-मरोसे गीत गाऊँगा।' दूसरे एक स्थानमें दुकाजी कहते हैं कि 'मेरी वाणी क्या है मूर्खकी वकवाद है, वच्चेकी तोतली बातें हैं, इस प्रकार अपनेको कवित्वहीन वतलाते हुए यह भी बतला देते हैं कि 'आप सन्तजनोंका जुटन सेवन करके, आपलोगोंका सद्दारा पाकर ही मेरे मुखसे प्रासादिक वाणी निकली।' ( आचार वदली प्रसादाची वाणी। उच्छिष्ट सेवनीं तुर्माच्या॥) तुकाजीने फिर मगवान्से यही प्रार्थना की है कि 'सन्त गेले तया टाया। देवराया पाववी॥ ( पूर्वके सन्त जहाँ पहुँचे, वहीं हे भगवन् ! मुझे पहुँचाओ।)

तालर्थं, पूर्वपरम्याको लेकर चलनेवाले तथा भगवान्को मूर्तिमान् करनेवाले पहुँचे हुए सन्तोंके ही वचनोंका पाठ प्रकाश करते थे और उन सन्तोंको जो भगवहर्शन हुए ये ही दर्शन तुकाराम चाहते थे। कौन ऐसे सन्त ये और कौन-से प्रन्य तुकाराम-प्रिय हुए यह विचार-प्रकन्नसे आप ही आगे आनेवाला है। पुराण-प्रन्यों और साधु-सन्तोंके प्रन्योंका ही महारा तुकाजीने लिया और उनका सार अपने हृदयमें संग्रह किया। बृहदारण्यकमे कहा है, 'बान्दोंका अध्ययन बहुत न करे। कारण, वाणीकी वह व्ययंकी यकान है।' प्रन्योंके सिद्धान्त ध्यानमें आनेपर प्रन्योंका प्रयोजन नहीं रहता। प्रन्योंके सिद्धान्त वहाँ शात हुए और यह लगन लगी कि महारमाओंके अनुभव मुझे भी प्राप्त हों, आत्यन्तिक सुलका अधिकारी में भी वनूँ और हमके किये जी जहाँ स्ट्रप्टाने लगा वहाँ प्रन्याध्ययन चीरे-चीरे कम होने ही लगता है और अन्तरक्षका अध्यास तब आरम्भ होता है। पीछेकी अवस्थामें तुकारामजीने ही कहा है—

#### तुकारामजीका प्रन्थाध्ययन

पाहों प्रंय तरी अधुष्य नाहीं हातीं ।
नाहीं ऐसी मती अर्थ कळे॥ १॥
(देखूँ प्रंय सारे तो आयु नहीं हाथ ।
मति भी न दे साथ अर्थ जानूं॥ १॥)
होईल तें हो या विठोबाच्या नार्वे ।
अर्जिले तें मार्वे जीवीं चक्षा ॥ १॥
(होना हो सो होय विदुल-असरे ।
आये मिलिसे रे उर चक्षा ॥ ॥)

'सब प्रत्य देखना चाहें तो आयु अपने हायमें नहीं। हतनी हुद्धि भी नहीं जो अर्थ समझमें आवे। इसलिये विटोशके नामपर जो हो शे हो, जो कुछ ( शन ) मिलेगा उसे भावपूर्वक जीसे लगा रखूँगा, प्रत्यके साररूप हरिको जब चित्त ले लेता है तब प्रत्यका कार्य समास हो जाता है। अस्तु, तुकारामजीने कौन-से प्रत्य देखे, किन सन्तोंके बचनोंका पाठ किया, या पठित प्रत्योंमेंसे क्या सार प्रहण किया, यह अब देखें।

### ६ महीपतिबावाके उद्गार

तुकारामजीके प्रन्याध्ययनका वर्णन महीपतिवादाने अपने 'मक्त-लीलामृत' (अ० ३० ) में अपनी प्रेम-परा वाणीले इस प्रकार किया है—

्नामदेवके अभंगोंका नित्य पाठ करते हुए ( दुकाराम ) नावते-गाते थे । एकादधीकां व्रत रहकर सन्तोंके साथ जागरण करते थे, उन्होंने अन्य सन्तोंके भी प्रन्य देखे । विख्यात यवन-भक्त कवीरका वचनामृत बही प्रीतिसे पान करते थे । श्रीशानेश्वरने अपने श्रीमुखसे जो महान् अध्यात्म ग्रन्थ कहा उसकी शुद्ध प्रति इस वैष्णव वीरने प्राप्त की और उसका अध्ययन किया । सन्त एकनायने मागवतपर जो टीका की उसका भी शुद्ध ग्रन्थ इन्होंने बढ़े प्रयाससे प्राप्त किया । इस ग्रन्थका मनन करनेके िये वुकाराम भण्डारापर्वतगर एकान्त स्थानमें जाकर वैठा करते थे । पूर्वाभ्यक्षमें वुकारामजीके सहायक स्वयं कैवस्यदानी मगवान् थे । पर्वतपर वैठकर प्रन्यका पारायण करके अन वह अर्थान्त्रय ध्यानमें काते थे । प्रन्यके वचन स्थाल एखने और कण्ठ करनेमें तुकारामजीको विशेष परिश्रम नहीं करना पहला था, दिन-रात मनन करते थे, इचने अक्षर कण्ठस्थ हो जाते थे । एकनाथ महाराजके प्रासादिक वचन जिसमें मरे हुए हैं उस मावार्य-रामायणका भी निज प्रीतिसे पारायण करते थे । श्रीमद्रागवतकी स्थस क्याएँ उन्होंने पढ़ीं और किन्हों महापुक्षके मुखसे भी सुनीं । श्रीहरिकी लीला विशेष 'अभ्यास' के साथ देखी-सुनी । श्रीशानेश्वरके योगवासिष्ठ, अमुतानुभव प्रन्योंका मनन कर अर्थकी लोज की और पुराण भी बहुत श्रवण किये।

महीपतिशावाने जिन ग्रन्थोंका उस्लेख किया है उन्हें तुकारामजीने परकान्तमें नैठकर देला और उनका अर्थ हूँदा', इसमें सन्देह नहीं । नामदेवके अभंग प्याठ करते हुए वह नाचा करते थे' यह तो स्पष्ट ही है । सर्वप्रथम नामदेवके ही अभंगोंका पाठ और मनन किया । कबीरके दोहे उन्होंने प्यइ प्रीतिसे' पढ़े यह बात दभमें भी स्पष्ट हो जाती है कि तुकारामजीने स्वयं भी देते ही दोहे रचे हैं। ज्ञानेश्वरके प्रन्योंकी 'शुद्ध प्रतिषा' उन्होंने प्राप्त की, महीगतियावाका यह कथन वहे ही महत्त्वका है । ज्ञानेश्वरके ज्ञानेश्वरी, अमृतानुभव और योगवालिष्ठ (१) प्रन्योंका उन्होंने प्यनन किया और अर्थ हूँ दुकर' रखा । महीपतिश्वावाने इसी प्रसङ्कों आंग चलकर कहा है कि 'हरिपाठके अष्ठ अभंग जिन्हें श्रीज्ञानेश्वरके स्वपुख्ते कहा उन अभंगों को वैष्णव-वीर तुका प्रेम और आदरके साथ गाया करते थे ।' अर्थात् ज्ञानेश्वरी, अमृतातुभव, योगवालिष्ठ और हरिपाठके अभंग, ज्ञानेश्वर महाराजके १न चार प्रस्थांका तुकारामजीने मनन-पूर्वक अध्ययन किया था । अब रही बात एकनाथ महाराजकी ।

नायभागवतका शह ग्रन्थ उन्होंने बढे 'प्रयाससे' प्राप्त किया और भण्डारा-पर्वतपर निर्जन स्थानमें बैठकर इन ग्रन्थोंका पारायण किया । नाथके 'भावार्थरामायण' का भी उन्होंने 'तिज प्रीतिसे पारायण' किया । भागवत-की सरस कथाएँ पढीं। किन्हीं महापरुषदारा वर्णित कथाएँ भी श्रीकृष्ण-लीलाप्रेमार्थ 'आयात' के साथ सनीं । महीपतिनावाने तुकारामजीके अध्ययनका यह जो सन्दर वर्णन किया है वह यथार्थ है, बावाकी शोधक-बुद्धि और मार्मिकता देखकर साध्ययं आनन्द होता है। तकारामजीके प्रत्याध्ययनके सम्बन्धमें महीपतिवावाने जो कुछ लिखा है उसका समर्थन करनेके लिये तकारामजीके अभंगोंमें ही कोई अन्तःप्रमाण मौजूद हों तो उन्हें अब देखें । नामदेव, कबीर, ज्ञानेश्वर और एकनाथके ग्रन्थोंको तो तुकारामजीने आस्थापूर्वक देखा ही था। पर और भी उन्होंने क्या क्या देला या यह भी इमलोग क्रमसे देखें । मेरे विचारमें तुकारामजी मूलसंस्कृत भागवत और गीता प्राकृत टीकाओंकी सहायताके बिना स्वयं समझ सकते थे और कितने ही संस्कृत स्तोत्र, समाधित, मर्नुहरिके नीति और वैराग्यशतक आदि प्रन्थ भी उन्होंने देखे थे। तात्पर्यः तुकाराम बहुश्रत थे और उनके अभंगोंसे यह अनुमान होता है कि वह संस्कृत भी सामान्यतः अच्छी जानते थे।

## ७ मागवतधर्मके मुख्य ग्रन्थ-गीता और मागवत

तुकाराम भागवतचर्मके विद्यालयमें भर्ती हुए. यह पहले कह ही चुके हैं । पिछले अध्यायमें यह भी दिखा चुके हैं कि उन्होंने भागवतघर्मका आचार स्वीकार कर लिया । अब जिन प्रन्योंमें भागवतघर्मके तत्त्वोंका प्रतिपादन किया हुआ हो उन प्रन्योंका अध्ययन भी सम्प्रदायके साथ आप ही प्राप्त होता है । भागवतघर्मके मुख्य प्रन्य दो हैं—गीता और भागवत । वेद-बालोंका सम्पूर्ण रहस्य गीता प्रन्यमें सद्भित किया हुआ है और गीता- वक्ता श्रीकृष्णचन्द्रका चरित्र मागवतमें वर्णित है। श्रीकृष्णके ज्ञानाधिकारी
मक्त दो हैं, एक अर्जुन और दूधरे उद्धव । भगवात् श्रीकृष्णने अर्जुनको
गीतामें और उद्धवको श्रीमद्रागवतके एकाद्य स्कन्यमें मागवत्यभंका
रहस्य बताया है। इतीको मराठीमें यथाक्रम श्रीजानेश्वर और एकनायने
विद्यद किया है। भागवत्यभंके गीता और भागवत मुख्य आधारस्तम्म हैं
और उनमें पूर्ण एकवाक्यता है। दोनों प्रन्योंकी शिक्षा एक है। दोनोंका
यही एक उपदेश है कि वन कर्म कृष्णापंणबुद्धि करके हरिर्मक्तके द्वारा
स्वयं तर जाय और दूसरोंको भी तारे। कुछ विद्वान् यह कहा करते हैं कि
गीता प्रवृत्तिपरक है और भागवत निवृत्तिपरक; पर यथार्थमें दोनों प्रन्य
प्रवृत्ति-निवृत्तिका परदा पराइनेवाले प्रन्य हैं। दोनों प्रन्योंमें ज्ञान और
मक्तिका मधुर भिस्तन हुआ है।

गीता-मागरत करिती श्रदण । आणिक चिंतन दिठोबाचें ॥ तुका महणे मज घडो त्यांची सेवा । तरी मास्या दैवा पार नाहीं ॥

'जो गोता और भागवत अवण करते हैं और श्रीहरिका चिन्तन करते हैं, दुका कहता है कि उनकी चेवाका अवसर मुझे मिले तो मेरे सौभाग्यकी सीमा न रहे ।' 'पांडुरंगा करूँ प्रथम नमना' वाले ओवीरूप सत्त्वरणामंगर्मे भागवतका स्वतन्त्र उल्लेख मी किया है—

'सत्य जो कुछ है, व्यासादिने बता दिया है। मैं उन्हींका उच्छिष्ट अपनी वाणीले कहता हूँ । व्यासने कहा है कि सब-सिन्धुके पार जानेके लिये भांक ही मुख्य है। जर्नोंके उद्धारके लिये ही भागवत निर्माण किया......

दुकारामजीके कथनानुसार गीता और भागवतका भाकि ही सार' है। गीता और भागवतका तुकारामजीको कितना हद परिचय था, यह अब देखा जाय!

#### ८ गीताध्ययन

मूलगीता तुकाराम नित्यगठ करते थे और इनसे उनके अभंगोंपर नहाँ-तहाँ गीताकी छाया पड़ी स्पष्ट दिखायी देती है । कुछ उदाहरण नीचे देते हैं—

गीता-निदोंषं हि समं बहा।

अमंग-ब्रह्म सर्वगत सदा सम । जेथें आन नाहीं विषम॥

'ब्रह्म सर्वगत सदासम है। जहाँ और कुछ भी विषम नहीं है।'

गीता-अन्तकाले च मामेव सारन् ।

अमंग-अंतकाळीं ज्याच्या नाम आर्जे मुखा।

तुका म्हणे सुखा पार नाहीं॥

'अन्तकालमें जिसके मुखर्मे नाम आ गया उसके सुखका कोई पार नहीं।'

गीता-पद्मपत्रमिवारभसा ।

अमंग-मग मी त्यवहारीं असेन वर्तत ।

जैसें जलाआंत पदापत्र॥

'व्यवहारमें मैं ऐसे रहता हूँ जैसे जलमें कमलगत्र।'

गीता-'द्वाविमी पुरुषी छोके' और 'उत्तमः पुरुषस्वन्यः'

अभंग-क्षरा अक्षरावेगळा । तुका राहिळा सोवळा ॥

'क्षर-अक्षरसे अलग वह बेलाग है ।'

गीता-ते तं भुक्ता स्वर्गक्रोकं विशासं

क्षीणे पुण्ये मत्येकोकं विशन्ति ।

अमंग-जरी मार्गे पद ईंद्राचें । तरी शाश्वत नाहीं त्याचें ॥ स्वर्ग मोग मार्ग पूर्ण । पुण्य सरत्या मागृती येणें ॥

तु॰ स॰ १३---

'यदि इन्द्रका पद माँगूँ तो वह शाखत नहीं है। पूर्ण स्वर्गमीग माँगुँ तो पुण्य समाप्त होनेपर लीटना पड़ेगा।'

'यावानर्थं उदपाने' (गीता २।४६ ) इस इलोकका भावार्थ ज्ञानेश्वरीके अनुरूप तुकारामजीने इस प्रकार किया है—

> त्यांनी गंगेचिया अंतावीण काय चाड । आपरुं तें कोड त्वेपाशीं ॥

गङ्गाका अन्त पाये विना इमारा क्या काम कका जाता है । इमारा मतकव तो प्याय बुझानेसे है । १

'ॐतरसदिति निर्देशः' का अभिप्राय तुकारामजी यह बतलाते हैं-

ज्य तत्सत् इति सुताचें सार । इत्येचा सागर पांडुरंग ॥ १ ॥ (ज्यतस्त इति सुत्रका सार । इत्याके सागर पांडुरंग ॥ १ ॥ ) गीता-इमेरिक्रवाणि संयम्य य आस्ते मनसा स्मरतः ।

इन्द्रियार्थन्विमुदारमा मिथ्याचारः स उच्यते ॥

अमंग-त्यार्गे मोग माध्या येतील अंतरा । मग्र मी टाताग काय कहें।।

ंदेरे त्यागरे भोग मेरे अन्तरमें आ जायँगे तब मैं **क्या क**रूँगा ।

#### गीता-डब्रेदारमनारमानम् ।

भर्मन-आपणिच तारी आपण चि मारी।

आपण उद्धरी आपणया ॥

'आप ही तारनेवाला है, आप ही मारनेवाला है। अपना आप ही उद्धार करनेवाला है।'

नीता-वासींक्षि जीणींने यथा विद्वाय नवानि गृह्याति नरोऽपराणि । तथा द्वारीराणि विद्वाय जीर्णा-स्थन्यानि संयाति स्वानि देवी ॥ अमं :--जीव न देखे मरण । घरी नवी सांडी जीर्ण ॥

'जीव मरण नहीं देखता। नया घारण करता और पुराना छोड़ देता है।'

गीता-अपि चेरसुदुराचारो भजते मामनन्यभाक्। साधुरेव स मन्तव्यः सम्बरम्यवसितो हि सः॥

अभंग-न व्हावीं तीं जालीं कमें नरनारी । अनुतार्षे हरी स्मरतां मुक्तः॥

'जिनके हाथों ऐसे कर्म हुए जो कभी न हों वे नर हों या नारी। अनुतापसे हरिका स्मरण कर मुक्त होते हैं।'

भीता-अनन्याश्चिम्तयन्तो मां x x x x x योगश्चेमं वहाम्यहम्॥

अमंग-संसारींचें बोझें बाहता बाहविता। तुजिवण अनंता नाहीं कोणी ॥९॥ गीतेमाजी शन्ददुंदुभिचा गात्रे। योगश्रेम काजकरणें त्याचें॥

'संशारका बोझ ढोनेबाका और दोबानेबाका हे अनन्त ! तेरे बिना कोई नहीं है । गीतामें दुन्दुमीका नाद निनादित हो रहा है— योगक्षेम चळाना उलीका काम है ।'

अस्तु, इन उदाइरणोंसे यह पता लग जायगा कि मूल गीताके दुकारामजीका कितना इद परिचय था । दुकारामजीके पास जो कोई परमार्थिषयक उपदेश सुननेके लिये आता, तुकाराम उसे गीताकी पोधी देते और यह कहते कि गीता और विष्णुसहस्रतामका पाठ किया करो । दुकारामजीने अपने जामाता और शिष्य मालगी गाडे येलनाडीकरसे गीता-पाठ करनेको कहा था । बहिणाबाईको उन्होंने स्वप्न दिया कि ध्याम इष्ट्रा

हरी' मन्त्रका जर करें। और उसी समय गीताकी पोषी उनके हाथमें दी और कहा कि इनका नित्य पाठ किया करें। यह बात खर्य विहेणानाईने अपने अभंगमें कही है। तात्यर्थ, नुकारामजी गीताका नित्य पाठ किया करते थे और गीताकी बहुत-सी प्रतियाँ स्वयं लिखकर अथना शिष्योंसे लिखाकर अपने पास रखते थे। ये प्रतियाँ जिलाहुओंको देनेके काम आती थीं। यह भी हो सकता है कि गीताकी ऐसी प्रतियाँ लिख-लिखकर लोग उन्हें अर्थण करते हों। इस प्रकार सुकारामजी स्वयं नित्य गीता-पाठ करते थे और दूनरोंसे भी कराते थे।

### ९ भागवत-परिचय

गीताके समान ही मल भागवत भी उन्होंने अच्छी तरह देखा था। गीता पढना शानेश्वरी पढना है और भागवत पढना एकनाथी भागवत पढना है। ऐसी साम्प्रदायिक परिपाटी होनेपर भी तुकारामजीने मूल गीता और मूल भागवतको अच्छी तरह देखा था, इसमें कोई सन्देह नहीं। तकारामजीके अभंगोंमें या सभी सन्तोंकी कविताओंमें जिन प्रह्लाद, ध्रव, गजेन्द्र, अजामिल, अम्बरीप, उद्भव, सदामा, गोपी, ऋषि-पत्नी आदि भक्त-भक्तिनोंके बारम्बार नाम आते हैं उनकी कथाएँ भागवतपुराणमें ही हैं। ध्रवाख्यान भागवतके चतुर्थ स्कन्धमें (अ० ८-९ ) है, जडभरतकी क्या पञ्चम स्कन्धमें (अ० ९, १०, ११), अज्ञामिलकी कथा घष्ट स्कन्धमें (अ० १,२,३), प्रह्लाद-चरित्र सप्तम स्कन्धमें (अ० ५ से १० ), गजेन्द्र-मोक्षका वर्णन अष्टम स्कन्धमें (अ० २, ३), अम्बरीषका आख्यान नवम स्कन्धमें ( अ० ४, ५ ) और दशम स्कन्धमें सम्पूर्ण श्रीकृष्ण-चरित्र है । संसारके सब प्रन्योंमें भक्ति-सुखार्णवस्वरूप भीमद्भागवत प्रन्य अत्यन्त मधुर है। उसमें भी दशम स्कन्य मधुरतर और उसमें फिर भीक्रप्णकी वाललीला मधरतम है। श्रीकृष्णकी बाल-खीलाओं के सम्बन्धमें आगे विस्तारपूर्वक वर्णन आनेवाला है इसिक्षये यहाँ लेखनीको रोक रखते हैं। अन्य छन्तोंके समान तुकारामजीको भागवत्तत्ते स्पूर्ति भिली। एकाददा स्कन्धार एकनाय महाराजका माध्य है और दाददा स्कन्धमं कलितन्तारक नाम-संकीर्तनकी महिमा वर्णित है। श्रीमद्रागवत भागवत्त्रधमंका वेद है। श्रीशानेश्वर महाराजने व्याउदेकके पद-चिह्नोंको दूँदते हुए और भाष्यकार (श्रीमत् श्रह्कराचार्य) से मार्ग पूछते हुए गीतारहस्य-विश्वद किया है, तथापि श्रानेश्वरीपर भागवतकी ही छाप अधिक पड़ी है। भारतवर्षमं श्रीकृष्णमक्तिका प्रचार प्रधानतः भागवतके ही हुआ है। मारावत्त्र ग्राय तुकारामजीने अनेक बार समय सुना, देखा और अपनी भाषामं दोहराया है। भागवतके अनेक स्त्रोक उन्हें कण्ठ हो गये, उनका मर्म उनके हृदयमें उत्तर आया और उसकी मक्तकथाएँ उनकी भक्तिक लिये उदीपक हुई। इस विषयमें किसीको कुछ सन्देह न रह जाय, इसल्ये अन्तःप्रमाणोंके द्वारा ही यह देखा जाय कि तुकारामजीके विचार और वाणीपर भागवतका कितना गहरा प्रभाव पड़ा था—

(१) चतुर्थ स्कन्ध (अ०८) में नारदजीने प्रवको भगवत्-स्वरूपका ध्यान बताया है। इसी प्रकार भागवतमें अन्यत्र श्रोमहाविष्णुका वर्णन है। दश्चम स्कन्धमें श्रीकृष्णका रूप-वर्णन भी वैवा ही है। तुकाराम-जीने श्रीपण्डरपुरानेवासी श्रीविद्धलका जो रूप वर्णन किया है वह भागवत-के उस रूप वर्णनके साथ मिलाकर देखनेयोग्य है—

> श्रीवस्ताङ्कं घनश्यामं पुरुषं वनमाकिनम् । शङ्खवकगदापग्रैरभिष्यक्तवतुर्भुजम् ॥ ४७ ॥ किरीटिनं कुण्डकिनं केयूरवळपान्वितम् । कौस्तुभाभरणधीवं पीतकौशेयवाससम् ॥ ४८ ॥

वनमारिनम्=तुकशीहार गकां, रुक्ते माळ कंडीं वैजयन्ती । गलेमें तुलसीका हार है, वैजयन्ती माला लटक रही है ! मेषदयामं पीतकशियवाससम्=कासे सोनसळा पांघर पाटोळा । धननीळ सावळा वाद्यानो ॥ १ ॥ (काळं पीतांबर पीतपट घोरे। धननीळ सांबरे मेरे कान्द्वा ॥ ) किरीटिनं कृण्डलिनम्=मकर कृंडलें तळपती अवर्णी ।

कराहन कुण्डालनम्≕मकर कुडल तळपता प्रवणा । मुकुट कुंडलें श्रीमुख शोमलें । इत्यादि

( मकर कुंडल जगमी सवन । मुकुट कुंडल श्रीमुख सो इन ॥ ) कौस्तुनामरणग्रीय म्≔कंडी कीस्तुनमणि विराजीत । 'कण्टमें कौस्तुनमणि सोड रहा है ।'

(२) 'मिकं हरी मगबति प्रवहन'—हुव

( प्रवहन् पद ध्यानमें रखिये )

प्रेम अमृताची घार । बाहे देवा ही सामोर ॥

'प्रेमामृतकी धारा भगवान्के सामने भी ऐसी ही प्रवाहित होती है।'

(१) नापं देहो देहभानां नृष्ठोके
कष्टान्कामानहेते विद्युतां ये।
तयो दिव्यं पुत्रका येन सस्वं
राज्योधस्माष्ट्रससीदयं स्वनन्तस्य।

(41312)

विह्मुज माने विद्या मक्षण करनेवाले दवान शुक्रर आदि तुच्छ योनियोंमें जो कश्दायक विषय-भोग प्राप्त होते हैं वे ही यदि नर-देह प्राप्त होनेपर भी बने रहें तो यह तो बहुत ही घृणास्पद है। इसलिये (ऋषभदेव कहते हैं) पुत्रो ! दिव्य तर करके चिचको ग्रुद्ध करो, इससे अनन्त ब्रह्म-सुख प्राप्त करोगे । इस स्टोकके साथ यह अभंग मिळाकर देखिये— तरीच जन्मा यार्वे । दास दिट्टलाचे स्हार्वे ॥ ९॥ नाहीं तरी काय थोडीं । दवान सुक्रें बापुर्वी ॥ धु० ॥ जाल्याचें तें फळ । अंगी राज्यों नेदी मळ ॥ २॥ तका म्हणे मरुं । ज्याच्या नोर्वे मानवरे ॥ ९॥

'(मनुष्य) जन्म तो ही छो जो विद्वखनाथके दास हो। नहीं तो कुत्ते और सूअर (बिड्भुज) क्या कम हैं ? जन्म छेना तमी सफछ है बब अक्समें मैछ न छमने दें (सस्यं शुद्धयेत्) तुका कहता है, वे ही भछे हैं जिनका मन भगवनाममें छम गया।'

(४) संसारमें ग्रह-सुत-दारा और द्रव्यादिके पीछे भटकनेबाले मनुष्यको इस भवारण्यमें प्रचण्ड बवण्डरसे उड़नेवाली धूलसे भरी हुई दिशाएँ नहीं सुक्षतीं—

> कविष वात्योरिधतपांसुधूमा दिशो न जानाति रजस्वलाक्षः॥

> > (418818)

तुका म्हणे इहलोकी च्या वेन्हारें। नये डोठे धुरें मरूनि राहे॥

'तुका कहता है, इस लोकके व्यवद्वारने आँखें धुएँसे भरी हुई न खो।'

(५) पष्ट स्कन्धमें अजामिलके कथा-प्रशङ्गमें कहा है— न वै स नरकं याति नेक्षितो यमिकङ्करैः।

(3184)

ताक्रोपसीदत हरेर्गदयाभिगुष्ठान् ॥

(१।२७)

इन दो चरणोंसे बिल्कुल मिलता हुआ तुकारामबीका यह स्रमंग है--- यम सांगे दूतां । तुम्हां नाहीं तेथें सत्ता ॥ अर्थे होय हरिकथा । सदा घोष नामाचा ॥ ९ ॥ नका जाऊँ तया गांवां । नामधारका च्या शिवा ॥ सुदर्शन यावा । घरटी फिर भोंवती ॥ ध्रु० ॥ चक्रमदा घेऊनी हरी । उना असे त्यांचे द्वारीं ॥

्यमराज अपने दूतोंसे कहते हैं कि जहाँ हरि-कथा होती है, नाम-संकीर्तन होता है वहाँ घुसनेका तुमलोगोंको कोई आधिकार नहीं है । नामधारकोंके मञ्चलग्राममें तुमलोग मत जाओ, वहाँ प्रत्येक ग्रहपर सुदर्शनचक धूमता रहता है, प्रत्येक द्वारपर श्रीहरि चक्र और गदा लिये खड़े रहते हैं।

(६) मन्ये धनाभिजनरूपतपःश्रुतौजस्तेजःप्रभावश्रकौरुषदृद्धियोगाः ।
नाराधनाय हि भवन्ति परस्य पुंसो
भक्त्या तुतोष भगवान् गजयूयपाय ॥
(७।९।९)

विप्राव्दिषड्गुणयुतादरविन्दनाभ-पादारविन्दविसुखाच्छ्वपचं वरिष्ठस्। मन्ये तदर्पितमनोवचनेहितार्थ-प्राणं पुनाति स कुळं न तु भूरिमानः॥ (७।९।१०)

परम भक्त प्रह्वाद कहते हैं—'धन, अभिजन, रूप, तप, पाण्डिय ( श्रुत ), ओज, तेज, प्रताप, बल, पौरुप, प्रज्ञा और अष्टाङ्गयोग—ये गुण भगवान्की प्रसन्तताके कारण नहीं होते । गजेन्द्र पश्च या और उसमें इन गुणोमेंसे एक भी गुण नहीं या । भगवान् केवल उसकी मक्ति पाकर प्रसन हुए ।' ( अब दूसरे श्लोकमें यही बतलाते हैं कि भक्ति सेवा भगवान् और दुछ नहीं चाहते—) 'उपर्युक्त बारहों गुण यदि किसी ब्राह्मणमें हैं पर वह कमलनाभ भगवान्की सेवासे विमुख है तो उसकी अपेक्षा वह चाण्डाल श्रेष्ठ है जितने अपना मन, वचन, कर्म, अर्थ और प्राण भगवान्को समर्पित कर दिशा है। कारण, हरि-भक्त चाण्डाल भी अपने कुलको पावन करता है, पर गर्वका पुतला बना हुआ नास्तिक ब्राह्मण अपना भी उद्धार नहीं कर सकता। ये दोनों स्लोक तुकारामजीके दो अभङ्कोंमें मावरूपरे आ गये हैं—

> नव्हती ते संत करितां कवित्व ।≔पांडित्य संताचे ते आस नव्हती संत ॥ १ ॥=अभिजन नव्हती ते संत वेदाच्या पठणें ।च्छुत नव्हती ते संत करितां तपतीर्थाष्टण ॥≔तप इ० इ०

'सन्त वे नहीं जो कवित्व करते हैं, जिनका बड़ा परिवार है, जो वेदपाठ या तप-तीर्थाटन आदि करते हैं।'

अब दूसरा अभंग देखिये---

अभक्त ब्राह्मण जळो त्याचे तोंड।काय त्यासी रांड प्रसवली ॥१.॥ वैष्णव चांमार धन्य त्याची माता।शुद्ध उभयतां कुळ याती ॥धु०॥ ऐसा हा निवाडा जाळासे पुराणों।नरहे माझी वाणों पदिरिंची॥२॥ तुका महणे आभी लागो थोरपण।इटित्या दुर्जना न पडो माझी॥३॥

'जो ब्राक्षण होकर भी भगवान्का भक्त न हो उसका मुँह काला ! उसे मानो रॉडने जना हो । चमार है पर यदि वह वैध्यव है तो उसकी माता बन्य है जिथने उसे जन्म देकर उभय कुल पावन किये । पुराणोंमें ही यह निर्णय हो चुका है, यह मैं कुछ अपने पल्लेसे नहीं कह रहा हूँ । तुका कहता है, उस बहुप्पनमें आग लगे (जिसमें भगवद्रिक्त नहीं); उसपर मेरी हृष्टि भी न पहे ।' इस अभंगमें उपर्युक्त दूसरे स्ठोकका अर्थ स्पष्ट ही प्रतिफल्लित हुआ है और साथ ही तुकारामजी यह भी बतला देते हैं कि ध्यह निर्णय पुराणोंमें ही हो जुका है। किस पुराणमें कहाँ यह निर्णय हुआ है गह बतलानेकी अन कोई आवस्यकता न रही। भागवत-पुराणके उपर्युक्त स्ठोकमें यह निर्णय किया हुआ सामने मौजूद है।

(७) प्रह्वाद दैत्यपुत्रोंको उपदेश करते हुए कहते हैं (स्कन्ध ७---६)---

> पुंसो वर्षशतं झायुस्तक्र्यं चाजितासमनः। निष्फछं यदसौ राभ्यां शेतेऽम्धं प्रापितस्तमः॥६॥ सुम्बस्य बाक्ये कौमारे क्रीडतो याति विंशतिः। इत्यादि

तुकाराम 'गार्तो वासुदेव' अभंगमें कहते हैं---

अरुप आयुष्य मानवी देह । शत गणिरुँ तें अर्ध रात्र साय । पुढें बारुख पीड़ा रोग क्षय । **इ**त्यादि

मानवी देहकी आयु अत्र है। १०० वर्षकी आयु गिर्ने तो आधी आयु तो रात ही ला जाती है। फिर बाल्यकालमें कुछ आयु निकल जाती है। शेप पीड़ा, रोग और क्षय चट कर जाते हैं।

(८) अष्टम स्कन्ध (अ०२-३)में गजेन्द्रका आख्यान है, उसके साथ वुकारामजीके गजेन्द्रसम्बन्धी उस्लेख मिळाकर देखनेयोग्य हैं। गजेन्द्रकी कथा और उसका मर्म वुकारामजी बतलाते हैं—

गजेंद्र तो हत्ती सहस्र वरुषे । जळामाजी नकें पिडीलासें ॥१॥ सुद्धदीं सांडिकें कोणी नाहीं साहे । अंतीं बाट पाहे विठो तुसी ॥२॥ इपेच्या सागरा माझ्या नारायणा । तया दोघाजणां तारियलें ॥३॥ तुकाम्हणे नेलें वाहीने विमानीं । मीही आइकोनी विश्वासलों ॥४॥

भाजेन्द्रको जलमें एक सहस्र वर्षसे माहने पकड़ रखा था। गजेन्द्रके कोई सुहृद् उसे छुड़ा नहीं सके। तब अन्तमें हे विद्वस्थनाथ! बद्द आपकी प्रतीक्षा करने लगा। हे कुपानिचान मेरे नारायण ! उन दोनोंका आपने उद्धार किया। आप उन्हें विभानमें बैठाकर ले गये। यह सुनकर मुझे भी यह भरोना हो गया!'

एक इतार वर्षतक गज-प्राहका युद्ध हुआ यह बात भागवतमें भी है—'तयोनियुद्धयतोः समाः सहसं व्यगमन्।' कोई मुह्द खुड़ा नहीं सके—'अपरे गजास्तं तारियतुं न चाधकन्।' गजेन्द्र और ब्राह् दोनोंको भगवान्ने तारा, यह बात भागवतमें ही कही है। 'विमानमें कैटा ले जाने-की बात भागवतमें इस रूपमें है—'तेन युक्तः अद्भुतं स्वभवनं गक्डा-सनोऽगात्।' इस प्रकार तुकारामजीने भागवतकी जिन-जिन भक्तकथाओं-का उल्लेख अपने अभंगोंमें किया है उन कथाओंको, उल्लेख करनेके पूर्व, मूल भागवतमें अच्छी तरह देख लिया है। अर्थात् भागवतके साथ तुकारामजीका प्रत्यक्ष और हद परिचय था, यह स्पष्ट है।

तुकारामजीकी यह बात भी विशेष मनन करनेयोग्य है कि भगवान् उन्हें विमानमें बैठाकर ले गये। यह धुनकर भुन्ने भी यह भरोखा हो गया। भगवान् भक्तको विमानमें बैठाकर अपने घाम ले जाते हैं यह गजेन्द्र-अम्बरीष आदि भक्तोंके चरित्रोंमें देखा और हसका 'मुझे भी भरोखा हो गया।' तुकारामजीका यह उद्गार उन्हींकी वैकुण्ठगमनकी क्यांके साथ मिलाकर देखनेयोग्य है।

(९)तैरैव सद्भवित यधिकयतेऽप्रथक्ष्वात् सर्वस्य तद्भवित सूरुनियेचनंयत्॥ (८।९।२९)

यथा हि स्कन्धशासानां तरोर्मूकायसेचनस्। एवमाराधनं विष्णोः सर्धेषामारमनश्च हि॥

(<14184)

श्रीमद्भागवतमें मूल्लेचनका दो बार आया हुआ यह दृष्टान्त, इसी अर्थके साथ, तुकारामजीके अभंगमें भी इस प्रकार आया है—

> भिंचन करितां मूळ॥ वृक्ष ओलावे सकळ॥१॥ नको पृथकाचे भरीं॥ पडो एक सार धरी॥२॥

'मूलका सिञ्चन करनेसे उसकी तरी समस्त मुक्षमें पहुँचती है। पृथक्के पेरमें मत पड़ो, जो शार वस्तु है उसे पकड़े रहो।' शानेश्वरीमें भी यही दृष्टान्त आया है—'मूलिखनेसे जैसे सहज ही शाखा-पत्स्वव सन्तोषको प्राप्त होते हैं' परन्तु 'अप्रथकत्वात्' पर भागवतमें ही है और उसीसे पृथक्के फेरमें मत पड़ो' यह तुकोक्ति निकसी है।

(१०) अहं अक्तपराधीनः

( \$ | ¥ | § \$ )

अंर मक्तपराधीना । तुका म्हणे नारायणा ॥१॥

(११) बशोकुर्वन्ति मां भक्त्या सरिद्धायः सःपति यथा॥ (९।४।६६)

पतित्रंत जैसा अतार प्रमाण । आम्हा नारायण तैशायरी । प्यतित्रताके छिये जैसे पति ही प्रमाण है, वैसे ही हमारे छिये नारायण हैं।?

(१२) भर्जिता कथिता भाना प्रायो बीजाय नेष्यते॥

(१०।२२।२६)

बीज भाजुनि केली लाही। आम्हां जन्म-मरण नाहीं॥ 'बीज भूँजकर लाई बना डाली, तब जन्म-मरण कहाँ रहा ?'

(१२) एकादश स्कन्थके दूनरे अध्यायमें 'कायेन वाचा मन-चेन्द्रियेवां' (३६) इस स्त्रोक्षभे लेकर 'विस्रजति हृदयं न यस्य साक्षात्''' प्रणवरशनया धृताङ्धिपद्मः' (५५) इन स्त्रोकतक मागवत-धर्मका वर्णन है। इसमें आद्य और अन्त्य दोनों पदोंका अर्थ तुकारामजीके अमंगमें है— प्रेमस्त्रदोरी । नेतो निकडे जातो हरी॥ १॥ मने सहित वाचा काया। अवर्षे दिलें पंढिरिया॥ २॥ (प्रेमस्त्रदोर । जाते हिर सींचो जिम आंग॥ मन सह तन वचन । क्रिया सब हरि-अर्पण॥) प्रणयग्राना—प्रेमसत्रकी डोर।

(१४) भागवतके निम्नलिखित रहोकका तो तुकारामजीने पदशः भाषान्तर किया है—

> न पारमेष्टर्यं न महेन्द्रिष्ठिष्यं न सार्वभौमं न रसाधिपश्यम् । न षोगसिद्धीरपुनभैनं वा मध्यर्पितारमेष्ट्रति महिनान्यत् ॥

यह रुलोक एकादश स्क्रन्थ (अ०१४। १४)में है। कुछ हेरफेरके साय ऐसा ही स्त्रोक घष्ठ स्क्रन्थमें भी है (अ०११। २५) इस
स्त्रोकका अर्थ यह है कि जिसने मुझे आत्मार्गण किया है वह मेरा भक्त
मेरे सिवा और कुछ भी नहीं चाहता। पारमेण्य अर्थात् परमेष्ठीपद
अर्थात् सत्यक्षेक, महेन्द्रिषण्य अर्थात् इन्द्रपद, सार्वभौसपद, रसाधिपत्य
अर्थात् पातालका आधि स्त्य, योगसिद्धि, अपुनर्भव अर्थात् मोझकी भी
वह इच्छा नहीं करता। इन पारमेण्यवादि छः पर्दोको सामने रखकर,
दुकारामजीने देखिये, कैसे इस स्त्रोकका अनुवाद किया है—

परमेष्ठीपदा । तुच्छ करीती सर्वदा॥१॥ 'परमेष्ठी पदको भी सदा तुच्छ समझते हैं। (कौन १)' हेचि ज्याचें धन । सदा हरीचें चिंतन ॥धु०॥ 'सदा हरिका चिन्तन ही जिनका घन है।' हंद्रादिक भोग । भोग्नग्हे तो भवरोग॥२॥ 'इन्द्रादिकोंके जो मोग हैं वे मोग नहीं, मबरोग हैं।'
सार्वमीम राज्य । त्यांसी कांहों नाहों काज ॥३॥
'सार्वमीम राज्यसे उन्हें कोई काम नहीं है।'
पाताडींचें अधिपत्य । ते तो मानिती विपत्य ॥४॥
'पाताळके अधिपति होने हो वे विपत्ति ही समझते हैं।'
योगसिद्धिसार । त्यांसी बाटे तें असार ॥५॥
'योगसिद्धियोंके सारको वे निःसार समझते हैं।'
मोक्षायेवठें सुख । सुख नव्हें तेंचि दुःख ॥६॥
'मोक्षातकके सुखको वे सुख नहीं, दुःख ही समझते हैं।
तुका महता है, हरिके बिना वे सब दुख व्यर्थ समझते हैं।'
इतने स्पष्ट प्रमाण पानेके पश्चात् कोई भी यह नहीं कह सकता कि
शीमद्वागवतके साथ तकारामजीका हद परिचय नहीं था।

#### १० पुराणींपर श्रद्धा

भागवतके अतिरिक्त अन्य पुराणोंको भी तुकारामजीने बहे प्रेमसे पढ़ा था। पुराणोंके सम्बन्धमें उन्होंने अनेक बार को प्रेमोद्वार प्रकट किये हैं उनसे यह माळूम होता है कि पुराणोंका भी उनके चित्तपर गहरा प्रभाव पड़ा था।

एक खानमें उन्होंने कहा है, 'मैंने पुराण देखे, दर्शनोंमें भी हूँद-लोज की, पर तीनों भुवनमें ऐसा (मेरे नारायण-जैसा) कोई दूसरा न देला।' एक दूसरे स्थानमें कहते हैं, 'पुराणोंका इतिहास देखा, उसके भीठे रसका सेवन किया और उसीके आधारपर यह कियता कर रहा हूँ, यह स्थर्यका प्रकाप नहीं है।' एक स्थानमें सुकाराम भगवान्से प्रार्थना करते हैं कि 'हे मगवन् ! मैं यहाँ ( इन चरणोंमें ) अनन्य अधिकारी कवः कैसे बन सक्ँगा, यह मैं नहीं जानता। पुराणोंके अर्थोंका जब ध्यान करता हूँ तो जी तड्यने छगता है। 'भक्तिके बिना मगवान् नहीं मिछने-के', तुकाराम कहते हैं कि 'यही बात पुराण बतलाते हैं। पुराणोंमें यह प्रसिद्ध है कि असंख्य मक्तोंको भगवान्ने उनारा है, पुराण बतलाते हैं कि भगवान् ऐसे दयाछ हैं। पुराणोंके बचन मेरे छिबे प्रमाण हैं।'

इस प्रकार अनेक स्थानों में तुकारामशीने अपना पुराण-प्रेम व्यक्त किया है। पुराणोंकी मक्त-कथाएँ पढ़कर तुकाराम तन्मय हो जाते थे, इनकी सी उत्कट भगवद्गकि मेरे चित्तमें कब उदय होगी, यही सोच उनको होता था और वह व्याकुल हो उठते थे। पुराणोंका अमृतरस पान करते हुए वह प्रेमाशुओंसे भीग जाते थे। शुवकी ध्याननिष्ठा देखकर वह श्रीविद्वलस्पके ध्यानमें निमग्न हो जाते थे। नाम-स्थरणसे कितने असंख्य मक्त तर गये, यह सोचकर वह श्रीर भी अधिक उस्कासके साथ नाम-कीर्तनमें निमित्रत हो जाते थे। श्रीमद्वागवतादि पुराणोंक समयलेकन-का ऐसा मृदु और मधुर सुसंस्कार द्वकारामजीके ग्रद्ध चित्तपर पहा। प्तामाचे पवाडे गर्जती पुराणें (पुराण गरजकर नामके गीत गाते हैं) बाले अभंगमें द्वकारामजीने यह कहा है कि आदिनाय शहर, नारद, परीक्षित, वास्मीकि आदि, नामके अलोकिक रागमें तन्मय हो गये और इम-जैसीको मार्ग दिला गये। अस्तु, यहाँतक इमलोगोंने यह देखा कि गीता तथा भागवतादि पुराणोंका अध्ययन तुकारामजीके ज्ञानार्जनका कितना वहा अक्क था।

#### ११ विष्णुसहस्रनाम-पाठ

भागवतपर्भियोंमें विष्णुसहस्रनाम भी पहलेसे ही बहुत प्रिय और मान्य है। इसके नित्यपाठकी परम्परा भी बहुत प्राचीन है। यह विष्णु-

सहस्रनाम महाभारतके अनुशासनपूर्वका ४९ वाँ अध्याय है। भगवानका ध्यानपूर्वक नाम-सङ्गीर्तन चित्तगृद्धिका उत्तम उपाय है । नाम स्मरण वेदोमे भी विदित है । ऋग्वेदके अन्तिम अध्यायमें यह वचन है--- भर्ता अमर्त्यस्य ते भूरि नाम मनामहे । विप्राक्षो जातवेदसः' श्रीमद्भागवतमें तो अनेक स्थानोंमें, विशेषकर अज्ञामिलकी कथाके प्रसङ्घरे ( स्कन्ध ६ अ० २ ) नाम-माहात्म्य बहे प्रेमसे गाया गया है। नाम स्मरणके लिये विष्णुसहस्रनाम बड़ा अच्छा साधन है। ज्ञानेस्वरीमें (अ॰ १२ । ९०) ज्ञानेस्वर महाराजने यह स्पष्ट उल्लेख किया है कि 'सहस्रों नामोंकी नौकाओं के रूपमें सजकर मैं संसारके पार पहुँचानेवाचा तारक जहाज बना हूँ।' नामदेवराय-के अभंगोंमें भी 'सहस्रनामके बटोडियोंको कन्धेपर चढा लिया' ऐसा उल्लेख है। गीता और विष्णसहस्रनामके नित्यपाठकी परिपाटी बहत प्राचीन है। नाम-सारण भवमागर पार करनेका मुख्य साधन है, यह भागवत धर्मका मुख्य उपदेश है । भागवतमें सहस्रशः यह उपदेश किया गया है। गीतामें भी 'सततं कीर्तयन्तो माम्' ( अ०९। १४ ), 'यज्ञानां जनयज्ञोऽस्मि' ( अ० १० । २५ ), ओमित्येकाक्षरं ब्रह्म (अ०८ । १३ ) इत्यादि प्रकारसे नाम-स्मरणका निर्देश किया गया है। विष्णुसहस्रनाममाला नाम-स्मरणके लिये बनी-बनायी चीज मिल गयी, इससे लोग उनका उपयोग करने लगे और उसका इतना प्रचार हुआ। तकारामजी भी विष्णुसङ्खनामका नित्य पाठ किया करते थे। वारकरी सम्प्रदायमें यह बात प्रसिद्ध है कि तुकारामजीने विष्णुसहस्रनामके एक लक्ष पाठ किये। तुकारामजीके अभंगोंमें ७-८ बार विष्णुमङ्खनामका नाम आया है--

- (१) सहस्रनामकी नौकाको ठीक कर लो जो भवसागरके पार करा देती है।
- (२) षट्यास्त्र, चार वेद, अठारह पुराणोंकी एकीभृत प्रतिमाखरूप इस श्यामरूपको आँखोंमें भर को और विष्णुसहस्रनाममन्त्रमा**का** फेरो।

- ( ३ ) वहस्रनामकी प्रत्येक पुकार उत्तरोत्तर अधिकाधिक बख देनेवास्त्री है।
  - (४) सहस्रनामका रूप भक्तोंका पश्चपाती है।
  - (५) मेरी पूँजी सहस्रनाममाला है।
- (६) एक नाम भी जहाँ असीम है वहाँ सहस्र नामोंकी माला गूँच बाली।
- ( ७ ) जिसके रूप है न आकार, वह नाना अवतार धारण करता है, उसीने अपने सहस्र नाम रख लिये ।
  - (८) सहस्र नामसे पूजा करना करुश ही चढ़ाना है।

तुकारामजीका यह कहना है कि विष्णुसहस्तमम नौकाका मैंने सहारा लिया, आपओग भी लीजिये; इससे भव-सिन्धुको पार कर जाओगे। इस सहस्रनामावलिमें श्रीकृष्णके सो केशव, पुरुषोत्तम, गोविन्द, माधव, अञ्चुत, देवकीनन्दन, वासुदेव, गरुडध्वज, नारायण, दामोदर, मुकुन्द, हरि, भक्तवस्तल, पापनाशन आदि नाम हैं—ये ही तुकारामजीके अभंगोंमें बार-बार आते हैं। कह नामोंपर उन्हें अभंग भी सुक्ते हैं—

( 1 ) धर्मो धर्मविदुत्तमः ।

धर्माची तूं मूर्ति । पाप-पुष्य तुझे हातीं ॥ १ ॥ 'धर्मकी तुम मूर्ति हो । पाप-पुष्य तुम्हारे हाथमें है ।'

( २ ) गुप्तश्रकगदाश्वरः ।

धेऊनियां चक्रमदा । हाची धन्दा करीतो ॥ ९ ॥ भक्तां राखे पायांपार्शी । दुर्जनांसी संहारी ॥ २ ॥

चक और गदा लिये वह यही किया करता है कि भक्तोंको अपने चरणोंके पास रखता और दुर्जनोंका संहार करता है।' 'चक्रगदाघरः' पदका यह विवरण है। सुदर्शनचक्रसे वह अम्बरीप-जैसे मर्कोको अपने चरणोंके समीप रखता और गदासे बंस-जैसे दुर्जनोंका संहार करता है।

(३) अमृतांशोऽमृतवपुः ।

जीवाचे जीवन । अमृताची तनु । ब्रह्माण्डमृषण । नारायण ॥ १ ॥

# १२ महिस्रादि स्तोत्र और सुमापित

तुकारामजीके अभंगोंमें संस्कृत-श्लोकोंके प्रतिरूप या अनुवाद आ जाते हैं। जिनसे उनकी बहुशुतता और घारणा शक्तिका पता लगता है—

- (१) सर्वं विष्णुमयं जगत्। विष्णुमय जगत वैष्णवांचा धर्म ।
- (२) मद्रका यत्र गायन्ति तत्र तिद्यामि नारद ॥ माझे भक्त गाती जेथें । नारदा मी उना तेथें ॥ १ ॥ मेरे भक्त जहाँ गाते हैं, हे नारद ! मैं वहाँ खड़ा रहता हूँ ।
- (३) कामातुराणांन भयंन रूजा। कामातराभय राजना विचार ।

कामातुरको न भय है, न लजा, न विचार ।

(४) श्वमा शक्षं करे यस्य दुर्जनः किं करिष्यिति । अनुगे पतितो बह्धिः स्वयमेवोपशाम्यति ॥

क्षमाशस्त्र जया नराचिये होतीं । दुष्टतयाप्रति काय करी ॥ १ ॥ तृष्ण नाहीं तेर्थे प्दला दावाग्री । जायता विद्योगी आपसया ॥ २ ॥

'क्षमा-बास्त्र जिस मनुष्यके द्दाधमें है, दृष्टजन उसका क्या किगाइ सकते हैं ! जहाँ तृण ही नहीं है वहाँ दावाधि सुलगकर क्या करेगी ! आप ही बुझ जायगी।'

( ५ ) मूकं करोति वाचाछं पङ्गं छङ्घयते गिरिम् ।

उलंघितें पांगुळ िरी । मुकें करी अनुवाद ॥ ( **६ ) प्रतिष्ठा श्वकरीविष्ठा गौरवं न तु रौरवस् ॥** मानदंभचेष्ठा । हे तों सकराची विष्ठा ॥ ९ ॥

( • ) परोपकारः पुण्याय पापाय परपीडनम् ॥

पुष्प परवपकार पाप ते परपीडा । आणिक नाहीं जोडा दुजा यासी ॥ 'पुष्य परोपकार है और पाप परपीड़ा है । इसका और कोई जोड़ा

'पुण्य परोपकार है और पाप परपीड़ा है। इसका और कोई जोड़ा नहीं है।'

(८) स्गमीनसञ्जनानां तृणजङसन्तोषविद्दिषद्वत्तीनाम् । लुडधकषीवरिषञ्जना निष्कारणवैरिणो जगति ॥

काय केलें जठकरीं। दीवर त्यीच्यां पातावरी ॥ १ ॥ हातों ठायीचा विचार । आहे याति वैसकार ॥धु०॥ श्वापदार्ते वधी । निरपरार्थे पारची ॥ २ ॥ तका म्हणे सक । संतां धींडती चांडाङ ॥ ३ ॥

जलचर बेचारोंने क्या किया जो धीवर उनकी शतमें रहता है १ पर यह ऐसा ही है; यह जातिस्वभाव है, इसकी देह ही इनके बैरकी है । (बैसे ही) व्याच निरपराध मुगोंको माग करता है। (और) तुका कहता है, खल जो हैं चाण्डाल, वे सन्तोंको ही सताया करते हैं। खुरुषक, धीवर, पिशुन तीनों दृष्टान्त तुकारामजीने उठा लिये हैं और उन्हें अभंग-वाणीमें क्या खुशीसे बैठाया है।

भर्तृहरिके नी.तिवैराग्यशतक और आचार्यके पण्डुरङ्गाष्टक, पट्प्री और महिम्नादि स्तोत्र तुकारामजीके अवलोकन और पाठमें रहे होंगे । पाण्डुरङ्गाष्टकमें इस आशयका एक उलोक है कि भगवानने कटिपर बो हाय रखे हैं यह यह जतलानेके लिये कि मक्तोंके लिये भववागर कमरके नीचे ही है। (९) प्रमाणं भवाब्येरिदं सामकानां नितम्यः कराभ्यां छतो येन तस्मात् । विधानुर्वसस्य एते नाभिकोषः

परव्रहालिकं भन्ने पाण्डुरक्रम्॥

करा दिट्ठल स्मरण । नामीं रूपी श्रनुसन्यान । जाणानि भक्तां भवलक्षण । जधानप्रमाण दावीगरा ॥ कटीवरी टेबुनी हात । जना दावित संकेत । मब-जलाक्यीचा अंत । शुकुलाचि ॥

श्रीविद्वलनायका स्मरण करो । नाममें, रूपमें, उन्हींका अनु-सन्धान करो । भक्तोंको जानकर बतलाते हैं कि भवशागर जाँवके बरावर है । कटियर हाथ रखकर ( भक्त ) जनोंको यह संकेत करते हैं कि भवजलान्धिका अन्त यहींतक है।?

(१०) असितगिरिसमं स्यात् कज्जळं सिन्धुपात्रे सुरतच्चरशास्त्रा छेस्ननी पत्रमुर्वी। छिस्रति यदि गृहीस्ता शारदा सर्वकालं तद्रपि तब गुणानामीश पारं न याति॥

महिम्नःस्तोत्रका यह रलोक प्रसिद्ध है । इस रलोककी छाया आगे दिये हुए अभंगानुबादपर विशेषतः उसके चतुर्य चरणानुबादपर कितनी पदी हुई है यह देखिये—

'जिनके गीत गाते हुए जहाँ श्रुतिशाक्षोंको मौन हो जाना पड़ता है वहाँ मेरी बाणी ही क्या जो उस स्तुतिको पूरा करे! जहाँ शेषनाग भी अपने सहस्र मुखोंसे स्तुति करते-करते यक गये, जहाँ सिन्धुपात्रमें सम्पूर्ण मही भी घुलकर स्थाही हो जाय तो भी पूरा न पड़े, वहाँ मेरी बाणी ही क्या जो उस स्तुतिको पूरा करे! तेरी कीर्ति तेरे समने बखान करूँ तो अखिल ब्रह्माण्डमें भी वह न समा सकेगी; मेठकी लेखनी, सागरकी स्याही और भूमिका कागज तो पूरा पड़ हो नहीं सकता।'

# १३ तुकारामजीका संस्कृत-ज्ञान

तात्पर्य गीता, भागवत, कई अन्य पुराण तथा महिम्नादि स्तोत्रोंको तुकारामजीने बहुत अच्छी तरहसे पढ़ा था। जिन लोगोंकी यह धारणा हो कि तुकाराम लिखे-पढे नहीं थे वे आश्चर्य करेंगे। तुकारास-जीने भण्डारा-पर्वतपर जानेश्वरी और नाधभागवतादि ग्रन्थोंके अनेक पारायण किये थे । वह मराठी बहुत अच्छी तरहसे लिख सकते थे । बास्क लीलाके जो अभंग जम्होंने बनाये जन्हें जम्होंने अपने हाथसे लिखा । अब वह मंस्कृत जानते थे या नहीं और यदि जानते थे तो कितनी जानते थे। यह प्रश्न रहा । गीता और भागवतके अवतरण देकर उनके साथ उनके अभंगोंका जो मिलान किया गया है उससे यह प्रश्न बहुत कुछ हल हो जाता है । समानार्थक अनतरण मैकडों दिये जा सकते हैं परन्त हमने केवल ऐसे ही अवतरण दिये हैं जिनमें यह बात निर्विवादरूपसे स्पष्ट हो जाय कि तकारामजी मल संस्कत-प्रन्थोंको देखते थे और मलके बचन गुन-गुनाते हए ही कई अभंग उन्होंने रचे हैं। तुकारामजीने स्वयं कहा है कि मैंने अक्षरीपर बड़ा परिश्रम किया, 'पुराणोंको देखा और दर्शनोंमें खोज की । इससे यह स्रष्ट है कि मूल संस्कृत-प्रत्योंको उन्होंने केवल सनानहीं, स्वयं देला और पढा था। देखनेमें भी अन्तर हो सकता है। त्याकरणके नियम चाहे उन्होंने न घोले हो, उन नियमोंकी उन्हें कोई आवश्यकता भी नहीं थी। पर भागवतादि ग्रन्थ मूल संस्कृतमें वह पढते थे और उनका अर्थ समझनेमें उन्हें कोई कठिनाई न होती यी । उसके पूर्व उन्होंने किसी उत्तम विद्वान्के मुखसे अवण भी किया होगा और उन्ने संस्कृतके साथ उनका परिचय बढा होगा। कुछ स्रोय

यह कहते हैं कि वैराग्य हो जानेके पश्चात् तुकारामजी कुछ कालतक पैठणमें रहे । वहाँ उन्होंने एक विद्वान भगवद्गक्तके मुँहरे सार्थ सम्पूर्ण भागवत सनी और पीछे भण्डारा छोटनेपर उन्होंने भागवतके अर्थ-बोधके लिये उसके अनेक पारायण किये । भागवतसम्बदायके भागवतसंहिताके सप्ताह बहुतोंने देखे होंगे अथवा चार्त्रमास्यमें भागवतपुराण भी अवण किया होगा । यह परिपाटी अति प्राचीन है । तकारामजीने भी सप्ताह और पुराण सुने होंगे । सप्ताहमें अनेक आखावान श्रोता भागवतकी पोथी सामने रखकर ग्रुद्ध पाठ भी किया करते हैं और नित्य पुराण-अवण करते-करते बुद्धिमान् पुरुषोंको ही क्यों, ख्रियोंको भी महत्त्वके अच्छे-अच्छे स्लोक कण्ठ हो जाते हैं। कुछ स्रोगोंका यह मत है कि इसी तरहसे तुकारामजीको भी कुछ दलोक याद हो गये, अन्यथा मंस्कतका उन्हें बोध नहीं था। पर ऐमा समझ वैठना युक्तियुक्त नहीं है। स्वयं तुकारामजी ही जब कहते हैं कि 'पुराणोंको देखा, दर्शनोंको दूँढा ।' तब हमें उसमें सन्देह करनेका कोई कारण नहीं है । 'पुराणोंको देखा' याने भावार्थ समझनेके किये मैंने स्वयं पराणोंको पढा और 'दर्शनोंको दँढा' याने ज्ञास्त-प्रन्योंमें देंद-खोज की; और इनका तात्पर्यार्थ यही समझा कि विद्योगकी धरणमें जाओ, निजनिष्ठारे नाम-संकीर्तन करो ।' तुकारामजीने दो-चार बार को यह कहा है कि 'वेदोंके अक्षर पढनेका मुझे आंधकार नहीं' इसका भी मर्म जानना ही होगा। उनके कथनका अभिप्राय यह है कि सन्तोंके बचन मैंने याद किये। भागवतके कुछ वलोक और स्तोत्र कण्ठ किये। इसी प्रकार यदि मुझे वेद-बचन इण्ठ करनेका अधिकार होता तो उपनिषदींको देखकर उनसे भी नित्यपाठके योग्य वचन-संग्रह मैं कर लेता । शास्त्र-प्राण उन्होंने स्वयं देखे, वेदोंको भी देखते यदि अधिकार होता, यही इसका स्पष्ट अभिप्राय है। वह इतनी संस्कृत जान गये थे कि भागवतादि प्रन्योंको मूलमें ही देलकर उनका भावार्य समझ लेते । उनकी श्रद्धा और

बुद्धि अलैकिक यी, श्राख-पुराणोके भावार्यको तुरंत प्रहण कर छेनेयोग्य उनकी अन्तःकरण-प्रदृत्ति यी। हम कारण हन प्रस्योंको देखते-देखते उन प्रस्योंका अर्थवोघ होने योग्य संस्कृत-भावाका शान प्राप्त हो जाना उनके छिये कुछ भी कठिन नहीं या। शाखों और पुराणोंका रहस्य विश्वद करनेवाले प्राकृत प्रस्य भी भीजूद ये और उन प्रस्योंको भी उन्होंने देखा या। इसिलिये मूल प्रस्योंको देखकर उनका भावार्य जान लेना उनके से प्रशा-प्रतिभावान पुरुषके लिये सहज ही या। वेद-शाख्न-पुराणोंका रहस्य शानेश्वरी और नायभागवतमें व्यक्त हुआ या। और हन प्रस्योंको तुकाराम-जीने अपने हृदयसे लगा रखा या। तुकारामजीका आचार उत्तम ब्राह्मणोंके भी अनुकरण करने योग्य या। देवपूजादिके मन्त्र उनहें कण्ठ ये। पूजा सभाग करते हुए प्यन्त्रहीनं क्षियाहीनम्' इत्यादि कहकर प्रार्थना की जाती है। तुकारामजी कहते हैं—

असो मन्त्रहीन किया । नका चर्या विचारूं ॥ १ ॥ सेवेमध्यें जमा धरा । कृषा करा सेवर्टी ॥ २ ॥

'कर्म मेरा मन्त्रहीन हुआ हो, रीत-अनरीत जो कुछ हो, कुछ मत विचारिये। सेवामें इसे जमा करिये और अन्तमें कृपा कीजिये।'

. भोजन-समयमें 'इरिदांता इरिमोंका' इत्यादि कहा करते हैं।
तुकारामजीने उठीको अपनी बागीमें यों कहा है—'दाता नारायण। खयं
भोगिता आपण।।' तुकारामजीका एक बड़ा ही सुन्दर अभंग है—'कालयानें
पूजा करूं केशीराजा' एक बार ऐसा हुआ कि तुकारामजी सब पूजासामग्री पास रखकर पूजा करने बैठे, पूजा आरम्भ भी नहीं होने पायी
और तुकारामजीको ध्यान लग गया। पूच्य-पूजक और पूजा-साहित्य, यह
त्रिपुटी नहीं रही, तीनों एकाकार हो गये। जिस अभंगकी बात कह रहे
ये वह इसी समयका अभंग है। यह आचार्यके 'परा-पूजा' नामक प्रकरणके
भावमें है। इससे कुछ लोग बड़ी अधीरतासे यह कह देते हैं कि तुकाराम-

जी मूर्तिपुजक नहीं थे । पर इस अमंगसे यदि कोई बात साबित होती है तो वह यही कि तुकारामजी बहे आस्थावान् और नियमी मूर्तिपूजक थे, और चन्दन, अक्षत, पूल, धप, दीप-दक्षिणा, आरती, भजन, नित्य शास्त्रोक्तः रीतिसे भगवान्की प्रतिमाका पुजन करते थे । निरमक्रमंके वह बड़े परके थे, जरा भी दिलाई उनमें नहीं थी । जन्होंका बचन है कांही नित्यनेमावींण । अन्न खाय तोचि श्वान' (कछ नित्य नियमोंके विना जं अन खाता है वह कुत्ता है।) केवल भण्डारेपर जाकर प्रन्य पढ़े। एकाकार भगवानकी शाब्दिक प्रार्थना की और रातको गाँवके देवालयमें दो पहर कीर्तन कर लिया, इतना ही प्रकारामजीका कार्यक्रम नहीं था, कलपरम्परागत श्रीपाण्डरङ्कती पूजा भी वह नित्य-नियमपूर्वक और अत्यन्त श्रद्धाके साथ करते थे । चैतन्यधन भगवानुकी मूर्ति भी चैतन्यधन है, भगवानु सामने खड़े हैं, धोडश उपचारोंके साथ प्रेमपूर्वक उनका पूजन करना प्रमानन्दपद जीव-धर्म है। ऐसे आनन्दमम होकर वह भगवान्की पूजा करते थे। पूजामें सब मन्त्र पुराणोक्त ही है। भगवानकी पूजा करनेका अधिकार एव जीवोंको है । तुकारामजीकी सभद्ध-समन्त्र पूजा, उनका पवित्र रहन-सहन, उनका संस्कृत और प्राकृत भाषाओंके अध्यात्म-ग्रन्थोंका अवलोकन, निरयपाठ और कीर्तन, यह सब इतना आस्थायक या कि ऐसे आचारवान परुष ब्राह्मणोंमें भी बहुत कम मिल सकते हैं। बहुजनसमाजपर उनके इस चरित्रका बहुत ही अच्छा प्रभाव पड़ा और उनकी भगवद्गक्तिका डंका सर्वत्र वजने लगा । पुराणमताभिमानियोंको तुकारामजीका यह यश दःसह होने लगा । उनकी ओरसे रामेश्वर भट्ट नामके एक पुरुष तुकारामजीसे ल्डने-झगडनेके लिये आगे बढे । वह प्रसङ्घ आगे आवेगा । तकारामजीके संस्कृत-प्रन्थोंके अध्ययनका यहाँतक विचार हुआ, अब उनके प्राकृत ग्रन्थाध्ययनकी बात देखें ।

## १४ ज्ञानेश्वरी

शानेदवरीके साथ तुकारामजीका कितना गादा परिचय या यह दिखलानेके लिये शानेदवरीके कुछ वचन और साथ ही उनसे मिलान करनेके लिये तुकारामजीके वचन उद्धुत करते हैं।

- (१) राम हृदयमें हैं पर भ्रान्त जीव वाहा विपयोंपर लुट्य होते हैं। शानेत्वरी (अ०९) में इनके लिये जोंक और दादुरकी उपमाएँ दी हैं। गोका दूभ कितना पवित्र और भीटा होता है और होता भी है कितना पास—त्वचाके एक ही परदेके अन्दर। पर जोंक उसका तिरस्कारकर अद्युद्ध रक्तका ही सेवन करती है।? (५०) 'अयवा कमलकन्द और भेदक एक ही स्थानमें रहते हैं तो भी कमलमकरन्दका सेवन भारे ही करते हैं और मेदकके लिये कीचड़ ही बचता है' (५८) शतचरण अभंगमें तुकारामजीने भी यही दृशन दिया है— नामनिन्दकके लिये भगवान वैसे ही दूर हैं, जैसे जोंकके लिये दूध।'
- (२) ज्ञानेस्वरी अ०१२-९० में यह ओवी है कि 'सहस्तों नामोंकी नौकाओंके रूपमें सजकर मैं संवारमें तारक यना हूँ।' तुकारामजीका अभंग है कि 'सहस्र नामोंकी नौकाको ठीक कर लो जो भव सिन्धुके पार ले जाती है।'
- (३) बीज फूटकर पेड़ होता है। पेड़ गिरकर बीजमें समाता है। (ज्ञानेश्वरी १७-५९) तुकाराम कहते हैं-पेड़ बीजके पेटमें और बीज पेड़के अन्तमें।
- (४) पण्डित बालकका हाथ पकड़कर स्वयं ही अच्छे अक्षर लिखता है (ज्ञाने० १३-२०८)। तुकाराम-वच्चेके लिये गुरुजी ही पटिया अपने हाथमें लेते हैं।

- (५) सूर्यके तेजके सामने जुगुनूकी चमक क्या ! ( शाने∙ १-६७) तुकारान-'सूरजके सामने जुगुनू पृद्धे दिखावे ।'
- (६) 'अखिल जगत् महामुखसे तन जाता है।' (जाने० ९-२००) तुका कहता है, 'अखिल जगत् भगवान्से तन गया है। उसीके गीत गाओ, यही काम वाकी है।'
- (७) यहाँ वे ही लीलामात्रसे (अनायास) तर गये जिन्होंने मेरा भजन किया। उनके लिये मायाजल इभी पार समाप्त हो गया। (ज्ञाने० ७-९७) तुकाराम—मुखसे नारायण-नाम गाने लगे तब भव-बन्धन कहाँ रहा ! भव-सिन्धु तो इसी पार समाप्त हो जायगा।
- (८) मन्त झानके देवालय हैं, सेवा उसका द्वार है, इसे दखल कर हो । (शाने॰ ४-१६६) तुकाराम-सन्तोंके चरणोंमें चुपचाप पढ़े रहो ।
- (९) देवता भाट बनकर मृत्युलोककी स्तृति करने लगते हैं। (ज्ञाने॰ ६-४५६) तुकाराम—स्वर्गके देवता यह इच्छा करते हैं कि मृत्युलोकमें हमारा जन्म हो।
- (१०) इन्द्रियाँ आपसमें कलह करने लगेंगी। (श्राने०६-१६) तुकाराम—मेरी इन्द्रियोंमें परस्पर कलह लगी।
- (१६) अपने ही धरीरके रोम कोई नहीं गिन सकता, वैसे ही मेरी विभृतियाँ असंख्य हैं। (शाने० १०-२१०) तुकाराम—विराट्के शरीरमें वैसे ही, गिनने लगें तो, अगणित केश हैं।
- (१२) भेरी जि उसे प्राप्ति हो वही शुद्ध पुण्य है। (काने०९-३१६) तुकाराम — जिसमे नारायण हैं वही शुद्ध पुण्य है।
- (१३) उस अनन्यर्गातसे मेरा प्रेम है। (१०-१३७) तुकाराम-नारायण अनन्यके प्रेमी हैं।

(१४) जब गर्मिणी स्त्रीको परोसा गया तभी गर्भवावी अर्भककौ तृप्ति हुई। (शाने०१३–८४८) तुकाराम—माताकी तृप्तिचे ही गर्भस्य बालक तृप्त होता है''।

(१५) अपनी कोई स्वतन्त्र इच्छा न रखकर भगवान्की इच्छाके अनुकूछ हो जाय, यह बतलाते हुए ज्ञानेभरजी जलका दृष्टान्त देते हैं— भाली जलको जिभर ले जाता है, जल उभर ही शान्तिके साथ जाता है, बैसे ही तुम बनो ।' तुकारामजी कहते हैं— जल जिभर ले जाइये उभर ही जाता है, जो कीजिये वही हो जाता है। राई, प्याज और उत्सर एक ही जलके भिन्न-भिन्न रस हैं।'

श्चानेश्वरजीक दृष्टान्तको यहाँ तुकारामजीने और भी मधुर और विद्यद कर दिया है। उपाधि मेदसे राई (तामस), प्याज (राजन) और ऊल (सास्विक) में जल त्रिविध होनेपर भी जल तो एक ही है। जलकी जैसी अपनी कोई इच्छा या आग्रह नहीं वैसे ही मनुष्यको निष्काम होना चाहिये।

(१६) नर्वे अध्यायमें गुद्ध ज्ञान बतलाते हुए ज्ञानदेव सञ्जयकी मुखावस्था वर्णन करते हैं—

'( श्रीकृष्णार्जुन धंवादमें ) चित्त मगन होकर स्थिर हो गया, बाणी जहाँ की-तहाँ स्तन्ब हो गयी, आपादमस्तक सारा शरीर गेमाश्चित हो उठा। आँखें अधखुळी रह गयीं और उनसे आनन्दजल घरसने स्थाा। और अन्दर आनन्दकी जो लहरें उठीं उनसे बाहर शरीर काँपने लगा। ( ५२७,५२८) ऐसे महासुखके अलीकिक रससे जीयदशा नष्ट होने लगी। ( ५३०)'

### तुकाराम कहते हैं-

स्थिरावली बृत्ति पांगुळला प्राण । अंतरीं ची खण पावृनियां ॥१॥ पंजाळके नेत्र जाके अधींनभीरित । कंठ सहदिन . रोमांच आले ॥ ध्र० ॥ चित्त चाकारलें खरूपामाझारी। न निधेचि बांटेरी सखावलें।।२।। तुका म्हणे सुखें प्रेमेसी इस्कता विगली निश्चित निश्चिताने ॥३॥ (स्थिर हुई वृत्ते, रुद्धगति प्राण। नित पहिचान, जब पायी॥१॥ भारफारित नेत्र, हुए अधौनीरित । कंठ गद्रदित, रोमहर्ष ॥ घ्र० ॥ चित्त सचिकत, स्वरूप-निमम्न। को न गमन, पेसा सुखी॥२॥ तुका कहे प्रेम, सुखसे डोज्त। निर्मक निश्चित, निश्चित हो॥३॥)

(१७) मंतारमें रहते हुए अपना अक्रियत्व कैसे जाना जाय, यह बतलाते हुए शानेश्वरजीने बहुरूपिये (अ०३-१७६) और स्किटिकका दृष्टान्त (अ०१५—२४९) दिया है। ये दोनों दृष्टान्त तुकारामजी 'नटनाट्य अवर्षे संपादिलें सोंग', (नटनाट्य सारा रचाया स्वाँग) इस अभंगमें एकत्र ले आये हैं।

(१८) अङ्गारोंकी सेजरर सुलकी नींद। (शानेश्वरी) खटमलकी चारपाईपर सुलकी कल्पना (तुकाराम)।

- (१९) अद्भैतानुभवले देह-भाव खूटनेपर, देहके रहते हुए भी देहसे अलग होनेके भावको प्राप्त होनेपर कर्म चन्फक नहीं होता । ज्ञानदेव इसपर मक्लनका दृशन्त देते हैं। दही मषकर जब उससे मक्लन निकाल लिया जाता है तव वह मक्लन छाछमें डालनेसे किसी प्रकार भी नहीं भिल सकता। इसी यातको तुकारामजी यों कहते हैं कि पद्दिश्ते मक्लन जब अलग कर लिया तब दोनों एक दूसरेमें मिलाये नहीं जा सकते।
- (२०) प्यासा प्यासको ही पीये, भूखा भूखको ही खाजाय। (ज्ञा० १२–६३) तुकाराम–प्यास प्यासको पी गयी, भूख भूखको खागयी।
- (२१) सब प्राणी मेरे ही अवयव हैं, पर मायायोगसे जोबदशाको प्राप्त हुए हैं। (शाने॰ ७-६६) तुकाराम-एक ही देहके सब अङ्ग हैं जो सुल-दु:ल भोगते—भुगतते हैं।
- (२२) गोताके 'अनित्यमयुखं लोकभिमं प्राप्य भजन्य माम्'
  (अ०९-३३) इत क्लोकपर ज्ञानेश्वरी टीका (४९१—५०७) और
  दुकारामजीके 'बाटे या जनाचें योर वा आश्चर्यं' तथा 'विषयवढों भुलजे जीव' ये दो अभंग मिलाकर पढ़नेसे यह बहुत ही अच्छी तरहसे ध्यानमें आ जाता है कि दुकारामजीके विचारींपर ज्ञानेश्वरीके अध्ययनका कितना गहरा प्रमाव पड़ा हुआ था। ये जीव भगवान्को क्यों नहीं भजते, किस बलपर उन्मत्त होकर विषय-भोगमें पड़े हुए हैं, इनकी इन दशापर ज्ञानेश्वर-तुकाराम दोनोंको ही बड़ी दया आयी है।

ज्ञा०-अरे, ये मुझे न भर्ते ऐसा कौन-सा वल इन्हें मिल गया है, भोगमें ऐसे निश्चिन्त होकर कैसे पड़े हैं ! (४९३)

तु॰-इनमें कौन-सा ऐसा दम है जो अन्तकालमें काम दे ! किस सरोसे ये निश्चिन्त हैं ! यमदूर्तोंको ये क्या जवाब देंगे ! ज्ञाः - विद्या है या वयन् है इन प्राणियोंको सुखका कौन-सा ऐसा बल-भरोभा है जो मुझे नहीं भजते ? (४९४) जितने भी भोग हैं वे सब एक देहके ही सुल-साधनमें लगे हैं और देहका यह हाल है कि यह कालके मुँहमें पड़ी दूई है। (४९५)

तु • – संमारमें कालका कलेवा बनकर कौन सुखी हुआ है **?** 

ज्ञा०-जहाँ चारों ओर दावानल घषक रहा था वहाँसे पाण्डव कैसे न क्च निकलते ? ये जीव इतने उपद्रवोंसे घिरे हुए हैं तो भी कैसे मुझे नहीं भजते ?

तु०-स्या ये जीव मृत्युको भूल गये, इन्हें यह स्या चलका लगा है ! बन्धनसे झूटनेके लिये ये देवकीनन्दनको क्यों नहीं याद करते !

(२३) चाहे कोई कितना ही दिमाग खर्च करे, वह चीनीको फिरसे ऊत्य नहीं बना मकता; वैसे ही उसे (भगवान्को) पाकर कोई जन्म मृत्युके इस चक्करमें नहीं पह सकता। (श०८-२०२)

त् ०-साखरेचा नव्हे ऊँस । आम्हा कैंचा गर्मवास ? ॥ १ ॥

'चीनीका जब फिरसे ऊल नहीं बनता तब हमें गर्भवास कैसे हो सकता है !'

(२४) भगवान्के गुण गाते-गाते वेद मौन हो गये और शेषनाग भी यक गये-'शानमं वेदोंने भी बड़ा कोई है? या शेषनागसे भी बड़े और कोई बोलनेवाले हैं? पर वह शेषनाग भी शस्याके नीचे जा छिपते हैं और वेद भीत नेति' कहकर पीछे हट जाते हैं। यहाँ तो सनकादि भी बौरा गये।' (झाने० ९-२७०-७१)

> तु॰-त्याचा पार नाहीं करूण वेदांनी। आणिकही ऋषी विचारितां। स्हस्तमुखें शेष शिणका बपुडा। चिरक्षिण घडा जिह्ना त्याच्या।

#### तकारामजीका ग्रन्थाध्ययन

(आणि) दोष स्तुती प्रवर्तना। जिद्वा चिरूनी पलंग झारा॥९॥

ंत्रेटोंने उनका पार नहीं पाया, ऋषि भी विचारते ही रह गये। सहस्रमुख शेर वेचारे यक गये, उनके धड़की जिहाएँ वन गयीं तो भीपार नहीं पासके और शेप स्तुति करते-करते जिहा चीरकर पर्येक बन गये।

(२५) ज्ञानेश्वरीमें (अ० ६-७० छे ७८ तक) यह वर्णन है कि देहाभिमानी जीव किस प्रकार शुक्रनलिकान्यायसे आप ही अपने पैर अटकाकर आरमधात करता है। इस शुक्रनलिकान्यायपर तुकारामजी कहते हैं—

आपही तारक, आपही मारक । आप उद्धारक, अपना रे॥ शुक्तकिन्याय, फांसा आपही आप । देखतो स्वरूप, मुक्त जीय ॥

प्यह जीवात्मा आप ही अपना तारक, आर ही अपना मारक है। आप ही अपना उद्धारक है। रे मुक्त जीव ! जरा भीच तो सही कि शुक्रनलिका-स्थायमें तूं कहाँ अटका हुआ है।

(२६) बड़ोंके यहाँ छोटे-बड़े सभी एक-सा भोजन पाते हैं (ज्ञाने०१८-४८)

तु०-प्रमर्थां सी नाहीं वर्गावर्ण-मेद । सामग्री ते सिद्ध सर्वे घरीं ॥ ९ ॥

न म्हणं सुहृदसीयरा आवदयक। राजा ाणि गंक सास्थिचि॥२॥

'समयोंके यहाँ वर्णावर्ण-भेद नहीं होता । सिद्धोंके यहाँ सभी समग्री सिद्ध ही होती है । वहाँ अपने सगे-सम्बन्धियोंकी बात नहीं है, क्योंकि राजा और रंक सभी वहाँ समान हैं ।'

## १५ एक पुरानी पोथी

यहाँत ६ तिल चुकनेके पश्चात् देहुमें एक पुरानो पोथी ऐसी भिली जिसमें जानेदवरीके बारहवें अध्यायकी ओवियाँ और इनमेंसे कई ओवियोंके नीचे उन्हीं अयोंके तुकारामजीके अभङ्ग लिखे हुए थे। बारहवें अध्यायमें सगुण भक्तिका उत्तम प्रतिपादन है और इस कारण बारकरी सम्प्रदायमें इसकी विशेष मान्यता है, यह पोधी तुकारामजीके ही खानदानमें उनके किसी पोते-परपोतेने लिखी होगी। सम्पूर्ण पोधी यहाँ उद्धृत करना असम्भव है। तथापि नमूनेके तौरपर दो-चार अस्तरण यहाँ देते हैं—

१ ज्ञा॰-व्यक्त और अव्यक्त, निःसंद्यय तुम्हीं एक हो। भक्तिसे व्यक्त और योगसे अव्यक्त मिलते हो। (२३)

तु॰-जो कोई जैमा ध्यान करता है, दयाल भगवान् वैसे बन जाते हैं। सगुण-निर्गुणके भाम तो ईटपर ये चरण घरे हैं।

योगी लखकर जिसका आभाग पाते हैं वह हमें अपनी दृष्टिसे सामने दिखायी देता है।

२ ज्ञा०-एकदेशीय स्वरूप और सर्वव्यापक स्वरूप, दोनों समान ही हैं। (२५)

तु०-म्हाणे बिट्ठन बद्धा नव्हे । त्वाचे बाल नाई कावे॥

'जो कहता है कि विद्वल ब्रह्म नहीं हैं वह क्या कहता है यह सुननेकी जरुरत नहीं !'

३ ज्ञा॰-जो ॐकारके परे हैं। वाणीके लिये जो अगम्य है। (३१)

तु॰ –यदि में स्तुति करूँ तो वेदींसे भी जो काम नहीं बना वह मैं कर सकता हूँ ? पर इस वैलरीको उस सुलका चसका लग गया है रसना वहीं रस चाहती है। ४ ज्ञा॰-कर्मेन्द्रियाँ सुलपूर्वक उन अशेष कर्मोको करती रहती हैं जो वर्णविशेषके भागके अनुसार प्राप्त होते हैं। (७६) और भी जो-जो कायक, बानिक, मानसिक भाग हैं उन सबके लिये मेरे सिवा और कोई टौर-टिकाना नहीं है। (७९)

तु०-अपने हिस्सेमें जो काम आया वही करता हूँ, पर भाव मेरा तेरे ही अंदर रहे। शरीर शरीरका धर्म पालन करता है, पर भीतरकी बात रेमन | तुमत भूछ।

कहीं किसी औरका प्रयोजन नहीं, सब जगह मेरे लिये त्-ही-त् है। तन, बाणी और मन तेरे चरणोंपर रखे हैं, अब हे भगवन् ! और कुछ बचा न देख पड़ता।

. ५ ज्ञां ०-अभ्यासके बलते कितने अन्तरिक्षमें चलते हैं, कितनोंने व्याघ्र और सर्पके स्वभाव बदल डाले हैं। (१११) अभ्यासके विषय भी पच जाता है, त्मनुद्रपर भी चला जा सकता है; कितनोंने तो अभ्यासके बलते वेदोंको भी पीछे छोड़ दिया है। (११२) इसल्बिये अभ्यासके लिये तो कुछ भी तुष्कर नहीं है। इसलिये अभ्यासके तुम मेरे स्थानमें आ जाओ। (११३)

तु०-अभ्याससे एक-एक तोळा बचनाग खा जाते हैं, दूरीसे आँखों देखा नहीं जाता। अभ्याससे साँपको हायमें पकड़ छेते हैं, दूसरे देखकर ही काँपने खगते हैं, आयाससे असाध्य भी साध्य हो जाता है; हसका कारण, तका कहता है कि अभ्यास है।

### १६ एकनाथ महाराजके ग्रन्थ

अब एकनाय महाराजके ग्रन्थोंने तुकारामजीका कितना घनिष्ठ परिचय था, यह देखा जाय । एकनायी भागवत, भावार्थरामायण, फुटकर अमञ्ज हत्यादि साहित्य बहुत बड़ा है । नाय-भागवत और अमञ्ज ही प्रकारामजीके पाठ और अवलोकनमें विदोयरूपसे रहे होंगे । अन्तःप्रभाणके लिये अनेक अवतरण दिये जा सकते हैं; पर अधिक विस्तार न करके कुछ ही प्रभाग यहाँ देते हैं—

(१) मेरे भक्त जो घर आये वे तन पर्वकाल ही द्वारपर आये। ऐसे तीर्यं जन घर आते हैं, वैष्णवोंके लिये वही दद्यभी-दिवाली है। (नाय-भागवत ११–१२६६)

सन्त जर पर आते हैं तर दशहरा-दिवालीका-सा आनन्द मिलता है। यह अनुभव तो सभीको है; पर इस अनुभवको मूर्तरूप प्रदान किया एकनाय महाराजने। उन्होंने एक अभक्तमें भी कहा है—

आजी दिवाळीदसरा। श्रीसाषु संत आरुं घरा ॥ १ ॥

'आज ही दिवाली और दशहरा है, श्रीसाधु-सन्त जो घर पघारे हैं।'
दुकाराभजीके अभक्कदायह चरण तो अत्यन्त लोकप्रिय है—

साषु संत येती घरा। तोची दिवाळी दमरा ॥ १ ॥

'साधु-सन्त घर आये वही दशहरा-दिवाली है।'

(२) आत्मवोधके लिये वैसी छडपटाइट हो जैसे जलके विना मछली छटपटाती है। (ना० भा० ७-२३)

तु॰-जीवनावेण्ळी मासोद्यी। तुका तैसा तळमळी॥ जलके बाहर मछली जैसे छटपटाती है, तुका भी दैसे ही छटपटाताहै।

(३) 'संत आधी देव मग' ( एकनाथ )

**'पहले सन्त पीछे देवता ।'** 

देव सारावे परते । संत पूजावे आरते ॥१॥(तुकाराम) •देवताओं को परली तरफ कर दे, पहले सन्तोंको पूजे।' (४) रांडवा केले काजळकुंकु । देखोनि जग लागे धुंकूं॥ (ना० सा० १२--९६७)

शाँडका कात्रर लगाना, माँग भरना देखकर संकार उक्षपर थुकता है।

कुंकवाची उठाठेव । बोडकाबाई काझारा १॥ (तुका०) धाँडको सिन्दूर लेकर क्या करना है !'

(५) 'लब्ध्वा जन्मामरप्रार्ध्य मानुष्यम्'

(श्रीमद्भा०११।२३।२२)

श्रीमद्भागवतकी इस करुगनाको एकनापजीने (अ॰ ९) और फैलाया है---

यात्रानी नरदेह निधान । केणें ब्रह्मसायुक्यीं घडे गमन । देव बांछिती मनुष्यपण । देवाचें स्तवन नरदेहा ॥२५०॥ मनुष्यदेहींचीन ज्ञानें । सिचदानंदपदवी घेणें । पवढा अधिकार नारायणें । कृत्रावलोकनें दीघलः॥ ३६॥

इमलिये नर-देह ऐमा स्थान है कि जिसने ब्रह्म-सायुज्यकी ग्रांति मिलती है। इमीलिये देवता मनुष्य-जन्म चाहते हैं और नर-देहकी स्तुति करते हैं। (२५९) मनुष्यदेहमें ही वह ज्ञान प्राप्त हो सकता है जिससे वह सम्बदानन्द-नदवीको प्राप्त करे। नारायणने अपनी कृपा-हृष्टिसे (नर-देहको) इतना यहा अधिकार-देरला है।

तकारामजी कहते हैं---

इह.तेकीचा हा देह । देव इच्छिताती पाहे॥१॥ धन्य आम्ही जन्मा आर्टो । दास विठोबाचे झार्टो ॥घु०॥ आयुष्पाच्या या साधर्ने । सिबदानंदपदवी घेणें॥२॥ तुका म्हणे पाठवणी । करूं स्वर्तीचो निशाणी॥३॥ 'इहलोककी यह देह, देखो, देवता भी चाहते हैं। इस देहमें जन्म भिकनेसे हम पन्य हुए जो श्रीविद्धलके दास हुए। इसमें जो आयु मिली है वह सिबदानन्द-पदवीको प्राप्त करनेका साधन है। स्वर्गकी पताका, तुका कहता है कि मेंटमें भेजी जायगी।

(६) केवळ जॉ अपवित्र। सिर्से आणि बानरें। म्यां पूजिली गौक्रियांची पोरें। ताकपिरें रानटें॥ (ना० भा०१४--२९०)

'रीष्ठ और बन्दर जिनमें कोई पवित्रता नहीं और छाष्ठ पीनेवाले असम्य ग्वाल-बाल, इनका मैंने पूजन किया।'

गौळियांची ताकपिरें । कोण पोरें चांगलीं १॥ (दुकाराम) ध्यालोंके छाछ पीनेवाले बच्चे कीन-से बडे अच्छे हैं ११

(७) चौपड़के खेलमें गोटीका मरना और जीना जैसा है, शानीकी दृष्टिमें जीवोंका बन्ध-मोक्ष भी वैसा ही है।

ंसारी कौन-सी मरे पीछे, अपने पुण्यश्लसे, वैकुण्डचाम पहुँचती है ! और कौन नरक पक्कटमें गिरती है ! बद-मुक्तकी बात ही समूख मिथ्या है ! ( नायभागवत २९-७६८ )

सारी जीयी मरी, झूठी बात सारी।

बद्ध मुक बारी, बात कोरी॥ (दुकाराम) सारी मरी-जीयो, यह बात झुटी है। वैसे ही वद्ध-मुक्त होनेवाळी बात भी द्वका कहता है कि कोरी बात ही है।

(८) क्या ग्रहाश्रममें भगवान नहीं हैं ! तन वनमें पागल होकर क्यों भटकते हैं ! वनमें यदि भगवान होते तो हरिन, खरगोश, वाघ क्यों न तर जाते ! आसन जमाकर घ्यान लगानेसे यदि भगवान मिलते तो कक-समुदायोंका क्षणमात्रमें उद्धार क्यों न होता ! एकान्त ग्रुफामें रहनेसे यदि मगवान् मिळते तो चूहे तरना छोड़ घर-पर चीं-चीं क्यों करते रहते हैं ( नाथभागवत अ० ५ )

कहो सांप इसता अन्न । करे क्या ध्यान, वक भी ? ॥९॥ कप्ट भरा भीतर । भरा उदर, मरुसे ॥४०॥ करे चूहः भी पकांत । गदहा भी भभूत, रमावे ? ॥२॥ तुका जल नकारुय । काग भी नहाय, कहो तो ? ॥२॥ (दुकाराव)

ंक्या साँप अज खाता है ? ( नहीं, वायु-भक्षण करके ही रहता है।) और वकजी कैसा ध्यान करते हैं। इनके भीतर केवल करट भरा है, पेटमें बुराई भरी है। जूहा भी बिलमें एकान्तमें रहता है। गदहा भी सर्वां क्रमें भभूत रमा लेता है। जलमें ही घड़ियाल रहता है। कौआ जल-जान करता है। पर इससे क्या ? इनके भीतर कपट भरा हुआ है, पेटमें बुराई भरी हुई है! इससे इन्हें कोई साधु या परमार्थके साधक नहीं कहता। वायु-भक्षण, ध्यान, एकान्तवाल, भस्स-लेपन, जलमें बैठकर या खड़े होकर अनुख़ान या जान—ये सब ईस्वर-प्राक्तिके साधन हैं सही, पर इनको करते हुए भी यदि बुद्धि निर्मल न हो तो इनसे कोई लाम नहीं हो सकता।

(९) अद्वैत मांक और अभेद मिक्तके मान और शब्द शानेश्वरीमें हैं। इसी मिक्तको एकनायने 'मुक्तीवरीक मिक्त' (मुक्तिक ऊपरकी मिक्त ) कहा है। नाय-मागवतमें ये शब्द दस-पाँच बार आये हैं। (अ॰ ९ ओवी ७१० से ८१० तक ) इसी 'मुक्तिक ऊपरकी मिक्ति' का उल्लेख दुकारामजीके एक अमङ्गके एक चरणमें है---

मुक्तीवरीक मकि जाण । असंड मुसीं नारायण ॥

'मुखर्मे अखण्ड नारायण नाम ही मुक्तिके कररकी मक्ति जानो ।'

(१०) देहको मिथ्या कहके त्यागोग । तो मांझ सुबसे पाओंगे । इसे अच्छा जानके भोगोग । तो अवस्य जावांगे नरकको । इसिर्देग इसे न त्यागे न मांगे । बीचो-बीच विभाग । आत्मसाघनमें यह रूगे । स्वतावमें पंगे स्वहितार्थे । (नाथभगवत अ०९ । १५२-१५३)

ंदेहको घृणित समझकर स्थाग दें तो मोध-सुखरे ही बिज्ञत होना पढ़े, यदि इसे अच्छा समझकर भोगें तो शीधे नरकका रास्ता नापना पढ़े। इसिलये इसे न त्यागे न भोगे, मध्यभागमें विभाग करे, इसे निज स्वभावसे आत्महितके लिये आत्मसाचनमें लगावे।

देहको सुख, न देवे भोग। न देवे दुःख, न करे त्याग॥ देह न हीन, नहैं उत्तम। तुका कहे तुम, करो हरि-भजन॥ (तुकाराम)

'धरीरको सुख-भोग न दे, दुःख मी न दे, इसका त्याग मी न करे। धरीर न बुरा है न अच्छा है; तुका कहता है, इसे जल्दी हरि-भजनमें लगाओ।'

नायका भावार्थरामायण भी तुकारामजीने देखा याः इत्तमें सन्देह नहीं । भावार्थरामायणसे दो अवतरण लेते हैं—

(११) 'वैराग्यकी वार्ते तमीतक हैं जबतक कोई सुन्दर स्त्री नेत्रोंके सामने नहीं आयी है।' (मानार्थरामायण अरण्य अ०३)

ंबैराग्यकी बातें बस, तभीतक हैं जबतक किसी सुन्दर स्त्रीपर हांष्ट नहीं पड़ी।' (तुकाराम)

(१२) 'श्रीरामनामके विना जो मुख है वह केवल चर्मकुण्ड है। मीतर जो जिह्ना है वह चमहेका टुकड़ा है। (भा० रामायण)

· 'जिसके मुँहमें नाम नहीं वह मुँह चमारका कुंडा है ।' ( तुकाराम )

नाय और तकाराम दोनोंके ही अमगोंके संग्रह प्रसिद्ध हैं। नायके अभंगोंका पाठ और अध्ययन तकारामजीने किया था और इसका तकारामजीके चित्त और वाणीपर बडा प्रभाव पड़ा था । नाथ और तकारामजीकी कुछ उक्तियाँ भिलाकर देखें । पहले नायकी उक्ति देते हैं, पीछे तुकारामजीकी । पाटक इसी क्रमसे दोनोंको मिलाकर पर्दे-

- (१) एक सदगुरकी ही महिमा गाया करे, अन्य मनुष्योंकी स्तति कुछ काम न देगी।
  - -एक विद्वलकी ही महिमा गाया करे, मनुष्यके गीत न गाये !
  - (२) चिंतनासी न रुगे वेळ । कांहीं तया न रुगे मोरू ॥ बाचे सदा सर्वकाळ । रामकच्या हरी गोविंद ॥१॥

·चिन्तनके लिये कोई समय नहीं लगता, उसके लिये कुछ मृत्य नहीं देना पडता । सब समय ही 'राम कृष्ण हरि गोविन्द' नाम जिह्नापर बना रहे ।'

- —चिंतनामी स तमे देत । मर्व कार्र कमर्ते ॥ 'चिन्तनके लिये कुछ समय नहीं चाहिये, सब समय ही करता रहे।'
- (३) सदा 'राम कृष्ण हरि गोविन्द' का चिन्तन करो । यही एक सत्य सार है, व्युत्पत्तिका भार केवल व्यर्थ है।
  - --यही एक सत्य सार है, व्यत्पत्तिका भार वेकार है।
- (४) द्रव्य लेकर जो कथा-कीर्तन करते हैं वे दोनों ही नरकर्म जाते हैं।
- ---कथा-कीर्तन करके जो द्रव्य देते या लेते हैं वे दोनों ही नरकरें जाते हैं।
- (५) गीता और भागवतपर एकनाथ और तुकाराम दोनोंका ही असीम प्रेम था। दोनोंने ही नाम-स्मरणका उपदेश दिया है और दोनोंके इदयमें हरिहरेक्यभाव या-

आयुष्यअंतवरी नाम-स्मरण। भीतानागवताचें श्रवण॥ विष्णृशिवमृतिंचें ध्यान। हेचि देणें सर्वथा॥

'जनतक जीवन है तवतक नाम-स्मरण करे, गीता-भागवत श्रवण करे और हरिहरमूर्तिका ध्यान करे'"।'

- ---गीतामागवत करिती श्रवण । आणिक चिंतन विठोबाचे ॥ गीता-मागवत श्रवण करते हैं और विठोबाका चिन्तन करते हैं।
- (६) आपके नामकी महिमा हे पुरुषोत्तम ! मैं नहीं समझ पाता । ---आपके नामकी महिमा हे पुरुषोत्तम ! मैं नहीं समझ पाता ।
- (७) कर्माकर्मके पेरमें मत पड़े। में भीतरी बात बतलाता हूँ। श्रीरामका नाम अइडावके साथ उचारो।
- —धर्मको जो समझते हैं और जो नहीं समझते, सब सुनो, में रहस्यकी बात बतलाता हूँ। मेरे विठोवाके नाम अट्ट्रासके साथ उचारो ।
- (८) स्त्रीकं अधीन होकर पुरुष स्त्रीण न यने, उसके हद्यारेपर नाचकर अपना परमार्थ स्त्रो न दे। एकनाय और तुकाराम दानोंका यही उपदेश है।

स्त्रीके अथीन जिलका जीवन हो जाता है उस अध्यक्ष नरकमें जाना पहता है। स्त्रीका रुख देखकर यह चळता है, और किसीकी बात उसे अच्छी नहीं लगती। (एकनाथ) स्त्रीके अधीन जिसका जीवन होता है उसको देखनेसे भी असगुन होता है। ये सब बन्तु संसारमें न जाने किसिलिये मदारीके बन्दरकी तरह जीते हैं। स्त्रीकी मनोबाञ्छाको ही जो सर्य समक्षता है वह स्त्रैण सचमुच ही पूरा अमागा है। (द्वकाराम)

यहाँ भदारीके बन्दर' की बात पदकर शानेदबरीकी वह ओवी याद आती है जिसमें कहा है, 'जीके चित्तका जो आराधन करता है, उधीके क्खपर नाचता है।' वह मदारीका बन्दर-जैसा है।' (अ॰ १३–७९३) (९) हरि-हरके अमेदके सम्बन्धमें दोनोंके ही अमङ्ग देखने ] योग्य हैं। एकनायके तीन अमङ्गोंका एक-एक चरण लेनेसे तुकारामजीका एक अमङ्ग बनता है।

> हरिहरा भेद । नका करूँ अनुबाद ॥ घरिता रे भेद । अधम तो जाणिजे ॥ १ ॥

यह एक अमञ्जका प्रथम चरण है। दूसरे एक अमञ्जका तीलरा चरण ऐसा है—

गोडीसी सांबर सांबरसी गोडी । निवडितां अर्थेंडडी दुजी नव्हे ॥ एक तीसरे अभक्कका चरण इस प्रकार है—

एका वेलांटीची आढी । मूर्स नेणती बापुडीं ॥१॥

इन तीनों चरणोंका भाव यह है कि 'हरि और हरमें भेदकी करगन-कर उसका फैलाव मत करो । जो ऐशा भेद घारण करेगा उसे अधम समझो । मिटासमें चीनी है और चीनीमें भिटास है, अर्थको विचारो तो चीज एक ही है।

(एक आडीकी ही आड है) इस बातको मूर्ल वेचारे नहीं जानते।

इन तीनों चरणोंमें जो भाव हैं वे तुकारामजीके जिस अभक्कमें एकीभूत हुए हैं उस अभक्को अब देखिये—

> हरिहरां भेद । नाहीं, नका करूं बाद ॥१॥ एक एकाचे हदयीं। भोडी साखरेचे ठायीं ॥छु०॥ भेदकासी नाड । एक वेलांटीं च आड॥२॥ उजदा वाम माग । तुका म्हणे एकचि औप॥३॥

'हरि-इरमें भेद नहीं है, झ्ट-मूठ बहुत मत करो । दोनों एक दूसरेके हृदयमें हैं, जैने मिठात चीनीमें और चीनी मिठातमें है। भेद करनेवालोंकी दृष्टिके जो आडे आती है वह एक आडीकी ही आड है। दृष्टिना और वायाँ दो थोड़े ही हैं। अङ्ग तो एक ही है।

(१०) देव उमा मार्गे पुढें। वारी सांकडें भगाचें॥ (पकनाय)

'भगवान आगे-पीछे खड़े संसारका संकट निवारण करते हैं।'

देव उमा मार्गे पुडें । उनवी कांडें संकट ॥ (तुका०)

भगवान् आगेपीछे बड़े संकटसे उबारते हैं।'

( ११ ) सद्गुरु-महिमाके विषयमें एकनाथ महाराज कहते हैं— उनके उपकार कभी उतारे नहीं जा सकते । प्राण भी उनके चरणोंपर रख दूँ तो यह भी योड़ा है ।

सन्त-स्तवनमें तुकाराम महाराज कहते हैं-

इनसे उऋण होनेके लिये इन्हें क्या देना चाहिये शयह प्राण भी चरणींपर रख दूँ तो योड़ा है !

( १२ ) पण्डरीका वह वारकरी घन्य है, उसका जन्म धन्य है, जो नियमपूर्वक पण्डरी जाता है और वारी टलने नहीं देता। (एक०)

-- गंढरीचा वारकरी । वारी चुकों नेदी हरी ॥ (तुका०)
'पण्डरीका वारकरी वारी और इरीको नहीं भूखता ।'

(१३) दोचि अक्षरांचें काम । बाचे म्हणा रामनाम ॥ (एक०)

(दो ही अक्षरोंका काम । बाचा कहो राम नाम ॥)

दांचि अश्वरांचें काम । उचारावा रामराम ॥ (तुका०)

(दो ही अक्षरोंका काम । उचारो श्रीराम राम ॥)

(१४) बारं-बार लोगोंसे कहता हूँ, सबसे यही दान मॉंगता हूँ। बार-बार यही कहता हूँ जगतसे यही दान मॉंगता हैं॥(एक०) (१५) भागवत-सम्प्रदायमें इरि-इरका समान प्रेम है और एकादशी तथा सोमवार दोनों ही बतोंका पाळन विहित है।

जो सोमवार और एकादशी-वत रहते हैं उनके चरण मैं अपने मस्तकते वन्दन करूँगा । शिव-विष्णु दोनों एक ही प्रतिमा हैं ऐसा जिनका प्रेम है उन्हें वन्दन करूँगा । ( एक० )

एकादशी और सोभवारका वृत जो नहीं पालन करते उनकी न जाने क्या गति होगी! ( तुका॰ )

- (१६) जो मुझे नाम और रूपमें ले आये उन्होंने मुझपर बड़ी कृपा की। हे उदव! उन्होंने मुझे यह सुगम मार्ग दिखाया। (एक०)
  - --( भगवान् ) नाम-रूपमें आ गये। इससे सुगम हो गये। (तुका॰)
- (१७) कहीं नहीं ऐसा जान पहता है कि एकनाय महाराजके अभक्कका मनन करते हुए कहीं उनकी उक्तिकी पूर्तिके तौरपर और वहीं प्रेमसे उनकी वातका उत्तर देनेके लिये तुकारामजीने अभक्क रचे हैं। एकनाय महाराजका एक अभक्क है, 'देवाचे ते आस जाणावे ते संतर' (भगवान् के जो आस हैं वे ही सन्त हैं)। इसी अभक्ककी मानो पूर्तिके लिये तुकारामजीने 'नव्हती ते संत करितां कवित्व' (सन्त वे नहीं हैं जो कविता करते हैं) इत्यादि अभक्क रचा है। बहि गावाईका मूळ 'सर्वसंग्रहगाया' मुझे शिकरमें उनके वंशजोंके पाससे मिळा। उसमें बीचहीं एक पन्नेपर एकनाय महाराजका 'ब्रह्म सर्वगत सदा सम' हत्यादि अभक्क लिखा हुआ या। इस अभक्कका शुवपद है, 'ऐसे कास्यानें भेटती ते साधु' ( ऐसे महात्मा कैसे मिळते हैं)। इसी अभक्कके नीचे तुकारामजीका 'ऐसे ऐसियाने भेटती ते साधु' ( ऐसे महात्मा ऐसे मिळते हैं) इत्यादि अभक्क दिया हुआ है।
- (१८) शानेश्वरीका नाय-भागवतगर और इन दोनों ग्रन्योंका तुकारामजीके अभक्कोंपर विलक्षण परिणाम घटित हुआ देख पड़ता है।

अर्जुन जब मोह्से विकल हो उठा तब 'स्नेहकी कठिनता' बतलाते हुए ज्ञानदेव कहते हैं—

भींरा चाहे जैसे कठिन काठको मौजके साथ भेदकर उसे खोखला कर देता है, पर कोमल किलमें आकर फॅट ही जाता है। (२०१) वह प्राणोंको उत्सर्ग कर देना पर कमल दलको नहीं चीरेगा। स्नेह कोमल होनेसे ऐसा कठिन है। (२०२ अ०१)

भीरेका यह दशन्त एकनाथ महाराजने प्रहण किया है, साथ ही उसमें उन्होंने ग्रहस्थोंका नित्य परिचित बालकका मधुर दशन्त जोड़ा है—

जो भींरा सूखे काठको स्वयं दुरेद डाखता है वह कोमख कमलके बीचमें आकर प्रीतिकी रीतिमें लग जाता है, केसरको जरा भी घका नहीं लगने देता। ऐसे ही बच्चा जर बारका पह्या पकड़ लेता है तब बार वहीं लड़ा रह जाता है, इसलिये नहीं कि बार इतना दुर्बल है बिन्क इस-कारणसे कि वह स्नेहमें फॅसकर वहीं गड़ जाता है। ( नायभागवत २। ७७७-७७९)

तुकागमजीने अपने अभञ्जमें इन दोनों दृष्टान्तींका उपयोग किया है—

'जो भींरा काठको कुछ नहीं समझता उसे पूस्त फँसा है। 'प्रेम-प्रीतिका वैंचा' किसी तरहसे नहीं खूटता। बचा पछा पकड़ हेता है तो बाप बालकके सामने लाचार हो जाता है। तुका कहता है, भावसे या भयसे भगवानको भजी।'

तुकारामजीका एक और अमङ्ग है जितमें बच्चेका दृष्टान्त फिरसे आया है--

> प्रीतीचा कळह । पदरासी घाली पीळ । सरों नेदी बाळ । मार्गपुढें पिखासी ॥१॥ काय लागे त्यासी बळ । हेडाबिता कोण काठ । गोबिती सबळ । जाटी स्नेह सृत्राची ॥

प्रेमकी कलह है। बचा पहा पकड़कर ऐंचता-ऐंटता है। बापको इचर-उधर हिलने नहीं देता है। यदि बाप चाहे तो बच्चेको झटक दे सकता है। इसमें कौन-से बड़े बलकी जरूरत है? झटका देनेमें देर भी कितनी छगेगी; पर स्नेह-सूत्रके बाल ऐसे हैं कि बलबान भी उनमें फूँस जाते हैं।

एकनाय महाराजकी शैलीमें फैलाव काफी रहता है, दुकारामजीकी वाक्शैली सूत्र-जैसी जुस्त और साफ होती है। शानेश्वरी और नाय-भागवतका अध्ययन तुकारामजीने बहुत अच्छी तरहसे किया। शानेश्वरीको नाय-भागवत विश्वर करता है। इन दोनों प्रन्योंका जिसने उत्तम अध्ययन किया हो वही दुकारामजीके सूत्ररूप वचनोंकी गुश्यियोंको सुलझा सकता है। उदाहरणके तौरपर यह अभङ्ग लीजिये—

गोदेकाठीं होता आड । करूनी कोडकवतुक ॥ ९ ॥ देखण्यानीं एक केर्जें । आइत्या नेर्जे जिबनार्षे ॥ धु० ॥ राखोनियां होतो ठाव । अहप जीव लाबूनी ॥ २ ॥ तुका म्हणे किटे पणी । हे सजनीं विश्रांती ॥ ३ ॥

गोदावरीके किनारे एक कुआँ या । वरकातके जलसे लवालय भरा या और अपनी ज्ञानमें मस्त या । मैं भी वहाँ अपने जरा-चे प्राणको लिये, जगह दशये वैठा या, पर देखनेवालोंने एक उपकार किया । वे मुझे नदीके बहते जलमें ले गये, वहाँ मेरी तृति हुई । यह विभाम सत्यक्कसे ही मिला ।

इतनेवे पूर्ण अर्थ-बोच नहीं होता । देखनेवालीने उपकार किया। ये देखनेवाले कीन हैं ? 'गोदावरी' कीन हैं और यह कुओं क्या है ? देखनेवाले सन्त हैं, ये ही नदीके बहते जलमें ले गये । यह इन्होंने बहा 'उपकार' किया । इस उपकारकी इतकता प्रकट करनेके लिये यह अभङ्ग रचा गया है। यह सन्तपरक है। संसार-सागरको पार करनेके अनेक उपाय हैं। उनमें मुख्य ज्ञान और भक्ति हैं। मिक्त-मार्ग स्पष्टः निर्मिष्ठ और निरम-निर्मेख है; ज्ञान-मार्ग मध्यम और कलाहीन है। भक्ति-मार्ग ही गोदावरी अखण्डप्रवाह कलकल-नादिनी नदी है और ज्ञान-मार्ग ही प्रुऑं है। नाय-भागवतके ११ वें अध्यायमें ४८ वें कोंक्यर नाथ महाराजका जो भाष्य है उसमें इस अभङ्गका मूल है।

प्रायेण भक्तियोगेन सस्सङ्गेन विनोद्धव । नोपायो विद्यते सध्यक प्रायणं हि सतामहम् ॥

इती क्ष्रोकपर वह भाष्य है। क्ष्रोकका भाव यह है कि प्सरक्क्सरे मिळनेवाले भक्तियोगके विना भगवत्-प्राप्तिका अन्य उत्तम उपाय प्रायः नहीं है। कारण, तन्तींका उत्तम आश्रम मैं ही हूँ। यह भगवद्वन है। इसपर नाय भाष्य इस प्रकार है—

प्लेतमें पानी देना हो तो मोट और पाट दो ही उपाय हैं। मोटले कुएँमेंसे पानी निकालो तो बहुत कह करनेपर थोड़ा ही पानी मिलता है। फिर मोटके साथ रस्सा और एक जोड़ी बैल भी चाहिये। फिर बरावर 'ना' 'ना' करते बैलोंको टोंकते-पीटते, लींच-लाँच करते पानी निकालो तो उससे योड़ी ही जमीन भीनेगी, पर नदीके पाटकी यह बात नहीं है। जहाँ उसके जल-प्रवाहके आनेके लिये रास्ता बन गया वहाँ रात-दिन घड़पड़ाता हुआ जल बहुता ही रहेगा।' (१५३१–३२, ३४)

यह मोटसे पानी निकालना ही शान-मार्ग है—

मंधेचें पाणी तेसें ज्ञान । करूनि वेदशास्त्रपठण । नित्यानित्यविवेजासी जाण । पंडित विचस्रण बसती॥१५३५॥

भोटसे पानी निकालना जैमा है, बैसा ही शान है। वेद और शास्त्र पढकर ये विचक्षण पण्डित निस्यानिस्यविवेक करने बैठते हैं, तब क्या होता है!— 'एक कर्माकडे ओढी । एक संन्यासाकडे ओढी ॥

'एक कर्मकी ओर खींचता है, दूसरा संन्यासकी ओर।' कोई तप बतलाता है, कोई पुरश्चरण, कोई वेदाध्ययन, कोई दान और कोई योग बतलाता है। जिसकी मितमें जो आया उसीको उसने शानका सार बतलाया।

'शान-मार्गकी ऐसी गति होती है। अनेक प्रकारके विष्न आते हैं। विकल्प-खुत्पचि उड़ जाती है। वहाँ मेरी 'निजप्राप्ति' नहीं होती।' (१५४१)

पर मेरी भिक्तिकी यह बात नहीं है। नाममात्रसे (मेरे भक्त) मुझे पाते हैं। '(१५४२)

गङ्गा-प्रवाह-जैसी हरि नामकी घड्डघड़ाइटमें विष्न बेचारोंके लिये कोई ठौर-ठिकाना नहीं रहता । इसल्यि भ्यक्तिसे बदकर और कोई मार्ग नहीं है।?

यदि ऐसा है तो सब लोग भक्ति क्यों नहीं करते ? इसका उत्तर यह है। ध्यदि कोटि जन्मोंकी पुण्य-सम्पत्ति गाँठमें हो तो मेरे सन्तोंकी सक्ति मिलती है और सस्सक्तिते ही मिक्त उछसित होती है।' (१५५१)

अस्तु, एकनाय महाराजकी इन ओवियोंके भाव जब अन्तःकरणमें भरे हुए ये उसी समय तुकारामजीके चित्तमें यह अभङ्ग स्फुरित हुआ होगा, यह बात बिल्कुल स्पष्ट है। प्रन्याप्ययन तथा अन्य साधनींछे प्राप्त होनेवाले शानके भरोसे जब मैं बैठा हुआ या तब सन्तीने दया करके बुझे परमात्माकी भक्तिरूप महागङ्गामें लाकर छोड़ दिया। यही बात तुकारामजीको अपने अभङ्गमें कहनी यी। तुकारामजीने एकनाय महाराजको 'जीके मेरे जीवन एक जनादैन' कहकर कई स्थानोंमें स्तरण करके उनका 'वाक्ऋण' शोध किया है ।

## १७ नामदेवके अभङ्ग

अब नामदेवकी ओर चलें । नामदेवके अपनीकी साधा सन्यवस्थितरूपसे छपी नहीं है इसलिये, तथा सकारामजी नामदेवके ही अवतार थे इमलिये भी जनका सम्बन्ध अवतरण देखर दिखानेकी विशेष आवश्यकता नहीं है । जिन-जिन विषयोंपर नामदेवके अभक्त हैं प्राय: उन सभी विपर्योपर तकारामजीके भी अभक्त हैं। नामदेवजीकी सगुण भक्ति अत्युत्कट हार्दिक प्रेमसे भरी हुई है, उनकी मधुर भक्ति मधुरतम है। इस सम्बन्धमें नामदेव-जैसे नामदेव ही हैं। नामदेव अपने घरके सब लोगोंसहित, दासी जनाके भी सहित सर्वधा पाण्डरकके हैं और भगवान्से उनकी अर्जनकी-सी संख्यभक्ति है । नामदेवके घरके आदमी-जैसे ही भगवान उनके साथ रात-दिन रहनेवाले। खेळनेवाले, बोळनेवाले। प्रेम-कलड करनेवाले घरके ही आदमी बन गये हैं। भौने पाया निज मर्म । साधू भागवत धर्म' इमीके लिये नामदेवका अवतार हुआ था । नामदेव इस युगके उद्भव ही थे। भगवानके साथ इनकी वडे प्रेमकी घल-घलकर बातें हुआ करती थीं 'अरी मेरी माई संतनकी छाँई। समिरत पनहाई प्रेमामृत ।' इत्यादि कहते हुए वह भगवान्से बड़े ही मीठे लाइ लड़ाते थे और भगवान् भी अपना पड्गुणैक्षर्य भूलकर उनके प्रेममें पग जाते थे । भक्त-भगवान्की वह प्रेम सरस कोमलता नामदेवकी ही वाणीसे जाननी चाहिये। नामदेव भगवान्से कहते हैं कि तुम पश्चिणी हो, मैं अण्डज हूँ; तुम मृगी हो, मैं मृगछीना हूँ; तुम मैया हो, मैं बचा हूँ; तुम कृष्ण हो, मैं चिनमणी हैं; तुम समुद्र हो, मैं द्वारका हैं; तुम तुलसी हो। मैं मझरी हैं। भगवानके साथ नामदेवका ऐसा विरुश्वण सख्य था। यह देखकर तथा मृदतामें नवनीतको मात करनेवाली उनकी मधर बाणी सनकर पाषाण भी अपना जबस्य छोडकर दक्षित हो जाय। वाकी सब बातोंमें नामदेवजीके ही मंद्योचित और परिवर्द्धित संस्करण तकारामजी थे । तकारामजीकी बाणीमें भगवद्भक्त, लोकोद्धारक महापरुपकी जो दिव्य स्पूर्ति, जो उसक, जो प्रखरता और जो ओज भरा है, वह अलौकिक ही है। पर यहाँ हमें नामदेव-तुकारामकी परस्पर तुलना नहीं करनी है। नामदेव ही तकारामके रूपमें धर्म-कार्यार्थ अवनरित हुए, इसलिये नामदेवका जो बढ़ा काम वाकी या वही प्रकारामजीने किया, यही कहना उचित है। टोनोंके अभंगोंमें जो साम्य है। उसका अब किञ्चित अवलोकन करें । कई चरण दोनोंके अभंगीमें विस्कृत एक से हैं, जैसे 'देवावीण ओस स्थळ नाहीं' यह नामदेवका चरण है, और तकारामजीने कहा है, 'देवाबीण ठाव रिता कोठें आहे !' दोनोंका मतलब एक ही है अर्थात भगवान्से खाली कोई स्थान नहीं। एकाध शब्दका हेर-फेर है, पर एक सामान्य कथन है और दसरा प्रश्नरूपमें है। नामदेवका चरण है। 'पंढरीच्या सुला। अंतपार नाहीं लेखा।' तुकारामजीका समचरण है, भोकळीच्या सखा अंतपार नाहीं देखा ।' नामदेव कहते हैं, 'वीतभर पोट लागर्लेसे पाठीं' ( बित्ताभर पेट पीठसे जा लगा है )' और तकाराम कहते हैं, प्योट लागलें पाठीशीं । हिंदवितें देशोदेशीं (पेट पीठसे लगा है और देश-देश धुमा रहा है ), 'झुठ' पर दोनोंके चार-चार अभंग हैं। नामदेवने भक्तिकी उत्कटतासे सारा हुठ स्वयं ही ओढ लिया है। कहते हैं, 'मेरा गाना झठा, मेरा नाचना झठा, मेरा ज्ञान बठा और ध्यान भी बठा । और तकारामजी कहते हैं। 'लटिकें तें श्चन छटिकें तें ध्यान । जरी हरि-कीर्तन प्रिय नाहीं ॥' (वह ज्ञान सूठा और वह ध्यान भी झठा जो हरि-कीर्तन-प्रिय न हो।) तकारामजीने ब्रुट स्वयं नहीं ओदा है। ब्रुटोंके पस्ले बाँघ दिया है।

(१) नामदेवके एक अभंगका आद्याव है—'इस पण्डरीमें थे, बह इमारी पुरातन पैतृक भूमि है। रानी रखुमाई इमारी माता और पण्डुरङ्ग इमारे पिता हैं। (शु॰) पुण्डलीक इमारे भाई और चन्द्रभागा बहिन हैं। नामा कहता है, अन्तमें घर अपना चन्द्रभागाके किनारे है।'

इसी आश्यका तुकोशका अभंग यों है—-ध्हमारी पैतृक भूमि पण्डरी है, तर हमारा भीमा-तीरपर है। पाण्डरंग हमारे पिता और रखुमाई हमारी माता हैं। (धृ॰) भाई पुण्डलीक मुनि और विहन चन्द्रभागा हैं। तुकाका यह पुरातन परम्परागत अभिकार है जो चरणेंके पास रहता हूँ।

(२) भगवन् ! भेरा मन अपने अभीन करके बिना दाम दिये स्वामित्व क्यों नहीं भोगते हो ! मैं भुफ्तका नौकर तो मिला हूँ जो निरन्तर आपकी सेवा करनेके लिये उघार खाये नैठा हूँ। और तुम्हारे ऊपर कुछ भार भी तो नहीं रखता। (नामदेव)

इसी भावको देखिये तुकारामजीने किस प्रकार व्यक्त किया है— दान देकर लोग सेवक ढूँढ़ते हैं। इस तो बिना कुछ लिये ही सेवक बनना चाहते हैं।

(३) बड़े आदमीका खड़का यदि चीयड़ा ओढ़े तो सब स्त्रोग किसको हँमेंगे ? तुम तो अविनाधी त्रिभुवनके राजा हो और तुम्हीं मेरे स्वामी हो। (नामदेव)

बड़ेका लड़का यदि दीन-दुर्खी दिखायी दे तो हे भगवन् ! लोग किसको हँसेंगे ! लड़का चाहे गुणी न हो, खच्छतासे रहना भी न जानता हो तो भी उसका लालन-पालन तो करना ही होगा । (धु॰) तुका कहता है, बैसा ही मैं भी एक पतित हूँ, पर आपका गुद्राह्नित हूँ। (तुकाराम)

### तुकारामजीका प्रन्थाध्ययन

(४) मोगावरी शाहरी दातला पात्राण । मरणा मरण आणियेलें॥ (विद्योका मोग, जला डाला सारा । मृत्युको ही मारा, निःसंशय॥)

यह दोनोंके ही एक-एक अभंगक। प्रथम चरण है । आगेके चरण दोनोंके एक-दूसरेले भिन्न हैं।

- (५) 'विठाई माउली वोरक्षोनी प्रेमपान्हा घाळी' ये शब्द-प्रयोग दोनोंके ही अभगोंमें बार-बार आये हैं।
- (६) 'तत्व पुषावया गेलों वेदशासी' (तत्व पृष्ठने वेदशके पास गये) यह नामदेवका अभंग और 'शानियाचे घरीं चोजवितां देव' (शानीके यहाँ भगवानको दूँदते) यह तुकारामजीका अभंग, दोनोंका ही एक ही आध्य है। वेदश, द्याजी, पण्डित, कथावाचक आदि सबको देखा पर तेरा प्रेमानन्द उनके पात नहीं है इसिलये तेरे ही चरणोंको चित्तमें और तेरा ही नाम मुखमें धारण किया है। इन अभंगोंमें दोनोंका यही अनुभव व्यक्त हुआ है।

## १८ कबीरकी साखी

उत्तर भारतके सन्त-कवियोंमें कबीरसाइबकी साक्षियोंका तुकाराम-जीको विशेष परिचय या। तुकारामजीने स्वयं भी उनके ढंगपर कुछ दोहे रचे हैं, तथा कुछ अन्तःश्रमाणींचे भी यह बात स्पष्ट है—

(१) तुकारामजी एक अभंगमे कहते हैं-

धर्म मूताची ते दया।संत कारण पेसिया॥ नव्हे मार्झे मत।साक्षी करूनि सांगे संत॥

'प्राणिमात्रपर दया करना ही धर्म है। यही सन्तका रूक्षण है। यह मेरा मत नहीं। साक्षी करके सन्त ऐसा कहते हैं।' यह कौन छन्त हैं जिन्होंने 'साक्षी' करके 'प्राणिमात्रपर दख करनेको 'धर्म' बताया है और इसीको 'सन्तका कक्षण' कहा है है यह वही छन्त हो सकते हैं जिनकी 'साखी आँखी ज्ञानकी' है और जो सब जीवोंको 'साँईके सब जीव हैं' बतलाते हैं, सन्तका कक्षण भी यही बतकाते हैं—

सदा इष्पल दुख भर हरन, देर भाव निर्दे दोष । क्षमा क्षान सत माखिये, हिंसारहित जो होथ॥ (२)कवीर—

बॉड बिलीना दो नहीं, बॉड बिलीना एक । तेरे सब प्रग दक्षिये, किये कवीर निवेक ॥ युकाराम—

सडा रबाळी सासर, जाला नामाचाचि फेर । न दिसं अंतर, ोडी ठायीं निबंदितां॥९॥ 'मिसरी, बूरा और चीनीमें नामोंका ही फेर हैं। मिठासको देखें तो कोई अन्तर नहीं।'

### (३) कवीर---

कामीका गुरु कामिनी प्रामीका गुरु दाम । कविराके गुरु संत हैं, संतनके गुरु राम ॥ तकाराम —

कोभीके चित धन रहे, कामिनी चितमें काम । माताके चित पूत बसे, तुकाके मन राम ॥

तुकारामजीके समयमें कवीर भारतवर्षमें सर्वत्र विख्यात थे। कवीर ( शके १३६२-१४४० ) और तुकारामके बीच चौ-सवा सौ वर्षका अन्तर या। तुकारामजी एक बार काशी भी गये थे। तब वहाँ उन्होंने कवीरकी कविता युनी होगी।

## १९ चार खेलाडी

तुकारामजीके बण्डोंके खेळपर सात अभंग हैं । इनमेंने एक अभंग है । क्षेत्र खेळोनियाँ निरात्रें ( खेळ खेळकर अख्या )। इसमें खेळ खेळकर भी अल्या रहे हुए...-प्रश्चके दावमें न आये हुए चार खेळाड़ियोंका उन्होंने वर्णन किया है । ये चार खेळाड़ी हैं...नामदेव, ज्ञानदेव ( उनके माई-बहिन ), कवीर और एकनाथ । तुकाराम इन्हों चार सन्तोंको सबसे अधिक याने गुकस्थानीय मानते थे । ये ही इनके प्यारे चार खेळाड़ी हैं।

- (१) एक खेळाड़ी है दरजीका लड़का नामा, उसने विद्वलको मीर बनाया । खेळा, पर कहीं चूका नहीं, सन्तोंसे उसे लाभ हुआ ।
- (२) ज्ञानदेव, मुक्तावाई, वटेश्वर चाङ्गा और छोपान आनन्दसे खेले, कृष्णको उन्होंने मीर बनाया और उसके चारों ओर नाचे । सब मिलकर तन्मय होकर खेले, ब्रह्मादिने भी उनके पैर छुए।
- (३) कवीर खेळाडीने रामको मीर बनाया और यह जोड़ी खूब मिळी।
- ( ४ ) एक खेळाड़ी है ब्राह्मणका छड़का एका, उसने छोगोंको खेळका चसका छगा दिया। जनाईनको उसने मीर बनाया और वैष्णवींका मेळ कराया। तन्मय होकर खेळते-खेळते वह खयं ही मीर बन गया।

प्रत्येक खेळाड़ीका एक-एक मीर बाने उपास्य था । इन चारोंके आंतिरिक्त और भी बहुत-से खेळाड़ी हुए पर उनका वर्णन करनेमें दुकारामजी कहते हैं कि 'मेरी वाणी समर्थ नहीं है।' पर तुकारामजी अपने ओताओंसे कहते हैं कि 'या चौघांची तरी घरि सोई रे' ( इन चारोंके पीछे-पीछे तो चळो )—नामदेव, शानेश्वर, कबीर और एकनायका अनुस्त्य तो करो । इस अभंगका भूवपद इस प्रकार है— णके बाई खेलतां न उडसी डाई । दुचाळ्यानें ढकासिल माई रे त्रिगुणांचे फेरीं तुं थोर कटी होसी या चौबांची तरि घरि सोई रे

्ण्क मावसे लेल लेलोगे तो ( प्रवश्वक ) दाँबमें न फँटोगे । दुविधासे चलोगे तो उमे जाओगे । त्रिमुणके फैरले तुम बड़े कह उठाओगे, इसलिये इन चारांका आश्रयकर इनके मार्गपर चलो ।' तुकारामजी जिनके मार्गपर चलनेका उपदेश लोगोंको दे रहे हैं उनपर उनका वैसा ही अटल विश्वाम, गहरा प्रेम और महान् आदर होगा इसमें सन्देह ही क्या है । ऐसा प्रेम और आदर होनेसे ही तुकारामजीने उनके प्रत्योंका बड़ी बारीकीके माथ अध्ययन किया, यह इमलोगोंने यहाँतक देखा ही है।

#### २० अध्ययनका सार

भागवत-धर्म-परम्पराके प्राचीन तथा अर्वाचीन साधु-सन्तोंको को कथाएँ तुकारामजीने पढ़ा या सुनी उनका तुकारामजीके चित्तपर बढ़ा असर पढ़ा । इनसे उनके सिद्धान्त इट हुए, विचार स्थिर हुए, इरि-प्रेम बढ़ा और जीवनकी एक पद्धति निश्चित हो गयी । सन्त-कथा-अवण, भक्ति-बल बढ़ा और विश्वास श्रीवहल्में निर्मेल, निश्चल हुआ । सन्तोंका महारा मिला। सन्त-कथाएँ कामधेनुके समान इष्टकामको पूरण करनेवाली, भगवत्-प्रेमका आनन्द बढ़ानेवाली, मन्मार्ग दिखानेवाली, निश्चयका बल देनेवाली और सिद्धान्तोंको जंचा देनेवाली होती हैं । सन्त-कथाओंसे तुकारामजीन अपना इष्टमाव निकाल लिया और लाभवान् हुए। श्रीलवान् साक्षाकारप्राप्त तथा धर्म-नीति-प्रवण सन्तोंके चरित्रींसे आत्महितके कौन-कौन-से रहस्य तुकारामजीने प्राप्त किये यह एक बार उन्हींके सुखसे सुनें-

#### (१) मानी मकीचे उपकार । ऋणिया म्हणवी निरंतर ॥

'भगवान् भक्तिके उपकार मानते हैं, भक्तके ऋणी हो जाते हैं।' इस अभंगमें अम्बरीप, बलि, अर्जुन और पुण्डलीकके दृष्टान्त देकर पह नात सिद्ध की है । अम्मरीषके लिये भगवान्ने दस बार जन्म लेकर 'दासका दास्य किया ।' भक्तिका उपकार उताग्नेके लिये भगवान् राजा निक्के यहाँ द्वारपाल हुए। अर्जुनके सारयी बने । उमके पीछे-पीछे चले और पुण्डलीकके द्वारपर तो अर्ह्वाईस युगसे खड़े ही हैं।

- (२) 'कनवाळू कुपाळू' । भगवान भक्तकं लिये चाइं जो कष्ट उठाते हैं, यह बात अम्बरीष और प्रह्लादकं चारंत्रामें तथा द्रौपदी-बल्ल-हरण और दुर्वालाके धर्म-ळळ-प्रस्क्लमें प्रत्यक्ष है।
  - (२) हरिजनांची कोणा न घडावी निंदा । साहत गोविंदा नाहीं त्याचें॥

'हरि-भक्तोंकी कोई निन्दा न करे, गोविन्द उसे सह नहीं सकते । भक्तोंके लिये भगवान्का हृदय इतना कोमल होता है कि वह अपनी निन्दा सह सकते हैं पर भक्तकी निन्दा नहीं सह सकते । भक्तोंसे कोई छल-छन्द करे तो यह भी उनसे नहीं सहा जाता—

'दुर्वासा अम्बरीषको छन्दने आये तो भगवान्का सुदर्शन-चक उनको जलाता फिरा । द्रीपदीको जब क्षोभ हुआ तब भगवान्ते उसकी सहायता की और कौरबोंको ठण्डा ही कर दिया । पाण्डवोंसे वैर करनेवाला वभु भगवान्से नहीं सहा गया और पाण्डवोंके स्त्रिये बळरामको भी उन्होंने दूर ( पृथ्वी-परिक्रमा करने ) भेज दिया । पाण्डव पुत्रोंकी हत्या करनेवाले अश्वत्यामाके मसाकर्मे उन्होंने दुर्गन्य रख ही छोड़ी ।' इसिल्ये भगवान्की भक्ति करो और भक्तोंको अपनाओ ।

(४) युकसनकादिकी उमारिला **बाहो ।** परीक्षिती लाहो सातां दिवसा ॥

'शुक-सनकादि हाय उठाकर कहते हैं कि परीक्षित् सात दिनमें तर गये।' भक्तोंपर भगवानुकी ऐसी दया है। द्रौपदीने जब पुकारा तब भगवान् इतने अचीर हो उठे कि गबड़को भी उन्होंने पीछे छोड़ दिया । भक्तके पुकारनेकी देर है, भगवान्के पधारनेकी नहीं । इसिक्षये रे मन, जल्दी कर ।

(उठते-वैठते भगवान्को पुकार । पुकार सुननेपर भगवान्से फिर नहीं रहा जाता।

- (५) भगवान्के प्रेमकी महिमा सुनो । भीलनीके बेर वह खाते हैं वह प्रेमके बड़े भूखे हैं, प्रेमका अभाव ही उनके लिये अकाल ( दुर्भिक्ष ) है । सुदामाके चावल वह ऐसे ही काँक गये। उन्होंने भक्ति प्रहण की।
  - (६) प्रह्लाद-कथाका स्मरण करके तुकारामजी कहते हैं---

भक्तकी आवाज आते ही उछडकर कृद पढ़े और सम्भेको तोड़कर बाहर निकले। ऐसी दयाछ मेरी विठामाईके सिवा और कौन है!

- (७) दीन-दुखी पीढ़ित संसारियोंके हे देवराणा ! दुम्हीं तरफदार हो । महासङ्कटोंसे दुम्हींने प्रह्लादको अनेक प्रकारसे उनारा है ।'
- (८) भाइया विठोबाचा कैसा प्रेम-भाव ( मेरे विद्वलनाथका कैसा प्रेम-भाव है) यह वतलाते हैं—

भगवान् भक्तके आगे-पीछे उसे सँमाले रहते हैं, उत्तर जो कोई आपात होते हैं उनका निवारण करते रहते हैं, उनके योगक्षेमका सारा भार स्वयं वहन करते हैं और हाय एकड़कर उसे रास्ता दिखाते हैं। तुका कहता है, हन बातोंगर जिसे विस्थास न हो वह पुराणोंको आँख खोळकर देखे।

(९) भगवान् जिन्हें अपनाते हैं वे संसारकी दृष्टिमें पहले निन्छ भी रहे हों तो भी पीछे वन्छ हो जाते हैं—

अंगीकार ज्याचा, केठा नारायणें । निंद्य तेही तेणे, बंद्य केठा ॥ १॥ अजामक मिहती, तारिकी कुटणी । प्रस्पक्ष पुराणीं बंद्य केठी ॥ धु०॥ ब्रह्महत्याराती, पातकें अपार । बास्मीक किंकर, बंद्य केठा ॥ २॥ तुका अहुणे वेथें, अजन प्रमाण । काय बोरपण, जाळवें तें ॥ ३॥ 'नारायणने जिन्हें अङ्गीकार किया वे, जो निन्य भी थे, बन्य हो गये । भगवान्ते अजामिल, भीकनी और कुटनीतकको तारा और उन्हें साक्षात् पुराणोंमें वन्य किया । ब्रह्महत्याके राशि अपार पाप जिसने किये उस वास्मीकि किङ्करको भगवान्ते वन्य किया । तुका कहता है, यहाँ भक्ति ही प्रमाण है और वड्यन लेकर क्या होगा ।'

भगवान्का जो भक्त है वही यथार्थमं वन्य है और वही श्रेष्ठ है । भगवान्का अङ्गीकार करना ही वन्यताका प्रभाण है । जानदेवने भी कहा है, 'भगवद्रक्तिके बिना जो जीना है उदमें आग छगे । अन्तःकरणमें यदि हरि-प्रेम नहीं समाया तो कुछ, जाति, वर्ण, रूप, विद्या—इनका होना किस कामका ! इनसे उच्छेट दम्भ ही बदता है । अजाभिछ, कुटनी और वाल्मीकिका पूर्वाचरण और शबरीकी जाति निन्ध थी, नारायणने इन्हें अञ्चीकार किया इनिल्ये ये जगद्वन्य हुए ।

( १० ) 'धुज करितां नन्दे ऐसें कांहां नाहीं !' मनुष्यकी पसंद कोई चीज नहीं है । भगवान्को जो पसंद हो वही ग्रुम है, वहीं धन्य है और वही उत्तम है ।

नीति-शास्त्र संसरमें युव्यवस्था बना रखनेके छिये नीतिके कुछ नियम बाँच देते हैं; पर अन्तिम निर्णयको देखें तो मूख-सूत्र मगवान्के ही हायमें है ! भगवान् जिसे अङ्गीकार करेंगे वही श्रेष्ठ और बन्च होगा। भगवान्की पुहर जिसपर करेगी वही शिक्षा दुनियामें चलेगा। भगवान्के दरबारका हुक्म ही दुनियामें चलता है।

भगवान्ने गीतामे स्वयं ही कहा है--

सर्वधर्मान् परित्यश्य मामेकं शरणं व्रज । अहं त्वा सर्वपापेम्यो मोक्षयिष्यामि मा श्रुषः ॥

यह सब धर्मोंका सार है । हरि-शरणागति ही सब शुमाशुम कर्म-बन्बोंसे मुक्त होनेका एकमात्र मार्ग है । जो शरणागत हुए वे ही तर गये । भगवान्ने उन्हें तारा, उन्हें तारते हुए भगवान्ने उनके अपराघ नहीं देने, उनकी बाति या कुळका विचार नहीं किया । भगवान् केवळ भावकी अनन्यता देखते हैं । अनन्य प्रेमकी गङ्गामें वब शुभाशुभ कर्म शुभ ही हो बाते हैं । भगवान् पूर्वकृत पापोंको क्षमा कर देते हैं और अनन्यता होनंपर तो कोई पाय हो ही नहीं तकता और इस प्रकार भक्त अनायान कर्म-वन्बसे मुक्त हो जाता है । अजामिल, गणिका, भीळनी, धुव, उपमन्यु, गजेन्द्र, प्रह्लाद, पाण्डव इत्यादि सब मक्तोंको भगवान्ने उनके कुळ, जाति और अपराधोंका विचार न करके तारा है ।

'नुम्हारे नामने प्रह्लादकी अग्निमें रक्षा की, जड़में रक्षा की, विश्वको अमृत बना दिया । पाण्डवॉपर जब बड़ा भारी स्क्कुट आया तब है नारायण ! तुम उनके सहायक हुए । तुका कहता है कि इस अनायके नाथ तुम हो, यह सुनकर में तुम्हारी शरणमें आया हूँ।'

( ११ ) भक्त भी ऐसे होते हैं कि भगवान्का अखण्ड स्नरण करते हैं—

> त पाडव असंह वनवासी । afz दंबासी आठविती ॥ १ ॥ त्या पिता करितो प्रहादासी जान्त्रणी । परि तो मर्नी नारायण ॥ २ ॥ दरिटें पीडिका । सदामा ब्राह्मण नाहीं विसरका पांडरंगा ॥ ३ ॥ विसर । तुका महणे तुझा न पडावा द:स्राचे डोंगर झाले तरी ॥ ४॥

'देखो पाण्डवोंको, अखण्ड बनवास मोग रहे हैं, पर भगवान्का स्मरण बरावर करते हैं। प्रह्लादको उसका पिता इतना कष्ट देता है पर प्रह्लाद मनसे नारायणका ही स्मरण करता है। सुदामा ब्राझणको दरिद्रताने पीस बाला पर उसने पाण्डुरङ्गको नहीं भुलाया । तुका कहता है, पर्वतप्राय दुश्स हो तो भी तुम्हारा विस्मरण न हो ।'

(१२) भगवान् भक्तपर दुःखके पहाड़ ढाहते हैं, उनकी घर-गिरहस्तीका मत्यानाद्यकर डालते हैं अर्थात् संवारके बन्धनोंसे छुड़ा लेते हैं।

विपदः सन्तु नः शश्रद्धासु सङ्कीरवैते हरिः ।

हसी कुन्तीके वचनका ह्री अनुवाद तुकारामजीने 'हरि तू निष्ठुर निर्मुण' अभंगमें किया है और उसमें हरिश्चन्द्रः नक, शिवि, कर्ण, बिक, श्रियाक आदि सुप्रसिद्ध भक्तोंके हृतयद्रावक दृष्टान्त दिये हैं।

( ९३ ) तुज मार्वे जे भजति । त्यांच्या संसारा हे गति ॥

'जो भक्तिपूर्वंक तेरा भजन करते हैं उनके प्रपञ्चकी यही गति होती है।' पर भक्त भी पीछे हटनेवाले नहीं हैं, अनन्य शरणागतिसे वे बाल-बरावर भी इंघर-उघर नहीं होते। इसीलिये—

ंबैण्णवींकी कीर्ति पुराणींने गायी है—आदिनाय शङ्कर, नारह-से मुनीश्वर, ग्रुक-जैसे महान् अवधूत और कोई नहीं हैं । तुका कहता है, यह आतोंकी विश्रान्ति और सर्वश्रेष्ठ हरि-मिक्त है।

( १४ ) 'नारायणीं जेणें घडे अंतराय' ( नारायण जिनके कारण खूटते हैं ) ऐसे माँ-वापको भी भक्त भगवान् के लिये छोड़ देते हैं, फिर स्त्री-पुत्र, घन मान किस गिनतीमें हैं ! प्रह्वादने पिताको छोड़ा, विभीषणने भाईका त्याग किया और भरतने माता और राज्य दोनोंको तज दिया । भगवान् के भक्त ऐसे त्यागी, विरक्त और एकनिष्ठ होते हैं ।

(१५) न मनावें तैसे गुरुचें वचन । जेणें नारायण अंतर तें ॥

'गुक्का भी ऐसा वचन न माने, जिससे नारायणका विछोह हो' यही बात दिखलानेके लिये दुकारामजीने तीन बढ़े मार्भिक उदाहरण दिये हैं —एक राजा बलिका, दूसरा ऋषि-पत्रियोंका और तीसरा गोपियोंका। शृकाचार्य भगवद्गक्तिमें बाषक होने छगे हसकिये राजा बिकने उनकी एक आँख फोड़ डाछी और अपने गुरुको एक आँखरे अन्या कर दिया । ऋषि-पत्रियोंने ऋषियोंकी आज्ञाका उछाङ्कन किया और अज उठाकर छे गयी।

विधि-नियम, शास्त्राचार और नीति-वन्धन हन सबका पाळन अत्यावश्यक है, यह बात तुकारामजी किसीसे कम नहीं जानते थे। उन्होंने हन वन्धनोंको तोड़नेवालं दुराचारियों और दाम्मिकोंको बहुत सुरी तरहसे फटकारा है! विषय-सुलके लिये आचार-धर्मका उछाङ्कन करनेवालोंके लिये नरककी ही गति है इसमें सन्देह ही क्या है १ पर 'सतां गतिः' स्वरूप परमात्माकी प्राप्तिके लिये सर्वत्र न्योद्धावर करना पड़ता है, यह मिक्त-शास्त्रका सिद्धान्त है। भक्ति-शास्त्रकी दृष्टिमे धर्माधर्मविवेक दुकारामजी इस प्रकार बतलाते हैं—

देव जोडे ते करावे अधर्म । अंतरे तें कर्म नाचरावें ॥ ९० ॥

'जिससे भगवान् मिलें वह (लोक-दृष्टिमें) अधर्म भी हो तो करे; जिससे भगवान् छृट जायँ वह कर्मन करे।'

बिल, ऋषि-पत्नी और गोपियोंकी अनन्य भक्तिपर भगवान् मुख हो गये, अनन्य प्रेमके वद्यमें हो गये, और इन भक्तप्रेमियोंके हाथों लोकहिष्टें अवर्म, हुआ तो भी भगवान्ने उन्हें अनन्य भक्तिके कारण 'वह दिया जो और किसीको न दिया।' 'अन्दर-वाहर सम्पूर्ण वही हो गया!'

(१६) भगवत्-प्राप्तिका मुख्य साधन नाम-स्मरण है। नाम-स्मरणसे असंख्य भक्त तर गये। तुकारामजीने अपने अनेक अभंगोंमें इनके उदाहरण दिये हैं। एक अभंगमें आदिनाय शहर, अखिल मक-गुरु नारद, महाकवि वास्मीकि, सात दिनमें हरि-गुण-नाम-संकीर्तनसे सहति गाये हुए परीक्षित् तथा एक दूसरे अभंगमें उपमन्यु, गणिका और प्रहादके नाम आये हैं।

- (१७) भ्रक्तोंके खिये हे भगवन्! आपके हृदयमें बड़ी कहणा है, यह बात हे विश्वस्भर! अब मेरी समझमें आ गयी। एक पक्षीका नाम रखा जो आपका नाम था, और इससे गणिकाका उद्धार हुआ। कुटनीने बड़े दोष किये, पर नाम लेते ही आपको कहणा आ गयी। तुका कहता है, हे कोमलुद्ध्यय पाण्डुरङ्ग! आपकी द्या असीम है।
- (१८) काळरूप हीएसे ढरे हुए जीवोंके पुकारते ही भगवान् कैसे दौड़े आते हैं। यह दिखानेके लिये जनक, राजा द्यिवि, गणिका, अजामिळके उदाहरण दिये हैं।
- (१९) 'भक्तोंके यहाँ भगवान् अपने तनसे काम करते हैं । धर्माके यहाँ जुटून उठाते हैं। मीलनीके जुटू फल खाते हैं और ये उन्हें अत्यन्त प्रिय हैं। क्या भगवान्को अपने घर खानेको नहीं मिलता जो द्वीपदीसे सामकी पत्ती माँगते हैं १ इन्होंने अर्जुनके घोड़ोंको नहलाया। अर्जुनके कितने सक्कुट निवारण किये। तुका कहता है, ऐसे भक्त ही भगवान्के प्यारे हैं। कोरे ज्ञानका तो, मुँह काळा!

इन पुराणोक भक्तजनींके समान ही आधुनिक भागवत भक्तींकी कथाएँ भी दुकारामजीको अत्यन्त प्रिय यों और इनकी कथाओंसे भी दुकारामजीने यही तात्त्व्यं निकाला कि नाम-स्मरण-मिक्त ही सब साक्नींसे श्रेष्ठ है। दुकाराम महाराजके पूर्व महाराष्ट्रमें जो-जो सन्त भगवद्भक्त हुए उन सबके बोरेम दुकारामजीने अनेक बार प्रेमोद्वार निकाले हैं। प्रेसे अनेक मक्तींके नाम 'मञ्चलाचरण' में दिये हुए १२वें अभगमें आये हैं और तुकारामजीन यह कहकर ये नाम क्रिये हैं कि मेरा गोत्र बहुत बढ़ा है, उसमें सभी सन्त और महन्त हैं और मैं उनका नित्य स्मरण करता हूँ।

(२०) पनित्र तें कुळ पातन तो देश । जेथें हरिचे दास जन्म घेती॥ १॥ 'वह कुल पवित्र है, वह देश पावन है जहाँ हरिके दास जन्म लेते हैं।' वर्णाभिमानसे कोई पावन नहीं हुआ और कनिष्ठ जातियोंमें भी साधु-महात्मा हुए हैं। तुकारामजी कहते हैं—

'अन्त्यजादि भी हरि-भजनसे तर गये, पुराण उनके भाट बन गये। पुलाधार वैदय था, गोरा कुम्हार था, धागा और रैदास चमार थे। कवीर जुलाहा था, लतीफ मुसलमान था, बिष्णुदास सेनानाई था, कान्हूपात्रा वेदया थी, दाहु धुनिया था, पर भगवान्के चरणोंमें—भगवद्भजनमें कोई मेद नहीं। चोखामेला और बहुा महार थे, पर सर्वेश्वरके साथ उनका मेल था। नामाकी दासी जनाकी कैसी भक्ति थी कि पण्डरिनाथ उसके साथ भोजन करते थे। मैराल जनकका कुळ क्या श्रेष्ठ था १ पर उसकी भक्ति-महिमाका क्लान कहाँतक करूँ १ तात्पर्य यह है कि विष्णुदासोंके लिये जात-कुजात नहीं है, यह वेद-शास्त्रोंका निर्णय है। तुका कहता है, आपलोग अन्योंमें देखिय, कितने पतित तर गये जिनकी कोई संख्या नहीं।

(२१) भगवान् भावके भूखे हैं, ऊँच-नीच भेद उनके वहाँ नहीं है—

भगवान् ऊँच-नीच नहीं देखा करते, भक्ति जहाँ देखते हैं वहीं
ठहर जाते हैं। दासी-पुत्र विदुरके यहाँ उन्होंने चावलकी किनयाँ खायीं,
दैश्यके यहाँ रहकर प्रह्लादकी रक्षा की। कवीरसे छिपकर उनके वस्न बुन दिया
करते थं। माँवता मालीक साथ खुरपेसे खुरपते थे। नरहिर सुनारके यहाँ
धुनारी करते थं। नामाकी जनाके साथ गोवर वटोरते थे और धर्माके यहाँ
झाइते-बुहारते और पानी भरते थे। नामाके साथ निःसङ्कोच होकर
भोजन करते और ज्ञानदेवकी मीत खींचते थे। सारधी बनकर अर्जुनके
धोड़े हाँके और प्रेमसे सुदामाके चावल खाये। खाळांके यहाँ खयं ही
गौएँ चरायीं और बलिके द्वार पहरा दिये। एकनायका म्रुण पटाया और
अम्बरीषके लिये गर्भवास भोगा। मीरावाईके क्रिये विषका प्याला पी गये

और दामाजीका देन भरा। गोरा कुम्हारके सटके बनाये, मट्टी दोयी और नरसी मेहताकी दुण्डी सकारी। और पुण्डलीकके लिये तो भगवान् अभीतक लार्के ही हैं। उनकी लीला घन्य है।

(२२) 'भक्तऋणी देव बोळती पुराणें' (पुराण कहते हैं कि भगवान् भक्तों के ऋणी हैं)। पुराणोंका यह बचन कैसे अत्य है, यह बतळाते हुए वुकारामजीने कवीर, नामदेव, एकनाथ और भानुदासके हृष्टान्त दिये हैं। कवीर एक नया बुना हुआ कपहा वेचनेके लिये बाजार चले। रास्तेम एक दीन याचक मिला; आधा वल्ल पाइकर उन्होंने उसे दे दिया। पीछे एक ब्राह्मण मिले (जो ब्राह्मणवेषचारी भगवान् ही थे), आधा वल्ल कवीरने उन्हें दे हाला और खाली हाथ घर लौटे। भगवान्ते उस वल्लका मृत्य कवीरको देना चाहा पर कवीरने उसे नहीं लिया।

नामदेवके पास जितना कपड़ा था वह उन्होंने रास्तेके पत्थरोंको भगवान् जानकर बाँट दिया तब भी ऐसी ही बात हुई थी।

एकनायकी बात तो तुकारामजी कहते हैं कि 'प्रत्यक्ष ही है' कि आलन्दीमें तीन मास बराबर वारकरी भक्तोंको एकनाय खिळाते-पिळाते रहे, इससे उनपर ऋण हो गया, उसे भगवान्ने ही उतारा।

भागुदासने खेतमे बोनेके लिये जो बीज रख छोड़ा या उसीको पीसकर उन्होंने सन्तोंको खिला दिया, तब भगवानको स्वयं ही उनके खेतकी बोबाई करनी पड़ी।

भक्त संसारमें विख्यात हों और उनके द्वारा बड़ जीवोंका उद्धार हो इसके लिये भगवान्ने अनेक अद्भुत लीलाएँ दिखाकर भक्तोंके काम किये हैं।

'नामदेवके लिये भगवान्ने अपना देवालय घुमा दिया, भगवान्ने उनके हार्यो दुग्ध-पान किया; इससे नामदेव जगत्में विख्वात हुए । नरसी मेहताकी हुण्डी सकारी।धना बाटके खेत वो दिये। मीरावाईके लिये विषपान किया। छाला कोछाटका ढोड पीटा।कबीरके कपड़े बुन दिये। कुम्हारके बच्चेको जिला दिया। अब तुका आपके चरणोंमें वार-बार विनती करता है कि हे पण्डरिनाय! सुक्षपर भी दया करो।

### २१ उपसंहार

यह प्रकरण बहुत वढ गया । परन्तु तुकारामजीके अध्ययनका ययार्थ स्वरूप हर पहलुसे पाठकोंके ध्यानमें आ जाय इसीके लिये इतना प्रविस्तार किया है। इससे नये और पुराने दोनों प्रकारके विचारवालोंको अपने कुछ विचार बदलने पड़ेंगे। पुराने विचारके अनेक लोगोंकी यह भारण भी कि तकारामजीको ग्रन्थ पढनेकी कोई आवश्यकता नहीं थी। उन्होंन कोई प्रन्य पढ़े भी नहीं, इतना ही नहीं बरिक वह लिखना-पढ़ना भी नहीं जानते थे। पर यह धारणा गलत है। यह बात उपर्युक्त विवेचनसे स्पष्ट ही गयी होगी, और मबके ध्यानमें यह बात आ गयी होगी कि तुकारामजी केवल लिखना-पदना जानते थे। बल्कि उन्होंने गीता-भागवतादि संस्कृत-ग्रन्थों तथा जानेश्वरी-नाथ भागवतादि प्राकृत ग्रन्थोंका वडी आस्या और सुस्मताके नाथ अध्ययन किया था, कुछ योडे-छे ही प्रन्य उन्होंने देखे पर बहुत अच्छी तरहसे देखे। इस विषयमें भी अब किसीको कोई सन्देह नहीं रह जायगा कि भागवत जैसे ग्रन्थोंको पढते-पदन उन्हें संस्कृत-भाषाका इतना बोध हो गया था कि वह भागवतके क्रोकोंका भावार्य अनायास समझ लेत थे। 'पुराण देखे, दर्शन देंदे' यह उन्होंका कथन है और इससे यह पता चकता है कि उनका अध्ययन कितनी उच कोटिका था। उस जमानेमें भी तुकाराम-जैसे सूड़को समाजसे ऐसा अध्ययन करनेका अवसर मिलता या और तुकाराम-जैसे प्रशाबान् पुरुष उससे लाम उठाते थे। इस बातको देखते हुए भी जो लोग यह कहा करते हैं कि हिंदू-समाजने स्त्री, शुद्रादिको जान-वृक्तकर



थीतुकारामजीके हस्ताक्षर

अज्ञानमें ही रखा, उनका वह कहना केवल मिय्या प्रलाप है । इली प्रकार तुकाराम महाराजकी शिष्या यहिणायाई, समर्थ रामदास स्वामीकी शिष्याएँ आका और वेणू, जानेक्दरकालीन मुक्तायाई और जनायाई आदिके शिक्षा, अध्ययन और प्रत्यकर्तृत्वको देखते हुए यह कैसे कहा जा सकता है कि हिन्दू-समाजने क्रियोंके मार्नासक उत्कर्षकी ओर ध्यान नहीं दिया ! ज्ञानस्तेतव्वतीये ज्ञानामृत लेकर पान करनेका अधिकार सबको समी समय है। परन्तु ज्ञानगङ्गोदक पान करनेकी इच्छा और अवसर समीको नहीं होता, इस कारण क्या ब्राह्मण और क्या खुद्र समी जातियोंपर अविधाका प्रभाव ही अधिक पड़ा हुआ सर्वत्र दिखायी देता है। अस्तु।

तुकारामजीकी साक्षरता और अध्ययनके विषयमें पुराने विचारके छोगोंकी जैली एक भ्रान्त चारणा यी वैसी उन आधुनिक विद्वानोंकी मिल मी ठीक नहीं है जो तुकारामजीको कानेश्वर और एकनायकी परम्परासे अछग कराया चाहते हैं । कानेश्वर और एकनायकी वाक्तरिक्वणीमें तुकाराम किस चावसे हुविकयों छगाते ये यह इमछोग देख चुके हैं । कोई भी भ्रन्यकार अपने पूर्वजीसे प्राप्त सम्बद्धत चनको सुरक्षित रखकर ही उसकी वृद्धि करता है। इससे किसीकी प्रतिष्ठामें कोई बाधा नहीं पहनी । बाप-दार्दोंसे मिळी दुई सम्पंत्रिको अपने

[ शुद्रोंको या कियोंको बान प्राप्त न हो यह छहव तो हिन्दू-समानका कभी नहीं था, परञ्जत अपने-अपने कर्मको करते हुए सन परमहानको प्राप्त करें चढी बिन्दू-समानका प्रचान छहव रहा है।—माचान्तरकार ]

तुकारामजीके पूर्व संवद १६२१ में शिक्षणापुरके कवि महाशिक्षदासने विकासवतीसी' नामका एक वश ओबीवळ प्रन्य शिखा जो २० वर्ष पहले में देख जुका हूँ। संवद १७५५ में अवनितप्रत काशीने 'द्रीपदीखयंवर' नामक प्रन्य शिखा जो प्रसिद्ध ही है। ये दोनों शेखक शह वे।

अधिकारमें करके उसे भोगते हुए और बढाना सत्पुत्रींका तो काम ही है । जानेश्वर महाराजने व्यासदेवग्रधित गीताको ग्रहणकर उसे अपनी प्रतिभाके आभवण पहनाये । एकनाथ महाराजने शानेश्वरी और भागवतको आत्मसात करके उनसे अपनी वाणी रखित की और तकाराम महाराजने ज्ञानेश्वर-एकनाथदारा निर्मित रत्नोंकी खानिका स्वत्वाधिकार प्राप्त किया और उनसे अपने अभंगोंके हीरे निकालकर उनसे संसारको चिकत कर दिया । यह कम अनादिकालने चला आया है और ऐसे विजयवीर्यशास्त्री पूर्वजोंके कुलमें हमलोग उत्पन्न हए हैं, यह अपना धन्य भाग्य समझना चाहिये । परन्त कुछ लोग जो तुकारामजीको शानेश्वर-एकनायसे अलग करना चाहते हैं उनकी यह चेष्टा देखकर बहा अचरन होता है। 'शानदेव नामदेव एका तुका' श्रीपाण्डर ह भगवानके कानके चार मोतियोंकी चौकही है जो सर्वजनमान्य, सर्वप्रिय और सर्वपूज्य है । इसे कोई तोड़ फोड़ नहीं सकता । श्रीशनिश्वर महाराज सब सन्तींके मुकुटमणि हैं, शानामाईका दुग्बपान कर बहुतेरे अध्यात्म-बल्से बलवान हए । ज्ञानेश्वरके शिष्य विसाजी खेचर नामदेवके गृह थे अर्थात् ज्ञानेस्वर नामदेवके परम गृह थे। एक और नामदेव विक्रमकी १६ वीं शताब्दीमें हुए हैं, उन्होंने ओवियोंमें महाभारतके कुछ पर्व, कुछ अभंग और कुछ सन्त-चरित्र लिखे हैं। नामदेवके अभंगोंका जो संग्रह छपा है उसमें मूल नामदेव और इन पीछेके नामदेव दोनोंकी कविताएँ एक दसरीमें मिल गयी हैं और उनसे वहा भ्रम पे.लता है । तथापि शानेश्वर-समकालीन नामदेव ही सर्वसन्तमान्य नामदेव हैं। इसमें कोई सन्देह नहीं । ज्ञानेश्वर, नामदेव और एकनाय--इसी परम्परामें तुकारामजी आ जाते हैं ) इस अध्यायमें इमलोग यह देख चुके हैं कि ज्ञानेश्वरी और एकनायी भागवतके साथ तकारामजीका कितना घनिष्ठ अन्तरक परिचय था । इस घनिष्ठताको कोई कैसे नष्ट

कर सकता है—कैसे तुकारामको ज्ञानेस्वर और एकनाथसे अलग कर सकता है ? नामदेव और तुकाराम ही भक्ति-पन्थके प्रवर्तक हुए और शानेस्वर-एकनायका इससे कोई सम्बन्ध नहीं, यह त्रिखण्ड-पण्डितोंका मत भी भरपूर प्रमाणींके सामने एक क्षण भी नहीं ठड़र सकता।

यह भागवत-सम्प्रदाय बहुत प्राचीन है, ज्ञानेश्वर महाराजसे भी बहुत पहलेका है। इस सम्प्रदायके मुख्य प्रचारक अवस्य ही ज्ञानेश्वरः नामदेव, एकनाथ और तुकाराम हुए । श्रेष्ठ पुरुषोंमें भागवत-धर्मकी निष्ठा है पर व्यक्तिनिष्ठ सम्प्रदाय नहीं है, यह भगवान श्रीकृष्णके उपासकोंका सम्प्रदाय है। श्रीकृष्णकी उपासना इस सम्प्रदायका परमधर्म है । जो कोई भी श्रीकृण्य-भक्त होगा वह इस सम्प्रदायमें सम्मान्य है, उसकी जाति या वर्ण कुछ भी हो । ज्ञानेश्वर महाराज केवल इस कारण मान्य नहीं हैं कि वह ब्राह्मण थे, प्रत्युत इस कारण छे पूज्य हैं कि वह परम कृष्ण-भक्त थे। नामदेव और तुकाराम भी इसी कारणसे मान्य हैं। भागवत-सम्प्रदायमें जाति-पाँतिका बुलेड़ा नहीं है और जाति-द्रेष और जातिसङ्कर भी नहीं है। उपर्युक्त चार प्रधान महामान्य महन्तींके समान ही नरहरि सुनार, रैदास चमार, सजन कसाई, सुरदास, कबीर, वेश्या कान्ह्रपात्राः चोलामेला महार, भानुदोनः कान्ह् पाठकः मीरावाईः गोरा कुम्हार, दाह धुनिया, शेखमहम्मद, मुक्ताबाई और जनाबाई, बेदरके हाकिम दूषाजी। दौलताबादके किलेदार जनार्दन खामी। साँवता साली। तुलाबार वैश्य आदि--सभी भगवद्भक्तोंको यह सम्प्रदाय परमपूज्य मानता है। हरि-भक्तकी जाति नहीं पृछी जाती, वृत्ति नहीं पृछी जाती, पूर्व-चरित्र भी नहीं पूछा जाता। हरि-मक्तिकी कसौटीपर जो कोई बावन तोले, पाव रत्ती उतरे उसीको सन्त मानते हैं। इन सञ्चे सन्तोंमें भी शनेश्वर, नामदेव, एकनाथ, तुकारामको सन्तींने ही महाराष्ट्रमें अग्रगण्य माना है । जातिके अभिमान या देपसे इस चौकड़ीको कोई तोड़कर

अस्तर्ग करना चाहे तो वह सम्भव नहीं है। 'शानदेव, नामदेव एका
तुका' अथवा 'निवृत्ति, शानदेव, सोपान, मुत्ताबाई ।' 'एकनाथ,
नामदेव, तुकाराम' ये भजन ही जो महाराष्ट्रकी सर्वत्रम्मतिसे बने हुए
भजन हैं, इस बातके माक्षी हैं कि यह चतुष्टय एक है। एकालम-भावसे
इन्हें बन्दनकर हम यह प्रकरण सम्मात करते हैं।

यहाँतक तकारामजीके प्रन्याध्ययनका विचार हुआ । संस्कृतप्रन्थोंमें गीता, भागवत, बुळ पुराण, भर्तृहरिके शतक और महिम्नादि स्तोत्र और मराटीमें आनेश्वरी, नाथ-भागवत, नामदेव-कवीरादि सन्तोंके पदोंके सुक्ष्म अःययनका तुकारामजीके आचार-विचारपर तथा भागागर भी बड़ा भारी प्रभाव पड़ा है, यह बात पाठकोंके ध्यानमें अच्छी तरहसे आ गयी होगी । जिनके ग्रन्थोंका उन्होंने अनेक बार आदर और विश्वासके साथ पारायण किया, जिनकी उक्तियों और उनके अन्तर्गत भावना-प्रधान सुविचारोंके साथ वह मनसे इतने तन्मय हो गये, जिनकी कथित भक्ति-ज्ञान-वैराग्यपूर्ण सत्कथाओंके साथ उनका पूर्ण तादात्म्य हो गया उन्होंकी विचार-पद्धति और भाषाशैलीका अभ्याम उन्हें भी हो गया। इसमें आश्चर्यकी कोई बात नहीं। यह तो वही हुआ जो होना चाहिये था । परमार्थकी रुचि उत्पन्न होनेपर कुल-परम्पराप्राप्त तथा सहजसलभ पण्डरीके वारकरी सम्प्रदायका साधन-पय तकारामजीने हृदयकी सच्ची स्मानके साथ प्रहण किया और इसी पथपर चलते हुए इस पन्थके शानेस्वर, नामदेव, एकनायादि पूर्वाचार्योके प्रन्थोंका उन्होंने अध्ययन किया और इनके द्वारा निर्दिष्ट मार्गरी जाकर भगवतकृपाके पूर्ण अधिकारी हुए और अन्तमें भक्तिके उत्कर्षने सद्धर्मके आचरणने तथा प्रबोधकी इति.से उन्हींकी मालिकामें जा बैठे ।

## सातवाँ अध्याय

# ग्रह-कृपा और कवित्व-स्फूर्ति

सपनेमें पाया गुरु-उपदेश । नाममें विश्वास दृढ घरा ॥ —-तुकाराम

### १ विषय-प्रवेश

वड़ी उत्कण्ठाके साथ तुकारामजीका अभ्याम चल रहा था। वे सबसे यही जानना चाहते थे कि 'कव भगवान् मृक्षपर कृषा करेंगे,' 'क्या भगवान् मेरी लाज रखेंगे।' वह यह जाननेके लिये अत्यन्त अधीर हो उठे थे कि 'क्या मेरा भी उद्धार होगा,' 'क्या नारायण मुक्षपर अनुम्रह करेंगे!' व चाहते थे किमी ऐसे महात्माके दर्शन हो जायें जिनसे यह आश्वासन मिले कि हाँ, भगवान् तुक्षपर कृषा करेंगे। उनका चित्त विकल या यह जाननेके लिये कि कब भेरी चुद्धि स्थिर होगी, कब भगवान्का रहस्य में जान तुँगा, कैसे यह द्यारार खूटनेसे पहले नारायणसे मेंट होगी, कब उनके चरणींपर लोटूँगा, कब उनके लिये गद्गदक्ष्य होता में अपना देह-भाव भूदूँगा, कब वह मुझे अपनी चारों मुजाओंसे गले लगावेंगे, कब ये नेत्र उनका स्वरूप देलकर शान्ति और तृति-लाम करेंगे। बस, यही एक धुन थी। वह अपने ही मनसे पूछते कि क्या मुझे ऐसे सत्युक्य मिलेंगे जिन्होंने मगवान्के दर्शन किये हों। किनके खिये प्रवश्च छोड़ा, बहीलाता इन्द्रायणीमें हुवा दिया, धनको गोमांह-

समान माननेकी शपय की, घर-द्वारतक छोड दिया, खजनोंमें कुख्याति लाभ की, एकान्तवास किया और वाय-वेगसे प्रन्थाध्ययन तथा 'राम कृष्ण हरी'का सतत भजन किया, वह विश्वव्यान पाण्हरङ्ग कहाँ कैसे भिलेंगे ? यह कौन बतलावेगा ? वह सत्पुरुष कव मिलेंगे जिन्होंने पाण्डरज्ज-के दर्शन किये हों ? इसी प्रतीक्षामें तुकारामजीके प्राण उयल-पुथल कर रहे थे। भगवान कल्पत्रक्ष हैं, चिन्तामणि हैं, चित्त जो-जो चिन्तन करे उसे पूरा करनेवाले हैं, यह अनुभव जो सभी भक्तोंको प्राप्त होता है, इस समय तकारामजीको भी प्राप्त हुआ । उन्हें महात्माके दर्शन हुए, स्वप्नमें दर्शन हए और उन्होंने तकारामजीके मस्तकपर हाथ रखा। तकारामजीको जो मन्त्र प्रिय या वही राम-कृष्णमन्त्र उन्होंने इनको दिया और तकारामजीके जो परमिश्रय इष्ट थे पाण्डरक्क, उन्हींकी निष्ठापूर्वक उपासना करनेकी उन्होंने इनसे कहा । तुकारामजीको यह विश्वास हो गया कि मैं जिस रास्तेपर चल रहा या वह ठीक ही था । राम-कृष्ण-हरीका भजन पहलेसे ही हो रहा या पर वही मन्त्र अब अधिकारी महात्माके मलसे प्राप्त हुआ, उपासनाका रहस्य खुला, निश्चय हुढ हुआ, चित्त समाहित हो गया। न्यायान्त्रयसे मामलेका क्या फैसला होगा यह तो पक्षकारोंको पहलेसे ही मालूम रहता है, वकील भी बतलाते रहते हैं, पर जबतक जजके में इसे फैसला नहीं सुना जाता तबतक चित्त स्वस्थ नहीं होता। कुछ वैसी ही बात यह भी है। अधिकारी पुरुषके मुखसे जब मन्त्र सना जाता है अथवा धीर पुरुष्ते जब कोई आशीर्वाद मिलता है तब उससे जीवको शान्ति मिलती है । उसे अपना रास्ता सही होनेका विश्वास हो जाता है। प्रन्थ पढ़कर भी जो बात समझमें नहीं आती वह एक क्षणमें ध्यानमें आ जाती है। बुद्धि जहाँ पहुँच नहीं पाती उस पदका साक्षात्कार होता है । स्वानुभव-प्राप्त साक्षात्कारसम्पन्न महात्माके एक क्षण समागमसे सच काम बन जाता है । पारमार्थिक कृतविद्य महापुरुषके दर्शनमात्रवे परमार्थ रोम-रोमर्मे भर जाता है । तुकारामजीके पुण्य-बळते उन्हें ऐसा अपूर्व ग्रुम संयोग प्राप्त हुआ ।

## २ सद्गुरु बिना कृतार्थता नहीं

सदगर-प्रसादके बिना कोई भी अपना परमार्थ सिद्ध नहीं कर सका है। जो लोग यह समझते हैं कि इमने प्रन्योंका अध्ययन कर लिया है, परोक्ष ज्ञान हमें मिल चुका है, हमें अपनी बुद्धिसे ही ज्ञानका रहस्य अवगत हो चुका है, अब हमें किसीको गुरु बनानेकी क्या आवश्यकता है ? हम जो कुछ जानते हैं उससे अधिक कोई गुरु भी क्या बतलावेंगे ?--जो लोग ऐसा समझते हैं-वे अन्तमें अहक्कारके जालमें ही फेंसे हए दिखायी देते हैं। गुरु-कृपाके बिना रज-तम धुलकर निर्मल नहीं होते, ज्ञान अर्थात् आत्म-ज्ञानमें पूर्ण और दृढतम निष्ठा भी नहीं होती। ज्ञानका साक्षास्कार होना तो बहुत दूरकी बात है। शानेश्वर महाराज( अ० १०-१७२में )ऋहते हैं कि 'समग्र वेद शास्त्र पढ डाले, योग्यदिकोंकाभी लूब अभ्यास किया; पर इनकी सफलता तभी है जब श्रीगुरुकी कृपा हो ।' कमाई तो अपने ही परिश्रमकी होती है तथापि उसपर जबतक श्रीगुरु-कृपाकी मुहर नहीं लगती तब-तक भगवानके दरवारमें उसका कोई मृत्य नहीं होता । अत्यन्त सक्ष्म और विशुद्ध बुद्धिके द्वारा ज्ञान प्राप्त होनेपर भी दीपकसे पैदा होनेबाले काजलके समान ज्ञानसे उत्पन्न होनेवाला अहङ्कार सद्गुरुके चरण गहे बिना निःशेष नष्ट नहीं होता । श्रीराम और श्रीकृष्णको भी श्रीगृह-चरणोंका आश्रय लेना पडा, तब औरोंकी तो बात ही क्या है ? वेट. शास्त्र, पराण और सन्त सब इस विषयमें एकमत हैं। श्रुतिकी यह आशा है कि 'श्रोत्रिय' अर्थात् श्रुति-शास्त्र-निपुण और 'ब्रह्मनिष्ठ' अर्थात् स्वानुभवसम्पन्न सद्गुरुकी शरण लो। उससे ब्रह्मविद्याका अनुभव प्राप्त करोगे । 'शाब्दे परे च निष्णातं ब्रह्मण्युपसमाश्रयम्' ऐसे सद्गुरुकी शरण

लेनेको भागवतकारने वहा है और गीतामें भगवान्ने भी 'तहिकि प्राणपातेन परिप्रश्नेन वेवया' कहा है। 'आचार्यवान् पुरुषो वेद' आत्मवेत्ता महापुरुषके चरण गहनेको वेदोंने कहा है और श्रीमत् शहराचार्य भी यही कहते हैं—

पडङ्गादिवेदो सुखे शास्त्रविद्या
कवित्वादि गर्ध सुपर्ध करोति ।
गुरोरक्षिपमे मनश्चेत्र छन्नं
ततः किंततः किंततः किंततः किस्म ॥

महद् भाग्यसे सद्गुहके दर्शन होते हैं और जब ऐसे दर्शन हों तब अनन्य मन हो उनकी शरणमें जाना और भ्यम देवे तथा गुरी? अर्थात् भगवान्के समान ही उनका पूजन और भजन करना सनातन रीति है । सद्गुह सदा तृप्त ही रहते हैं, इससे अधिकारी जीवोंपर उन्हें करुणा आती है। कहते हैं—

भेरा पेट तो भरा, पर अब ऐनी प्यान लगी है कि अन्य जीवोंकी आस पूरी करूँ। नावका भार आखिर जलपर ही रहता है; वह भार चाहे हलका हो या भागी, इससे क्या ?

अपरम्पार स्वानन्द-समुद्रमें चलनेवाली गुरुहर नौकांके लिये दो-चार पिथकोंका भार ही क्या ? दो-चार चढ़ लिये या दो-चार उतर गये तो इसका उसपर शेश ही क्या ? सच तो यह है कि सद्गुहको सत्-शिथ्यके मिलनका ही आनन्द है, इससे अद्वैतानुभवका आनन्द दैतहरमें वह भोग सकते हैं। गीताशानेश्वरीमें अर्जुनके प्रश्न करनेपर भगवान् यह कहकर अपना आनन्द व्यक्त करते हैं कि 'हे अर्जुन ! तुम प्रश्न करके मुझे मेरा वह आनन्द दिला रहे हो जो अद्वैता-नन्दके भी परे है।' (शनेश्वरी १५-४५०) अवाच शन्द-शासन, परिपूर्ण स्वानुमव, उत्तम प्रवोध-शक्ति, देवी दयाछता और परमा-शान्ति—ये पाँचों गुण श्रीगुरुमें नित्य वास करते हैं। एकनायी भागवत (अ० १) में श्रीगुरुके छक्षण बतलाते हैं कि व्वह दीनोंपर तन, मन और वाणीने वहें दयाछ होते हैं, शिष्यके भव-बन्धन काट डालते हैं, अहङ्कारकी छावनी उठा देते हैं। वह शब्द-शनमें पारक्तत होते हैं, ब्रह्मशनमें सदा ह्यूमते रहते हैं, निज-मावसे शिष्यको प्रवोध करानेमें समर्थ होते हैं।

गुरु-प्रसादके विना ही कोई सन्त-पदवीको प्राप्त हुआ हो। ऐसा एक भी पुरुष नहीं है। सभी संतोंने गुरु-प्रसादका महत्त्व और माधुर्य बलाना है। गुरु-भक्तिके सहस्रों अवतरण दिये जा सकते हैं। पर विस्तार-भयसे संक्षेप ही करना पड़ता है। गुरु-स्तुतिका साहित्य बहुत बड़ा है, वह अनुभवका साहित्य है और अत्यन्त हृदयङ्गम है। जिसे गुरु-प्रसाद मिला हो, गुरु-सेवाका परमानन्द जिसने भोग किया हो वही उसकी माधुरी जान सकता है । ज्ञानदेव और एकनाय दोनोंने ही गुरू-भक्तिकी अपूर्व और अपार माधुरी पायी थी । इन्होंने सद्गुइ-समागम और सदगह-सेवाका आनन्द खुब खुटा । दोनोंके प्रन्थोंमें सब मङ्गलाचरण श्रीगृह-स्तवन-परक हैं और ये अत्यन्त मधुर हैं। श्रीमद्भगवद्गीताके १३ वें अध्यायमें ७ वें रलोकका 'आचार्योपासनम्' पद देखते ही श्रीश्रीज्ञानेरवर महाराजकी गुरु-भक्तिकी धारा महाप्रवाहके रूपमें जो उमड पड़ी है वह सी ओवियोंको पार करके भी उनके रोके नहीं हकी है। उनकी गह-भक्तिका आनन्द जिन्हें लेना हो वे श्रीहानेश्वर-चरित्रमें 'उपासना और गुइ-भक्ति' अध्याय पूरा पढ़ जायँ । उसी प्रकार एकनाथ महत्राजकी गुरु-भक्तिका जिन्हें दर्शन करना हो वे एकनाय-चरित्र देखें। गुरु-भक्तके लिये गुरु और उपास्य एक होते हैं । शनेश्वर और एकनाथने श्रीगुरू-मर्तिमें डी भगवान्के दर्शन किये । तुकारामजीने भगवान्हीको श्रीगुक देखा । गृह साक्षात् परव्रहा हैं और परव्रहा परमात्मा ही गृहके सगण रूपमें साघकको कृतार्थ करते हैं। गुरु-प्रसादके विना कोई सापक कमी कृतार्थ नहीं हुआ। श्रीगुरु बोलते-चालते ब्रह्म हैं। उनकी चरणधूलिमें लोटे बिना कोई भी कृतकृत्य नहीं हुआ।

## ३ खामी विवेकानन्दका अनुभव

आधनिक कालके सविख्यात सत्पद्दय खामी रामतीर्थ और खामी विवेकानन्द भी श्रोगुरुके शरणागत होकर ही कतार्थ हए । स्वामी विवेकानन्द अपने भक्तिःयोगःविषयक प्रयन्थमें कहते हैं--- गुरुकी कृपांसे मनुष्यकी छिपी हुई अलौकिक शक्तियाँ विकसित होती हैं, उन्हें चैतन्य प्राप्त होता है और उनकी आध्यात्मिक वृद्धि होती है और अन्तमें वह नरसे नारायण होता है। आत्म-विकासका यह कार्य ग्रन्थोंके पढनेसे नहीं होता । जीवनभर हजारों ग्रन्थोंको उखटते-पलटते रहो, उससे अधिक से-अधिक तुम्हारा बौद्धिक शान बढेगा, पर अन्तमें यही जान पड़ेगा कि इससे अध्यात्म-वल कुछ भी नहीं बढा । बौद्धिक ज्ञान बढा तो उसके साथ अध्यात्म-बल भी बदना ही चाहिये, यह कोई कहे तो वह सच नहीं है । प्रन्थोंके अध्ययनसे इस प्रकारका भ्रम होता है। पर सक्सताके साथ अवलोकन करनेसे यह जान पड़ेगा कि बुद्धिका तो खुब विकास हुआ तो भी अध्यात्म-शक्ति जहाँ-की-तहाँ ही रह गयी । अध्यात्म-शक्तिका विकास करानेमें केवल ग्रन्थ असमर्थ हैं. और यही कारण है कि अध्यात्मकी बार्ते करने वाले लोग बहुत मिलते हैं पर कहनीके साथ रहनीका मेल हो। ऐसा पहच अत्यन्त दर्लभ है। किसी जीवको आध्यात्मिक संस्कार करानेके लिये ऐसे ही महात्माकी आवश्यकता होती है जो जीवकोटिसे पार निकल गया हो । यह ताकत प्रन्योंमें नहीं है । आध्यात्मिक संस्कार जिसका होता है वह है शिष्य और संस्कार करनेवाला है गुरु । भूमि तपकर जोत-जातकर तैयार हो। और बीज भी शद्ध हो। ऐसे उभय-संयोगसे ही

अध्यात्मका विकास होता है। .... अध्यात्मकी तीव क्षुचाके लगते ही अर्थात भूमिके तैयार होते ही उसमें ज्ञान-बीज बोया जाता है। सप्टिका यही नियम है । आत्मप्रकाश ग्रहण करनेकी क्षमता सिद्ध होते ही प्रकाश पहुँचानेवाली शक्ति प्रकट होती है। ""सत्यज्ञानानन्द-स्वरूप गदगुरको संसार ईश्वर-तृत्य मानता है । शिष्य गुद्धचित्तः जिज्ञास और परिश्रमी होना चाहिये । जब शिष्य अपनेको ऐसा बना लेता है तब श्रोत्रियः ब्रह्मनिष्ठः निष्पापः दयाल और प्रबोधचतर समर्थ सदगुरु उसे मिलते हैं । ...... सद्गुद शिष्योंके नेत्रोंमें शानाञ्जन लगाकर उसे दृष्टि देते हैं। ऐसे सद्गुर बड़े भावसे जब मिलें तब अत्यन्त नम्नता। विमल सद्भाव और हद विश्वासके साथ उनकी शरण लो, अपना सम्पर्ण हृदय उन्हें अर्पण करो। उनके प्रति अपने चित्तमें परम प्रेम भारण करो। उन्हें प्रत्यक्ष परमेश्वर समझो; इससे भक्ति-ज्ञानका अपना समुद्र प्राप्तकर कृतकृत्य होगे । """ महात्मा सिद्ध पुरुष ईश्वरके अवतार ही होते हैं । वे केवल स्पर्शते, एक कपा-कटाअसे, केवल सङ्ख्यमात्रसे भी जिल्ह्यको कतार्थ करते हैं। पर्वतप्राय पापोंका बोझ दोनेवाले भ्रष्ट जीवको भी अपनी दयासे क्षणार्धमं पुण्यात्मा बनाते हैं। वे गुरुओंके गुरु हैं। मनुष्यरूपमें प्रकट होनेवाले साक्षात नारायण हैं । मन्द्रय इन्होंके रूपमें परमात्माको देख सकता है। भगवान निर्गुण निराकार हैं। पर इमलोग जबतक मनुष्य हैं तबतक हमें उन्हें मनुष्यरूपमें ही पूजना चाहिये। तम जो चाही कही। चाडे जितना प्रयत्न करो, पर तुम्हें मनुष्यरूपी ( सगुण ) परमेश्वरका ही भजन करना होगा । निर्गुण-निराकारका पाण्डित्य चाहे कोई कितना ही बघारे, सगुणका तिरस्कार करे; अवतारोंकी निन्दा करे, सर्थ, चन्द्र, सारागणोंको दिखाकर बुद्धिवादसे उन्हींमें देवत्व देखनेको कहे--पर उसमें यथार्थ आत्मज्ञान कितना है यह यदि तुम देखो तो वह केवल शून्य है । इमलोग मनुष्य हैं, परमारमा इमसे सगुणरूपमें-सदगुरुरूपमें ही

मिलते हैं, इसमें कुछ भी सन्देह नहीं।'(स्वामी विवेकानन्दके समझ-ग्रन्थ भाग ३ पृ० ५१६-५२१ मूल अंग्रेजीसे)

स्वामी आगे और वहते हैं, 'भगवानसे भिलनेकी इच्छा करनेवाले ममक्षके नेत्र श्रीगृह ही खोलते हैं। गृह और शिष्यका सम्बन्ध पूर्वज और वंशजके सम्बन्ध-जैमा ही है । भद्राः नमताः शरणागति और आदरभावसे शिष्य गुरुका मन मोह ले तो ही उसकी आध्यात्मिक उन्नति हो सकती है । और विशेषरूपसे ध्यानमें रखनेकी बात यह है कि जहाँ गर-शिध्यका नाता अत्यन्त प्रेमसे यक्त होता है वहीं प्रचण्ड अध्यात्म-शक्तिके महातमा उत्पन्न होते हैं। स्वानभृति शानकी परम सीमा है। वह स्वानुभृति प्रत्योंसे नहां प्राप्त हो सकती । पृथ्वी-पर्यटनकर चाहे आफ सारी भूमि पादाकान्त कर डालें। हिमालय, काकेश्वस, आल्प्स-पर्वत लाँध जायँ, समद्रकी गहराईमें गोता लगाकर बैठ जायँ, तिब्बत-देश देख लें या गोबीका जंगल छान डालें। स्वान्भवका यथार्थ धर्म-रहस्य इन बातोंसे। श्रीगुरुके प्रसादके विना, त्रिकालमें भी नहीं शात होगा। इसलिये भगवान-की कपासे जब ऐसा भाग्योदय हो कि श्रीगुर दर्शन दें तब सर्वान्त:करण-से श्रीगुरुकी शरण लो, उन्हें ऐसा समझो जैसे यही परब्रह्म हों, उनके बालक बनकर अनन्यभावसे उनकी सेवा करो। इससे तम धन्य हांगे । ऐसे परम प्रम और आदरके साथ जो श्रीगुरुके शरणागत हुए, उन्हींको--और केवल उन्हींको--सचिदानन्द प्रभुने प्रसन्न होकर अपनी परममक्ति और अध्यात्मके अलौकिक चमत्कार दिलाये हैं।?

## ४ हीरेकी खोज

तुकारामजीका परमार्थ ऊपर-ही-ऊपरका नहीं या, इसिलये उन्होंने ऐसी जल्दवाजी नहीं की कि जो मिला उसीको उन्होंने गुरु मान लिया । बहुर्तोंको उन्होंने कसीटीपर कसकर देला और दूरसे ही प्रणाम कर विदा किया । जहाँ-तहाँ ब्रह्मझानकी कोरी वार्ते ही सुन पड़ीं, कहीं उसका मूर्त रुक्षण नहीं देख पड़ा। वह सचा ब्रह्मशन चाहते थे। हाथ पसारकर उन्होंने यही याचना की यी कि—

निर्में कोणा प्रशिक्षिप एक ग्जा तरी बांत मज दुर्बकाशी ॥

'निर्मल ब्रह्मश्चन यदि किथीके पात हो तो उसका एक रजाकण
सम्भे दे हो।'

बड़ी दीनताके साथ उन्होंने यही पुकार की थी ! पर जहाँ नहीं उन्होंने दिखावके पर्वत देखे; विना नींवकी ही दीवार देखी !' पाखण्ड और दम्भ देखकर वह चिद्र गये ! उन्होंने पाखण्डी गुक्ओं और दाम्भिक संतोंकी, अपने अभंगोंमें, खूव खबर छी है !

काम क्रोध लोम चित्ती । बीबिर दाविती विरक्ती ॥ तुका म्हणे शब्दज्ञानें । जग नाडियेलें तेणें ॥ ९ ॥ चित्तमें तो काम-क्रोध-छोम मरा हुआ है पर ऊररवे विरक्त यने हुए हैं । कोरे शब्दज्ञानते संसारको घोला दे रहे हैं । ?

डोई बाढबूनि केश । मूर्ते आणिती अंगास ॥ १ ॥ तरी तं नव्हती संतजन । तेथे नाहीं आत्मसुण ॥ २ ॥ 'सिरपर जटा बढ़ाये हुए हैं, भूत-प्रेत बुळा लेते हैं। पर वे संतजन नहीं हैं, वहाँ कोई आत्मळक्षण नहीं है।'

रिडिसिटीचं साथक । नाचासिद्ध होती एक । त्यांचा आम्हांसी कंटाळा । पार्ही मानवती डोळां ॥ . 'कोई मृद्धि-सिद्धिके साथक हैं, कोई वाक्-सिद्ध हैं । पर इन सबसे हमारा जी ऊना हुआ है, इन्हें हम ऑर्सों नहीं देखना चाहते ।' दाबुनि बैंगम्याची कळा। मोगी विषयांचा साहळा॥ ज्ञान सांगतो जनासी। अनुमब नाहीं आपणांसी॥१॥ 'बैराग्यकी चमक दिखा देते हैं पर विषयोंको ही मोगते रहते हैं। छोगोंको ज्ञान बतछाते हैं पर स्वयं अनुमब कुछ भी नहीं करते।'

ऐसे दाग्मिक, अधकचरे और पेटू आदमी जहाँ-तहाँ भी कौड़ीके तीन-तीन मिलते हैं। तुकारामजीकी ग्रुद्ध और स्क्ष्म दृष्टिको सच्चे-स्ट्रेका निपटारा करते कितनी देर लगती ! साधारण मनुष्य ऊपरी दिखावर्षे फँसते हैं, पर तुकारामजी फँसनेवाले नहीं ये। नवहती ते संत किरतां कवित्व' वाले अभंगमें वह बतलाते हैं कि जो कविता करते हैं वे संत नहीं हैं, संतोंके परवाले संत नहीं हैं; अपना घर भरकर दूलरोंको निराधाका भाव बतलानेवाले संत नहीं हैं; अपना घर भरकर दूलरोंको निराधाका भाव बतलानेवाले संत नहीं हैं; केवल कया बाँचनेवाले, कौर्तन करनेवाले, माला-मुद्रा धारण करनेवाले, भमूत रमानेवाले, अंगलोंमें रहनेवाले, कमंठ, जप-तप करनेवाले संत नहीं हैं दे सब बाह्य लक्षण हैं, इनसे किसी-की साध्या नहीं जानी जाती।

तुका म्हणे नाहीं निरसरा देह । तंत्रवरी हे अवधे सांसारिक ॥

'जनतक देहका निरास नहीं हुआ, देहबुद्धि नष्ट नहीं हुई, तनतक ये सब सांसारिक ही हैं।' तुकारामजी इन्हें 'अपने मुखसे संत नहीं कह सकते' जनतक इनके अंदर द्रव्यका लोभ और बड़ाईकी इच्छा है। जिनका बाह्य वेय साधुका-सा है पर अन्तःकरण विषयासक है उन्हें तुकारामजी दूरसे 'हीरेके समान चमकनेवाले ओले' कहते हैं। ऐसे बने हुए संत अनेक होते हैं, पर इनमेंसे कोई भी तुकारामजीकी आँखों में घूल नहीं होंक सका।

सच्चे संत बहुत दुर्लभ हैं। संतोंको दूँदते-दूँदते तुकारामजी यक गये।

उनकी आशा निराशा हो गयी। उस समय उनके मुखसे ये उद्गार निकले हैं---

'ज्ञानियोंके यहाँ भगवानको हुँद्ना चाहा, पर देला यही कि अहहहार हन ज्ञानियोंके पीछे पड़ा है। वेद-परायण पण्डितों और पाठकोंको देला कि एक दूसरेको नीचे गिरानेमें ही छगे हुए हैं। देलनी चाही इनकी आत्मनिष्ठा, पर उछटी ही चेष्टा दिखायी दी। योगियोंको देला, उनमें भी श्चान्ति नहीं, मारे क्रोभके एक-दूसरेपर गुरगुराया करते हैं। इसिलये है विद्वल ! अब मुझे किसीका मुहताज मत करो। मैंने इन सब उपायोंको छोड़ नुम्हारे चरण दृदतासे पकड़ छिये हैं।

## ५ गुरु ही मुमुक्षुको हुँड़ते हैं

'संत दुर्लम तो हैं, पर अलम्य नहीं। चन्दन महँगा मिलता है, पर मिलता तो है। कस्त्री चाहे जय चाहे जहाँ मिटीकी तरह एस्ती नहीं मिलती, पर जिसके पास उसके दाम हैं उसे मिलती ही है। हीरे-जैसे रलों-को गरीव बेचारे देख भी नहीं सकते, पर धनी उन्हें खरीद सकते हैं। इसी प्रकार जिसके पास प्रचुर पुण्य-धन है उसे सत्सक्त-लाम होता है। सत्सक्त दुर्लम है, पर अमोघ भी है। माम्यश्रीका जय उदय होना होता है तभी संत मिलते हैं, इनमें जिन्हें भगवान्की आज्ञा होगी वे स्वयं ही चले आवेंगे और कृतार्थ करेंगे। मुमुक्तुको गुरु हुँदना नहीं पड़ता, गुरु ही ऐसे हिप्योंको जो कृतार्थ होनेयोग्य हुए हों, हुँदा करते हैं। कलके परिपक होते ही तोता बिना बुलाये ही आकर उसपर चोंच मारता है। उसी प्रकार विरक्त जीवको देखते ही दयाकुल गुरु दीहें आते हैं और आस्म-रहस्य बतलाकर उसे कृतार्थ करते हैं। सब संत सद्गुक्तकर ही हैं, तथापि सब कियाँ माताके समान होनेपर भी स्तनपान करानेवाली माता एक ही होती है, वैसे ही सब संत सद्गुक्क समान होनेपर भी स्वानुभवास्त्र पान करानेवाली, इंस्वरनियुक्त सद्गुब्नमाता भी एक ही होती हैं और सुमुक्ष हिंग्यु जब भृख्ते व्याकुल होकर रोने लगता है तब सद्गुब्नमाताले एक क्षण रहा नहीं जाता और वह दौड़ी चली आती और शिश्चको अमृतपान कराती है। गुब्ब इंस्वर्रानयुक्त होते हैं, गुब्ब-शिष्यका सम्बन्ध अनेक जन्म-जन्मान्तरोंसे चला आता है और यह गुब्ब निश्चित समयपर निश्चित शिष्यको कृतार्थ किया करते हैं। तुकारामजीके सद्गुब्ब शावा मै चैतन्य हसी प्रकारसे भगवदिच्छानुसार यथाकाल यथोचित रीतिसे तुकारामजीके सामने प्रकट हुए और उन्हें उन्होंने अपना प्रसाद दिया।

#### ६ बाबाजीका खमोपदेश

तुकारामजीको गुरूपदेश प्राप्त हुआ, उस प्रसङ्कके उनके दो अभंग हैं। पहला अभंग विशेष प्रसिद्ध है, उसीका आशय नीचे देते हैं--

गुरुराजने सचमुच ही मुझपर बड़ी कुमा की पर मुझवे उनकी कुछ
भी सेवा न बैन पड़ी। स्वप्नमें, मङ्गा-काान (इन्ह्रावणी-काान) के लिये जाते
हुए, रास्तेमें, बह्द मिले और उन्होंने मस्तकपर हाय रखा। उन्होंने मोजनके लिये एक पाव घी माँगा पर मुझे इसका विस्मरण हो गया। कुछ
अन्तराय हो गया इसीसे उन्होंने जानेकी जस्दी की। उन्होंने गुरु-परम्पराके
नाम बताये प्राधव चैतन्य' और 'केशव चैतन्य'। अपना नाम बताया
बावाजी चैतन्य और 'राम कुष्ण हरी' मन्त्र दिया। माव शुक्क दशमी
गुरुवारको गुरुका वार सोचकर (इस प्रकार गुरुने) मुझे अङ्गीकार किया।

इससे निम्नलिखित बातें माळ्म हुई---

- (१) सद्गुरुने तुकारामजीपर अनुप्रह किया और उन्हें ध्रामकृष्ण हरी' का मन्त्र दिया ।
- (२) यह उपदेश उन्हें खप्नमें इन्द्रायणीमें सान करनेके लिये जाते हुए प्राप्त हुआ । गुक्ने उनके मस्तकपर हाय रखा ।

- (३) सद्गुष्के भोजनके लिये एक पाव घी माँगा पर तुकारामजी घी लाकर देना भूल गये। जागनेशर तुकारामजीको इस बातका बड़ा दुःख हुआ कि सद्गुषकी कुछ भी सेवा न बन पड़ी और उन्हें यही समझ पड़ा कि सेवामें प्रत्यवाद होनेसे ही सद्गुष्क जस्दीसे चड़े गये।
- ( ४ ) सद्गुक्ने अपनी गुरू-परम्परा बतायी-राषव चैतन्यः केशव चैतन्य और अपना नाम बावाजी चैतन्य बताया ।
  - (५) यह गुरूपदेश तुकारामजीको माघ शुक्र दशमी गुरुवारको मिला।
  - (६) इस प्रकार सद्गुबने तुकारामजीको अङ्गीकार किया। तुकारामजी फिर कहते हैं—

गुहराज मेरे मनका भाव जानकर वैदा ही उपाय करते हैं। उन्होंने वहीं सरल मन्त्र बताया जो मुझे प्रिय था, जिसमें कोई बखेड़ा नहीं। इसी मार्गसे चलकर अनेक साधु-संत भवसागरसे पार उत्तर गये। जान-अजान जो जैसे शिष्य होते हैं गुह उन्हें वैसा ही उपाय बतलाते हैं। शिष्योंमें कोई नदीके उतारमें तैरनेवाले, कोई सङ्गीके सङ्ग चलनेवाले, कोई आहाजपर चढ़नेवाले और कोई कमस्वन्द कसे रहनेवाले होते हैं; जो जैसे होते हैं उन्हें उनके अधिकारके अनुसार वैसा ही उपाय बताया जाता है।

तुका कहता है, 'गुबने मुझे कृपासागर पाण्डुरङ्ग ही जहाज दिया।' इससे तीन बार्ते मिर्सी—

(७) मेरे मनका भाव जानकर सद्गुक्ते ऐसा प्रिय और सरल मन्त्र दिया कि कहीं कोई बलेड़ा नहीं।

गुरूपदेश पानेके पूर्वते ही तुकारामजी वहे प्रेमसे श्रीविद्वलकी उपासना करते ये और ध्याम कृष्ण हरींग्का ही मन्त्र जाग करते थे। विद्वल उनके कुलदेव थे। उपास्यदेवका ही प्रिय मन्त्र गुहने बताया इससे कोई बखेदा नहीं हुआ। यदि गुक्त गणेग्राकी उपासना और गणेग्राक मन्त्र दिया होता अथवा अन्य किसी देवताके मन्त्रकी दीक्षा दी होती वा योग-यागादि साधन करनेको कहा होता तो अवस्य ही बखेदा होता । पहलेसे जो साधना हो रही है उसीको आगे चलानेका गुक्त उपदेश दिया, इससे तुकारामजीका उत्साह दिगुण हो गया। ऐसा यदि न होता तो यह सगदा आ पहता कि पहलेसे जो उपासना चली आ रही है वह कैसे छोद दी जाय और गुक्की बतायी उपासना मी कैसे न की जाय? इससे संशयको आश्रय मिल सकता या, मन विचलित होकर गहवदा सकता या। पर गुक्ने 'मुझे कृपासागर पाण्डुरक्त ही जहाज दिया' मेरा जो प्रिय या वही धाम कृष्ण हैरी' मन्त्र दिया और जो उपासना में कर रहा या उसीको निशक साथ आगे चलानेका उपदेश दिया; इससे कोई बखेदा नहीं वैदा हुआ।

(८) अनेक साधु-सन्त-ज्ञानेश्वर, नामदेव, एकनायादि—इसी मार्गसे चलकर भवसागर पार कर गये।

तुक्कोवारायको जैसे विहलकी उपासना प्रिय थी। 'राम कृष्ण हरी' नाम प्रिय था वैसे ही शानेश्वर, नामदेव, एकनायादिका नित्य प्रन्य-सत्तक्त भी प्रिय था। क्योंकि इन्होंके प्रन्योंका वह नित्य पटन, श्रवण और मनन किया करते थे। सद्गुरुका ऐसा अनुकूल उपदेश मिलनेसे यह क्रम भी उनका बना रहा। गुरुने उन्हें दत्तात्रेयका मन्त्र देकर श्रीगुरु-चरित्रके पारायण करनेको कहा होता तो उससे भी उनका काम बन जाता, पर पूर्व-संस्कारसे जो उपासना हद हो चुकी यी वह एकदम छोड़ देनी पड़ती और नया साथन नये ढंगसे करना पड़ता! इससे भी कुल-न-कुल बलेहा ही होता। इस प्रकार स्वभावसे ही प्रिय उपास्य, प्रिय मन्त्र और प्रिय सम्प्रदाय-परम्परा छोड़नेकी कोई आवश्यकता नहीं पड़ी प्रस्तुत उसीको और हद करनेका उपदेश गुरुसे प्राप्त होनेक कारण कोई बलेहा नहीं हुआ।

(९) मुझे मेरा प्रिय मार्ग ही सदगुढ़ने दिखा दिया, पर इसका यह मतलब नहीं है कि मेरे सदगुर यही एक मार्ग जानते ये या बतलाते थे: गरुराज तो समर्थ हैं, वह जान-अजान सबको मार्ग बतलानेवाले हैं, जो शिष्य जिस अधिकारका हुआ उसे उसी अधिकारका उपदेश देते हैं-'उतार सांगडी तापे पेटी'-'उतार, संग, जहाज, कमरबन्द ।' ये सभी उपाय वह बतलाते हैं। इस चरणका, बल्कि यह कहिये कि इस अभंगका रहस्य समझनेके लिये जानेदवरीका आश्रय लेना पहेगा । गीताके ध्टैबी ह्येषा गुणमयी (अ॰ ७। १४) और 'तेषामहं समुद्धर्ता' (अ॰ १२।७) इत श्लोकॉपर जानेक्वर महाराजकी जो ओवियाँ हैं उन्हें सामने रखकर इस चरणका अर्थ ठीक लगता है। जान-अजान सबको अपने-अपने अधिकारके अनुसार ही मार्ग बताया जाता है। 'जो अकेले हैं ( अर्थात ब्रह्मचारी, संस्थानी आदि ) उन्हें योगमार्ग दिखाते और जो परिग्रही (गृहस्थ) हैं उन्हें नाम-नौकापर विठाते हैं। माया-नदीको तैरकर पार करते हए कोई (उतार'के रास्तेसे जाते हैं । अहंभाव त्याग कर (ऐक्यके उतार'से जाते हैं ) ( ज्ञानेस्वरी ७-१०० ), कोई 'वेदत्रयीको संगी' बनाकर उनके संग चलते हैं (८४), कोई 'यजनिकयाका कमरवन्द कमरमें कस लेते हैं' (८९) और कोई 'आत्म-निवेदनके जहाज' पर चढते हैं । तकारामजीके कथनका तात्पर्य भी यही है कि समर्थ सद्गुरुके पास सभी साधन मौजूद हैं, पर शिध्यकी रुचि देखकर वैसा इष्ट उसे बतलाते हैं। मुझे श्रीगृदने ऐसा ही प्रिय मनत्र बतायाः इसलिये इन विविध साधनीका कोई अमेला नहीं पहा ।

और भी चार-पाँच स्थानीमें गुरूपदेश-सम्बन्धी उल्लेख हैं। एक स्थानमें कहा है कि श्रीगुक्ने 'कर-स्पर्श करके शिरपर हाथ फेरा और कहा कि चिन्ता मत करो ' एक दूसरे स्थानमें कहा है कि श्रीगुक्ने 'राम-कृष्ण-मन्त्र बताया, सब समय वाणीसे यही उच्चार करता हूँ।' श्रीसद्गुक्ने स्वप्रमें तुकारामजीको दर्शन देकर 'राम कृष्ण' मन्त्र बताया, इसके िवचा और कुछ भेदकी बात बतायी हो तो उसे तुकारामजीने नहीं प्रकट किया है। साम्प्रदायिक रहस्य खुछमखुछा कोई बतलाता भी नहीं।

## ७ दिनकर गोसाई

बाबाजी चैतन्यने तकारामजीको स्वप्नमें जैसे उपदेश दिया, ऐसी ही घटना इसके २० वर्ष बाद नगर-जिलेमें भिंगारसे उत्तर-पूर्व १४ कोलपर बृद्धेश्वरमें भी हुई थी। जिसका उल्लेख मराठीमाहित्यमें मौजूद है। 'स्वानभवदिनकर' नामक सन्दर प्रत्यके कर्ता दिनकर गोशाबी (गोसाई) समर्थ श्रीरामदासस्वामीके जिध्य थे। यह भिंगारके जोशी थे, इनका कल-नाम मुळे था, पर ज्योतिषी होनेके कारण यह पाठक कहलाने लगे। दिनकरका ऐन यौवनकाल था। जब उन्हें वैराग्य प्राप्त हुआ और वह अपना गाँव छोड़कर वृद्धेश्वरकी सुरम्य कन्दरामें शाके १५७४ में जा रहे । उस एकान्त स्थानमें उन्होंने एक वर्ष यथाविभि पुरश्चरण किया। शाके १५७५ की फाल्गुनी पुर्णिमाकी रातमें नाम-स्मरण करते हुए उन्हें निद्रा रूगगयी। दिनकर स्वामी कहते हैं, 'वह जाग्रत्स्वप्रनिद्वान्त तर्या अवस्था थी, मन अष्ट्रभावसे विनीत या और नेत्र उन्मीलित थे ।' उस समय समर्थ श्रीरामदासस्वामीके भेषमें भगवान् श्रीरामचन्द्र सामने प्रकट हुए और उन्होंने उनके मस्तकपर अपना बायाँ हाथ रखा । और दिनकर गोसावी तुरंत जाग पड़े । उन्हें परम आनन्द हुआ पर वहीं मूर्ति जागतेमें दर्शन दे इसके लिये उनका चित्त विकल हो उटा । और 'स्वान्भवके आनन्दसे वह चित्त तत्काल उसी लक्ष्यमें ध्यान-संलग्न हो गया ।?

माताके न दिलायी देनेसे नन्हे यच्चेकी अथवा गौके समयपर घर न आनेसे बछड़ेकी या धन खर्च हो जानेपर कृपणकी जो हालत होती है वही हालत दिनकरकी हुई। कुछ स्वप्न, कुछ जाग्रति, कुछ सुपुप्ति तीनों ही अवस्थाएँ कुछ-कुछ यीं, तीनोंकी सिन्ध यो । उस सन्धिम विक्त तुर्यावस्थामें जहाँ-का-तहाँ विरत होकर तटस्य हो गया और भगवान् श्रीरामचन्द्रने समर्थ श्रीरामदासस्वामीके रूपमें दिनकरके मस्तकपर वायाँ हाय रखा । स्वप्नमें बिस मूर्निके दर्शन हुए ये वह मूर्ति विक्तमें बैठ गयी और उन्होंने यह निश्चय किया कि जाप्रत्में उस मूर्तिके दर्शन जवतक नहीं होंगे तवतक अन्त-जल ग्रहण नहीं करूँगा । वह एक वर्षतक हस हालतमें रहे । बाह्योपाधि उनकी छूट गयी, स्वप्नमूर्ति अंदर-बाहर व्याप गयी । इस प्रकार जब एक वर्ष पूरा हुआ तव संवत् १७११ फाल्गुन-मास-की पूर्णिमाको साक्षात् समर्थ प्रकट हुए । तव दिनकरके आनन्दकी कोई सीमा न रही । समर्थने उनके मस्तकपर दाहिना हाथ रखा और उन्हें कृतार्थ किया । दाहिना हाथ सद्गुकके सिवा और कोई भी नहीं रख सकता । यह सम्पूर्ण कथा प्रवानुभवदिनकर ग्रन्थ (कलाप १६ किरण ४) में लिखा है ।

तुकारामजीके स्वप्नानुग्रह और दिनकर गोस्वामीके स्वप्नानुग्रहमें विलक्षण साम्य है। महीपितवाबा कहते हैं कि श्रीपाण्डुरङ्गने वावाजी चैतन्यके रूपमें तुकारामजीपर अनुग्रह किया और प्सानुभवित्नकर यह वतलाया है कि श्रीपाण्डुरङ्गने वावाजी चैतन्य रूपमें तुकारामजीके गुरु वावाजी चैतन्य उनपर अनुग्रह करनेके कितने ही वर्ष पहले समाजिस्य हो जुके थे, और सोते-जागते पाण्डुरङ्गकी ओर ही तुकारामजीकी आँसें लगी थीं। इस कारण तुकारामजीको पाण्डुरङ्गके इस प्रकार दर्शन हुए; और दिनकर गोसाईको स्वप्नमें देखी हुई मूर्तिको जागते हुए प्रत्यक्ष देखनेकी ही लगी हुई थी, इस कारण ठीक एक वर्ष पूरा होते ही श्रीगुरु-मूर्ति उनके सामने प्रत्यक्षमें प्रकट हुई। इन दोनों उदाहरणोंसे यह वात सिद्ध होती है कि जिसे जिसकी लगन लगती है उसे

उसके स्वप्रमें और जागतिमें भी दर्शन होते हैं। यह स्था चमत्कार है अथवा किस प्रकार महात्मा थोग दसरोंके स्वप्नमें प्रवेशकर उन्हें ज्ञानदान कर आते हैं यह हमारे-जैसे प्राइत जीव भला कैसे समझ सकते हैं ? पर तकाराम और दिनकर गोसाई-जैसे निष्काम भगवद्भक्त जब यह बतलाते हैं कि स्वप्नमें गुक्ने दर्शन देकर हमें उपदेश दिया तब उसपर अविश्वास करनेका कोई कारण नहीं है। ऐसी वार्तोमें विश्वासके बिना प्रतीति नहीं होती और प्रतीतिके विना विश्वास भी नहीं होता, इसलिये भावकजन पहले विश्वास करते हैं। पीछे उनके पूर्वभाग्यसे अथवा भगवत्क्या-बरुसे प्रतीतिका समय भी कभी-न-कभी आता है। स्वप्नमें ही क्यों, गर्भवकमें उपदेश दिये जानेकी कथाएँ इमारे पुराणोंमें हैं। इन कथाओंको मिथ्या तो नहीं कह सकते । महारमा चारों देहोंसे अलग और पूर्ण खाधीन होनेके कारण चारों देहोंपर उनका हक्म चलता है। वे इन देहोंके मालिक होते हैं, अर्थात चाहे जो देह वे जब चाहें भारण कर सकते हैं और चाहे जिस देहको जब चाहें छोड सकते हैं। बाबाजी चैतन्यने स्थल देहका स्थाग करनेके पश्चात भण्डाग-पर्वतपर आत्मोद्धारके लिये सतत छटपटानेवाले तकारामको ग्रह्मचित्त और अधिकारी जानकर उनपर अनुग्रह किया और जो उपासमा वह कर रहे थे उसीको आगे भी करते रहनेके लिये प्रोत्साहित किया। इस प्रकारका प्रोत्साहन श्रेष्ठ कोटिके जीवोंसे कनिय कोटिके जीवोंको मिला करता है। सच पूछिये तो गुरू और शिध्यके बीच कॅच-नीचका कोई भेद-भाव बाकी नहीं रहता। जैसे दो तालाब पास-पास लबालव भरे हए हों और इनमेंसे पहले किसी एकका पानी दूसरेमें आ जाय और उस एकको दूसरा गुरुखका मान प्रदान करनेकी तैयारी करे न करे इतनेमें ही दोनोंकी लहरें एक-दसरेमें आने-जाने लगें और दोनों मिलकर एक महासरीवर बन जायँ, वैसा ही कुछ गुरु-शिष्यका सम्बन्ध होता है। दोनों एक-दूसरेसे मिलकर एक हो जाते हैं। शिप्य गुरु-१दपर

कन आवद होता है और कव दोनों एक हो जाते हैं यह बतलानेमें जितना समय लग सकता है उतना समय भी दोनोंके एक होनेमें नहीं लगता। 'उद्धरेदाल्मनात्मानम्' ही सत्य है, तथािंग सबके ऊपर मुहर गुरुकी ही लगती है। साधक जिस साधन-मागेंसे जा रहा हो उस मार्गपर चलते हुए उसे किसी ऐसे मार्गदर्शक पुक्षकी आवश्यकता होती है जिसने वह मार्ग रेखा हो, जो उस मार्गके अन्तिम गन्तव्य स्थानतक हो आवा हो। वहीं गुरु है। उसके मिलनेसे मोक्ष-मार्गके पिकका दादस बँधता है, उसे यह निश्चय हो जाता है कि हम जिस सस्तेपर चल रहे हैं वह सस्ता गलत नहीं है। मोश्य-मार्गमें ऐसे अनेक गुरु मिलते हैं वह हसे पूर्णकाम करके अनुभव-मुख इसके पत्ले बाँधकर इसे पूर्ण बनाते हैं, वही सद्गुरु हैं। सद्गुरुका कार्य अत्यस्य पर अत्यन्त उपकारक होता है। वह जीवात्माको शिवात्मासे मिला देते हैं।

## ८ गुरु-नाम बारम्बार क्यों नहीं ?

इस विषयमें अब कोई सन्देह नहीं रह गया है कि तुकारामजीके
गुरु बावाओं चैतन्य ये । तुकारामजीने स्वयं ही कहा है—-'बावाजी
सद्गुरु, दास तुका।' शानदेव, नामदेव और एकनायके प्रन्योंमें बार-बार
जैसे गुरुका नाम आता है वैसे तुकारामके अभंगोंमें नहीं आता, यह बात
सही है। पर इससे किसी-किसीका जो यह खयाल होता है कि तुकारामने
कोई गुरु ही नहीं किया, किसी गुरुसै उपदेश नहीं लिया अथवा भगवान्ते
ही उन्हें स्वप्न देकर अपना नाम बाबाजी चैतन्य बता दिया, यह खयाल
बिल्कुल गलत है। एक अभंगमें तुकारामजीन कहा है, 'सद्गुरुस्वेवन
जो है वही अमृतपान है' और एक दूसरे अभंगमें उन्होंने स्पष्ट ही कहा
है—-'गुरु-कुपाका ही बल या जो पाण्डुरक्कने मेरा भार उठा लिया।'

( तका म्हणे गृह कृपेचा आधार । पांडरंगें भार घेतला माझा ॥ ) गृहकी आज्ञा और तकारामजीके मनकी पसन्द एक रूप हुई। ध्याननिष्ठा हुद हुई। नाम-सङ्गीर्तन-साधन स्थिर हुआ । गुरूपदेश उन्हें स्वप्नमें मिला, इससे अन्य संतोंके समान उन्हें गुषका सङ्ग-लाभ नहीं हुआ । शनिश्वरके सामने निवृत्तिनाथकी, नामदेवके मामने विमाजी खेचरकी और एकनाथके सामने जनार्दनस्वाभीकी मृति अहोरात्र कीडा कर रही थी। गुरुके साथ सम्भाषण करनेका सुल इन संतोंने खूब लूटा। उनके दर्शन, स्पर्शन और पाद-मेवनका नित्य आनन्द प्राप्त करने और उनके श्रद्ध स्वरूपको जाननेका परम मञ्जल अवसर इन्हें नित्य ही भिलता था । प्रतिक्षण उन्हें प्रतीति होती थी कि निर्मुण ब्रह्म ही गुरुरूपमें समुण होकर आये हैं। तुकारामजीको गुरूपदेश स्वप्नमें मिला । उस समय गुरुने उनसे पावभर वी माँगा था; पर तकारामजीको उसकी सचन रही और आगे भी गढ़-सेवाका कोई अवसर नहीं मिला। गुरु भी पाण्डुरङ्गका ही ध्यान करनेको बताकर गुप्त हो गये। इमी कारणसे तुकारामजीके अभंगोंमें गुरु-वर्णन नहीं हुआ है और गुरुका नामोल्लेख भी दो ही चार वार हुआ है । गुरूपदेशके पश्चात उन्होंने पाण्डुरङ्गका जो ध्यान किया, उन्हें जो सगुण-साक्षात्कार और निर्गुण बोध हुआ वह सब गुरुके उपदिष्ट मार्गपर चलनेसे ही हुआ, पाण्डुरङ्ग-स्वरूपमें ही गृहस्वरूप मिल गया और गुरुकी आज्ञाने ही पाण्डुरङ्गकी सेवा की गयी, इस कारण पाण्डरङ्गकी भक्तिमें ही गुरु-भक्ति भी हो गयी। इसीलिये तकारामजीके अभंगोंमें गुरुका नामोल्लेख बहुत कम हुआ है। तथापि जितनेमें ऐसे उल्लेख हैं उनसे यही निश्चित होता है कि तुकारामजीको स्वप्नमें बाबाजी चैतन्यने गुरूपदेश दिया । गुरूपदेश स्वप्नमें ही हुआ करता है ! स्वरूप-जायृति होनेपर उपदेशकी आवश्यकता नहीं रहती और मोह-निद्रामें जब जीव रहता है तब उसे उपदेशकी इच्छा ही नहीं होती: अर्थात मक्तावस्था और बदावस्था ये दोनों अवस्थाएँ गुरूपदेशके लिये उपयुक्त नहीं। गुरूपदेश उसी सुमुझावस्थाके लिये है जब जीव न तो आत्मस्वरूपमें जाग रहा है न विषयोंकी मोह-निदामें सो रहा है, अर्थात् मध्यम स्वप्नकी अवस्थामें है।

## ९ गुरु-चैतन्यत्रयी

जिन वाबाजी चैतन्यने तुकारामजीको खप्नमें उपदेश दिया उनके विषयमें और भी कुछ शत होता तो अच्छा होता पर दुर्भाग्यवश ऐसी कोई बात नहीं जात होती। दो-चार कथाएँ उनके विषयमें प्रसिद्ध हैं पर उनमें परस्पर विरोध ही अधिक है। इसलिये ऐसे टूटे-फूटे, अधूरे और परस्पर-विरोधी आधारपर तर्कसे चरित्रकी हवेली उठाना टीक नहीं । संत-चरित्र कोई कपोल-कल्पित उपन्यास नहीं है, आधारके बिना यहाँ कोई बात नहीं कही जा सकती। माप शुक्का दशमीको तुकारामजीको गुरूपदेश मिला, इसलिये वारकरी-मण्डल इस तिथिको विशेष पवित्र मानता है और उस दिन स्थान-स्थानमें भजन-पूजन-कीर्तनादिद्वारा उत्सव मनाया जाता है। यही एक बात प्रस्तुत प्रतङ्कमें निश्चित है। तुकारामजीके गुरु कौन थे, कहाँ रहते थे, वह समाधिश्य कब हए, उनकी पूर्व परम्परा क्या थी ? इत्यादिके बारेमें वारकरियोंको कुछ भी जात नहीं है और इस विषयमें कोई प्रन्य भी नहीं भिला है। स्वप्नमें थोडी देखे लिये गुरुके दर्शन हए और उन्होंने उपदेश दिया, 'राधव चैतन्य देशव चैतन्य' कहकर पूर्व-परम्पराका संकेत किया और अपना नाम 'बाबाजी' बताया, तकारामजीको धाम कण हरी। मन्त्र दिया जो उन्हें प्रिय था और फिर अन्तर्धान हो गये । बस, इतना ही बावाजी चैतन्यके विषयमें प्रमाण है, इसके अतिरिक्त और कोई विश्वसनीय बात नहीं शात होती । ध्मानियेला स्वमीं गुरूचा उपदेश' ( स्वप्नमें गुरुका उपदेश माना ), तुकारामजीके इस कथनसे यह नहीं जान पहता कि उनके गुरु फिर कभी उनसे खप्रमें या जागतेमें मिले हों, अर्थात तकारामजीको गुरुते इस उपदेशके बाद और भी कुछ मिला यह नहीं कहा जा सकता। ऐसी अवस्थामें तुकारामजीके गुरुके विषयमें चरित्रकार भी और क्या लिल सकता है ! इसके सिवा अन्य वार्तोपर स्वयं मेरा विश्वास नहीं है, वारकरियोंका भी विश्वास नहीं है तथा उनकी कोई आवश्यकता भी नहीं प्रतीत होती, यह स्पष्ट बतलाकर अय उन कथाओंको भी जरा देल लें जो बाबाजी चैतन्यके विषयमें प्रसिद्ध हुई हैं।

·चैतन्यकथाकरपतर' नामक एक प्रन्य प्रकाशित हुआ है। यह ग्रन्थ निरक्षन बवा नामक किसी पुरुपने संवत् १८४४ ( शाके १७०९ ) पत्रक नाम मंबलगरमें लिखा और कार्तिक शक्त एकादशीको लिखकर पूर्ण किया। इसमें राघव चैतन्य और केशव चैतन्यके विषयमें कुछ बातें हैं। ग्रन्थके अन्तमें यह कहा है कि यह ग्रन्थ एक प्राचीनतर ग्रन्थके आधारपर लिखा है। वह प्राचीनतर प्रन्य 'संवत १७३१ ( शाके १५९६ ) में परम भक्त क्रणादास वैरागीने लिखा ।' इन क्रजादास वैरागीका कोई ग्रन्थ उपलब्ध नहीं है जिससे यह ग्रन्थ मिलाकर देखा जाय । अस्तु, निरक्षन बवाके इस ग्रन्थमें ६ अध्याय और ७६० ओवियाँ हैं। इसमें तुकारामजी-की गुरु-परम्परा इस प्रकार दी है-श्रीविष्णु-ब्रह्मदेव-नारद-व्यास-राधव चैतन्य--केशव चैतन्य उर्फ बाबाजी चैतन्य--तुकाजी चैतन्य । गपुर चैतन्यको स्वयं वेदन्यासने उपदेश दिया । गपुर चैतन्यने ध्यस्म नाम नगरमें माण्डवीपुष्पावतीके तीरपर' बहुत कालतक तप किया। 'हाथ-पैरके नखोंकी नालियाँ बन गयाँ; शरीरपर धूलके तह-के-तह जमा हो गये, जटा बदकर पृथ्वीको छुने लगी, शरीर सूल गया ।' ऐसा तीव तप देलकर श्रीवेदव्यास प्रकट हुए और उन्होंने उन्हें प्रणवके साथ 'नमो भगवते बासुदेवाय' मन्त्रका उपदेश दिया । उत्तम-नगरका आधुनिक नाम ओतुर है। यह गाँव पूना-जिल्लेमें जुन्नरसे चार कोलपर है। वहाँसे चार मीलपर पुष्पावती उर्फ कुसुमावती और कुकडीनदीका सङ्गम है। राघव चैतन्यको ओतुर प्रामने गुरूपदेश प्राप्त हुआ । उनका रावत चैतन्य नाम गुढका ही

दिया हुआ था। गुरूपदेशके पश्चात् राधव चैतन्यने और भी तीव तप किया। कुछ काल पश्चात् वहाँ तृणामल ( तिनेवली ? ) के देशपाण्डे नृसिंह भटटके द्वितीय पुत्र विश्वनायवाग उनसे मिछे । नृभिह भट्ट बड़े कर्मनिष्ठ ब्राह्मण थे। तूणामलका शिवालय यवनोंने भ्रष्ट किया तव नृतिह भट्ट वहाँसे चलने बने और घूमते फिरते पुनवाडी (तत्कालीन पूना) पहुँचे । वहाँ वह अपनी सह्धर्मिणी आनन्दीबाईके साथ सुखपूर्वक काल व्यतीत करने लगे । इनके तीन पुत्र हए-त्यम्बक, विश्वनाथ और बापू । नसिंह भरटका जब देहान्त हुआ तब तीनों पुत्रोंमें कलह हो गया । विश्वनाथ ·उदासीन थे, त्रिकाल स्नान-संध्या करते थे, धर्ममें बडे उदार थे । पर घरका काम कुछ भी न देखते थे। ' उनके दोनों भाइयोंने सलाह करके उन्हें घरसे निकाल दिया। विश्वनायवावाकी सहभार्मणी गिरजावाई भी अपने पतिके साथ हो छीं । पति-पत्नी तीर्थयात्रा करते हुए ओतुर माममें आये। दोनों ही विपत्तिके मारे भटक रहे थे। प्रारम्ब-गलसे वहाँ राजव चैतन्यसे जनकी भेंट हो गयी और राघव चैतन्यने उनपर कुपादृष्टि की । विश्वनाय-बाबा ऋग्वेदी ब्राह्मण थे । संसारमें इन्होंने बहुत दुःख उठाया । भाइयोंने इन्हें घरसे निकाल दिया । स्त्रीने भी इन्हें दिख पाकर कठोर वचन सुनानेमें कुछ कमी न की। 'सोहागके पूरे अल्ह्लार भी इनके जुटाये न जुटे, कभी कोई अच्छी-सी साडीतक नहीं ला दी, आभी घड़ी भी कभी इनके साय सुखरे नहीं बीता।' यही उसका रोना था। सुनते सुनते विश्वनाथवावाके कान थक गये। राधव चैतन्यके दर्शन पाकर वह उनकी शरणमें गये। उस समय उनकी आयु २५ वर्ष थी। कुछ काल बाद इनके एक पुत्र हुआ। उसका नाम नृसिंह भट्ट रखा गया। 'स्त्रीके ऋणसे इस प्रकार उद्धार हुआ और चित्त भी शुद्ध हो गया' तब विश्वनायबाबाने गुरुसे संन्यास-दीक्षा माँगी । गुरुने उन्हें संन्यास दिया और उनका नाम केशव चैतन्य रखा । गृह और शिष्य दोनों ही ओतुर ग्रामसे कुछ दूर एक बनमें

जा बसे और वहाँ ब्रह्मानन्द भोगने लगे । कुछ काल बाद दोनों ही तीर्थ-यात्राके लिये निकले । नामिक, त्र्यम्बकेश्वर, द्वारका, प्रयाग, काशी, जगन्नाथ आदि क्षेत्रोंकी यात्रा करते हुए कलबुर्गा पहुँचे । वहाँ जलकी अतिवृष्टिसे त्रस्त होकर वे एक मसजिदमें पहुँचे । वहाँ भीतके एक बीचके आलेमें उन्होंने अपनी खडाऊँ रखी, उस मसजिदके मलाने आकर जब देखा कि खडाऊँ आलेमें रखी हैं तब उन यात्रियोंपर वेतरह बिगडा । उसने शहरके काजीसे इसकी फरियाद की । बात निजामशाहके कार्नोतक पहुँची और उस गाँवके छोटे-बड़े सभी मुसलमार्नोके आग लग गयी । और जहाँ-तहाँ विना कारण ब्राह्मणोंपर अत्याचार होने लगे । स्वयं निजाम मसजिदमें पहुँचे । कहते हैं। उस अवसरपर उन दो यतियोंने कोई सक्षेत किया जिसके करते ही मसजिद जो उड़ी सो वहाँसे आध मीलपर जाकर ठहरी। यह चमत्कार देखकर निजाम चिकत हुए और यह विश्वास हुआ कि ये दोनों फकीर कोई बड़े पीर हैं, तत्काल ही दानों यति अन्तर्धान हो गये । निजाम उनसे मिलनेके लिये बहत व्याकुल हए। आलन्दगुञ्जोटी नामक स्थानमें निजामको उनके दर्शन हए। निजामने अभय-दान माँगा । यतियोंने उन्हें अभयवचन दिया । निजामने इन यतियोंके सम्मानार्थ उस मसजिदमें दो स्मारक वनवाये और उनपर राघवदराज और केशवदराज नाम खुदवाये । राघव चैतन्य इस घटनाके कुछ काल बाद ही लोकोपाधिसे छुटनेकी इच्छा करते हए समाधिस्य हए । उन्होंने अपने शिध्यको ओतुर जानेकी आज्ञा दी । राधव ैतन्यकी समाधि आलन्दगुक्षोटीमें है। वहाँसे तीन कोसपर मान्यहाल नामक ग्राममें केशव चैतन्यने अपने लिये एक मठ बनवाया और कुछ कालतक इस मठमें रहे । यहाँ रहते हुए वह बार-बार गुरु-समाधिके दर्शनोंके लिये आलन्दगुञ्जोटी जाया करते थे। राघव चैतन्य बहे रूपबान् पुरुष थे । उनके दिव्य रूपका कविने वर्णन किया है कि 'चन्द्रके

समान सुन्दर मुख था, उसपर हेमवर्ण जटा सोहती थी, सर्वाङ्गमें भस्म रमाये रहते थे, वड़ी ही सुन्दर दिगम्बर मूर्ति थी ।' केशव चैतन्य पीछे बहाँसे ओतुर चले गये। उनके शिष्योंने मान्यहाल प्राममें उनकी पादुका स्यापित की । यही केशव चैतन्य तुकोबारायके गुरु थे । बाबाजी इनका पूर्वाश्रमका नाम था । इस प्रन्यके तीसरे अध्यायके अन्तमें कहा है, 'सब लोग इन्हें केशव चैतन्य कहते हैं, भावक बाबा चैतन्य कहते हैं: दोनों नाम एक ही हैं जो अति आदरके साथ लिये जाते हैं। अन्तिम अध्यायमें पुनः यह उल्लेख है कि 'पूर्वाश्रममें बाबा भी कहते थे।' पहले तीन अध्यायोंमें यह विवरण है । इसके बाद चौथे और पाँचवें अध्यायमें केशव चैतन्यके चरित्रकी कुछ बार्ते कहकर छठेमें तुकाशमजीको गुरूपदेश प्राप्त होनेकी बात उनके अल्प चरित्रके साथ कही गयी है। केशव चैतन्यके पुत्र नृसिंह भट्ट और नृसिंह भट्टके पुत्र केशव भट्ट हुए । केशव चैतन्यने केशव भट्टपर अनुप्रह किया और जगदुद्धारके लिये अनेक चमत्कार भी दिखाये । केशव चैतन्यने संवत १६२८ ( शाके १४९३ ) प्रजापतिनाम संवत्सरमें ज्येष्ठ कृष्ण द्वादशीको ओतुर प्राममें समाभि ली। समाधि लेनेके पश्चात भी उन्होंने अनेक चमत्कार किये। अपने पूर्वाश्रमके पोते केशव भट्टको सम्पूर्ण भागवत सनायी । समाधि लेनेके पश्चात ही वह काशीमें प्रकट हुए और एक ब्राह्मणपर कृपा की । इसी प्रकार कई वर्ष बाद तुकारामजीको स्वप्न देकर उन्होंने गुरूपदेश दिया । निरञ्जन बुवाने रावव चैतन्य और केशव चैतन्यके बारेमें जो कुछ लिखा है यशाँतक उसीका सारांश हमने बताया है। इसके सत्यासत्यकी जाँचका और कोई साधन अबतक उपलब्ध नहीं हुआ है । कृष्णदान वैरागीके जिस प्रन्यके आधारपर निरञ्जन बुआने अपना प्रन्य लिखा, वह प्रन्य संवत् १७३१ में लिखा होनेसे अर्थात् तुकाराम महाराजके प्रयाणके पचीस वर्ष बादका ही छिखा हुआ होनेसे बहुत कुछ प्रमाणभूत हो सकता था। पर वह आज उपलब्ध न होनेते 'नैतन्यविजयकरयतह' ग्रन्यकी कौन-सी बात कृष्णदास खिल गये हैं और कौन-सी बात निरक्षन बुवा किसी अन्य आधारपर कह रहे हैं यह जाननेका इस समय कोई साधन नहीं है।

श्रीराघव चैतन्य सिद्ध पुरुष थे और श्रीकृष्णके परम भक्त थे। इसमें सन्देह नहीं। हमारे गोमान्तकस्य मित्र श्रीविहस्राय कामतने उनका अस्यन्त मधुर रुलेक दस वर्ष पहले हमारे पास भेजा था-

पुत्रीभूतं प्रेम गोपाङ्गनानां

मूर्तीभूतं भागधेयं यद्नाम् । सान्द्रीभृतं गुप्तवित्तं भृतीनां इयामीभृतं ब्रह्मः मे सक्रिधत्तामः॥

भोषियोंके पुत्तीभृत प्रेम, यादवींके मूर्तिमान् भाग्य, श्रुतियोंके एकत्र घनीभृत गुप्त धन, ऐसे जो मेरे साँबरे ब्रह्म हैं वह निरन्तर मेरे समीप रहें।

राधव चैतन्यकी और भी कुछ कविताएँ हैं ऐसा चुना है। केशव चैतन्यका एक पद मुझे बहिणाबाईकी गायामें मिला । उसका आश्रय यह है कि 'विषयोंके लोभसे मन भटक रहा है; यह, पुत्र, कलत्रमें ही मुख मान भैटा है। पर अब इसका दुःख मुझसे नहीं सहा जाता, इसलिये हे कमलापित हरि ! आगसे विनय करता हूँ। हे दीनानाय, दीनवन्यु ! आपकी धरणमें हूँ। इस भवसायरको पार करनेका कोई उपा नहीं दीखता । साधु-सक्क या साधु-सेवा मुझसे कुछ भी न बन पड़ी, श्रिक्नोदर-व्यापारके ही प्रवाहमें बहता रहा हूँ। अब इसमेंसे हे भगवन् ! मुझे उवारो । हे दीनानाय ! दीनवन्यु ! मैं आपकी श्ररणमें हूँ। मुझे चित्त-गुदिका राखा दिखाओ, वेद-शाख-पुराणोंकी गति दुझाओ, निरन्तर नवविषा भक्तिमें लगाओ, इसीमें आपकी भी शोभा है । हे दीनानाय ! दीनवन्यु ! मैं आपकी श्ररणमें हूँ।'

## १० बंगालके चैतन्य-सम्प्रदायसे सम्बन्ध नहीं

कुछ लोग बंगालके श्रीकृष्णचैतन्य-सम्प्रदायके साथ श्रीतुकारामजीका सम्बन्ध जोड़ते हैं, परन्तु यह मान्यता ठीक नहीं जान पडती । बंगालमें श्रीकृष्ण चैतन्य या गौराक प्रभ पंद्रहवीं शताब्दीमें विख्यात श्रीकृष्ण-भक्त हए । बंगालभरमें उन्होंने श्रीकृष्ण-भक्तिका प्रचार किया और आज भी बंगालमें श्रीकणका नाम लो इतना प्यारा है वह उन्होंके प्रभावका फल है। श्रीचैतन्य महाप्रभुका अत्यन्त प्रेम-रसभरित चरित्र अंग्रेजी भाषामें स्वर्गीय शिशिरकमार घोषने लिखा है। अंग्रेजी जाननेवाले पाठक उसे अवस्य पढें । उस ग्रन्थके २६२ वें प्रष्ठपर (सन् १८९८ ई॰ का संस्करण) शिश्वर बाब लिखते हैं---- प्रनाके संत तकाराम गौराङ्क प्रभुके अथवा उनके शिष्यके शिष्य थे, यह बतलानेकी कोई आवश्यकता नहीं अर्थात यह बात स्पष्ट ही है। ' इस बातके समर्थनमें उन्होंने ये बातें लिखी हैं कि गौराङ्ग प्रभु पण्डरपुर होकर गये थे, पण्डरपुरमें तुकारामजी रहते थे, गौराङ्क प्रभ स्वप्नमें उपदेश दिया करते थे। इत्यादि । इन बातींचे कुछ लोगोंकी यह धारणा हो गयी है कि स्वयं गौराक प्रभ अथवा उनके किसी शिष्यसे तुकारामजीने उपदेश प्रहण किया था। परन्त बंगालके चैतन्य-सम्प्रदायके साथ तुकारामजीका कुछ भी सम्बन्ध नहीं दीख पहता । तकारामजीका जिस समय जन्म हुआ उस समय कृष्ण चैतन्यको समाधित्य हुए ७५ वर्ष बीत चुके थे । चैतन्य प्रभुका समय संवत् १५४२-१५९०है, इसके ७५ वर्ष बाद तुकाजीका जन्म हुआ । कृष्ण चैतन्य ही बाबा चैतन्य होकर तकारामजीको स्वप्नमें उपदेश दे गये, ऐसा कहें तो कृष्ण चैतन्यकी पूर्वपरम्परा वही होगी। जो बाबाजी चैतन्य तुकारामजीसे कह गये अर्थात् राघव चैतन्य और केशव चैतन्य । पर यह बात किसीको स्वीकार न होगी । इसलिये यह बात भी नहीं मानी जा सकती कि भीचैतन्य तकारामजीके गृह थे । अब यदि कोई यह कहे कि राघव चैतन्य ही कृष्ण चैतन्यके शिष्य थे तो श्रीकृष्ण चैतन्यके प्रसिद्ध शिष्योंमें राधव चैतन्य नामके कोई भी शिष्य नहीं हैं और इस बातका कहीं कोई प्रमाण नहीं है कि रापन चैतन्यके गुरु कृष्ण चैतन्य थे। इसिंखये कृष्ण चैतन्य अथवा उनके कोई शिष्य तकारामजीके गरु थे, यह बात प्रमाणित नहीं होती। फिर दसरी बात यह है कि बंगाल-उत्कलमें श्रीकृष्ण चैतन्यका जो सम्प्रदाय है वह मध्याचार्यके दैत-सम्प्रदायसे निकला है । इस सम्प्रदायमें राधा-कृष्णकी भक्ति प्रधान है । तकारामजीकी उपासनामें अथवा यह कहिये कि महाराष्ट्रके किसी भी भक्तकी उपासनामें राषाकी विशेष महिमा नहीं है। तकारामजीका भक्तिमार्ग भी दैत नहीं। अदैत है। तकारामजीके अभंगोंमें अद्भेत-सिद्धान्त श्रष्ट ही है । इसलिये किसी भी द्वेत-प्रम्पदायके साथ तुकारामजीका नाता नहीं जोड़ा जा सकता । चैतन्य-सम्प्रदाय और महा-राष्ट्रीय भागवत-सम्प्रदाय दोनों ही कृष्ण-भक्तिके सम्प्रदाय हैं नही, पर चैतन्य-सम्प्रदायकी कोई भी विशिष्टता तकारामजीके अभंगोंमें नहीं है और महाराष्ट्रीय भागवत-धर्मके प्रवर्तक शानेश्वर, नामदेव, एकनाथादि कृष्ण-भक्तोंके आचार-विचारोंसे रत्तीमर भी भिन्नता तुकारामजीके चरित्र और अभंगोंमें नहीं है। फिर ऐसी कौन-सी बात है जिससे यह कहा जा सके कि उनके चिचपर जो सस्कार थे वे महाराष्ट्रके नहीं, महाराष्ट्रसे बाहरके थे ! ऐसी निराधार बात कहनेमें हेतू भी क्या हो सकता है ! वंगालके श्रीकृष्ण चैतन्यके प्रति इमारा पूर्ण प्रेम और आदर है, पर यह भी स्पष्ट बतला देना आवश्यक है कि चैतन्य-सम्प्रदायके साथ उनका कुछ भी लगाव मानना सर्वथा निराधार है। कुण-भक्तिके वैष्णव-सम्प्रदाय भारतवर्षमें अनेक हैं, पर प्रत्येक सम्प्रदायकी अपनी कोई-न-कोई विशिष्टता है। पण्डरपरके वैष्णव-सम्प्रदायकी भी कुछ विशिष्टता है। यह विशिष्टता पहले ज्ञानेश्वरीमें प्रकट हुई और उसी स्वकीरपर नामदेव, एकनायं, वुकाराम आदि सभी संत चले हैं। इन सबकी सब वातोंमें एक मित है। महाराष्ट्रीय स्वभावमें जो एक प्रकारकी इदता है, एक प्रकारका ऐना अपमान है कि अपना छोड़ना नहीं और दूसरेका सहसा लेना नहीं, और तुकारामजीके स्वभावमें भी मराठोंकी जो लगन और तेजी है उसको देखते हुए भी बंगालके चैतन्य-सम्प्रदायके साथ तुकारामजीका कुछ भी मेल नहीं बैठता।

### ११ कवित्व-स्फूर्ति

तुकारामजीने आत्मचरितके अभंगोंमें यह कहा है कि खप्नमें गुरूपदेश होनेके पश्चात् ही मुझे कवित्व-स्फूर्ति हुई, यह पाठकोंको स्मरण होगा । तकारामजीकी इस उक्तिसे ही यह स्पष्ट है कि गुरूपदेशके पूर्व उन्होंने कोई कविता नहीं की। यह कवित्व-स्फूर्ति उन्हें नामदेवकी प्रेरणासे हुई । व्यत्पत्तिके बलपर कविता करनेवाले कवि बहुत होते हैं। पर प्रसादगुण देवी स्फर्तिके बिना नहीं उत्पन्न होता । तुकारामजीको कवित्य-स्फूर्ति कैसे हुई, इस विषयमें उनके दो अभंग हैं। एकमें तकाराम कहते हैं कि 'नामदेव पाण्डरक्क साथ स्वप्नमें आये और यह काम बता गये कि कविता करो, वाणी ध्यर्थ व्यय न करो, तुले हुए शब्दोंमें कविता किये चलो, तम्हारा अभिमान श्रीविद्वलनाथने ओढ लिया है। यह कहकर उन्होंने मुझे सावधान किया । नामदेवने शतकोटि अभंगोंकी संख्या पूर्ण करनेको कहा, जो अभंग उन्होंने रचे ये उनसे जो बाकी रहे वे मैंने पूरे किये।' दसरे अभंगमें तकारामजीने भगवानसे प्रार्थना की है कि 'हे भगवन ! आप मुझे अपनी शरणमें लेंगे तो मैं आपके सक्क, संतोंकी पंक्तिमें आपके चरणोंके पास रहुँगा । कामनाका ठाँव छोड़कर आया हुँ, अब मुझे उदास मत करो । आपके चरणोंमें सबके अखीरमें भी मझे स्थान मिले तो भी सन्तोष है। मेरी चित्तवत्ति अभी महिन है। आपका आधार

मिलनेसे मुझे विश्रान्ति मिलेगी। नामदेवकी बदौलत तुकाको स्वप्नमें भगवान् मिले। बही प्रमाद चित्तमें भरा हुआ है।'

दोनों अभंगोंका स्पष्टार्थ अपर दे दिया है। उससे यही समझ पड़ता है कि तुकारामजीको स्वप्नमें पाण्ड्रस्क और नामदेवके दर्शन हुए और नामदेवके भगवान्के सामने तुकारामजीसे कहा कि अब छोगोंसे तुम व्यर्थकी बातचीत करनेमें अपनी वाणी मत खर्च करो, कविता करो; मुखसे अभंग-पर-अभंग निकालते चलो, पाण्डुरङ्कने तुम्हारा अभिमान ओढ़ लिया है, वह मदा तुम्हारे पीछे लड़ रहेंगे और तुम्हारी वाणीमें प्रेम, प्रसाद, स्पृति भरते रहेगे। नामदेवने द्यतकोटि अभंग रचनेका संकल्प किया था पर यह संकल्प पूरा होनेमे कुछ कसर रह गयी थी, वह तुकारामजीने पूरी की। इम प्रकार द्यतकोटि मंख्या क्ष पूर्ण हुई। दूसरे अभंगमें तुकारामने भगवान्ते जो प्रार्थना की है उसमें तुकाराम अपनी यही इच्छा प्रकट करते

• महीपतिवान ने भक्तलीलागृत' अ० १२ में शतकोटि संस्थाक हिसाब बों दिया है—नामदेबने चौरानवे कोटि चालीस लाख अमंग रचे, पीछे नौ लाख अमंग लिलतेक रचे और बाकी पाँच कोटि इक्काबन लाख अमंग रचनेको तुकारामसे कहा। तुकारामजीके मुखसे कुल कितने अमंग निकले, इसकी गणना करना असम्भव है। इस सम्बन्धमें दो अमंग प्रसिद्ध हैं भ्वेदाचे अमंग केले शृतिपर' यह अमंग इन्द्रमकाश-गाथाके चरित्र-मागमें है। इसमें यह कहा है कि तुकारामजीने पक कोटि अमंग मिक्तपरक, एक कोटि शानपरक, एक कोटि अनुभवपरक, पचहत्तर लाख वैरायपरक, पचहत्तर लाख नामपरक-इस प्रकार साढ़े चार कोटि और साठ हजार उपवेशपरक, साठ हजार रूपवर्णनपरक तथा कुछ श्रुति, आत्मवोध आदिपर रचे। कुछ हिसाब इसमें गाँच कोटि सत्तर काखका दिया है। इसके सिवा एक अमंग रचे जिनमेंसे साढ़ छ: कोटि स्वयं गणेश्वजीने हैं कि 'मगवान् मुझे अपने चरणोंमें द्यारण दें और मैं ज्ञानदेव, नामदेव, एकनाथ, कवीर आदि महात्माओंका सत्तक्ष लाम करूँ, उनके अनुभयोंको अनुभव करूँ, उनहीं साथ रहूँ चाहे उनकी पंक्तिमें मुझे सबके बाद ही खान मिले, क्योंकि वे पुण्यपुञ्ज विद्ध महात्मा हैं और मेरी चित्तक्ष्ति अभी मिलेन हैं। पर भगवन् ! आपका और इन संतोंका आश्रय मिलेनें मेरी मिति शुद्ध हो जायगी और मैं आपके निजरूपमें समरत होकर परमानन्द प्राप्त करूँगा।' स्वप्नमें भगवान् मिले, इसके लिये तुकाराम नामदेवके कृतश्र हैं, कहते हैं कि नामदेवकी ही यह कृपा है जो स्वप्नमें भगवान् मिले। स्वप्ते आयनमें भगवान् मिले। स्वप्ते जागनेपर तुकारामजीने इस स्वप्तको अन्य स्वप्तें सह एक विशेष अवस्था यी और तुकारामजीने यह अनुभव किया कि उस मिलन और भगवत्न्पाका आनन्द स्वप्तके वाद भी हृदयमें भरा हुआ है। तुकारामजीने यह बाना कि सचमुच ही भगवान्का मुझपर अनुमह हुआ है!



अपने हामसे कियों ! वह जो कुछ हो, इस समय हमारे किये तो तुकाराम महाराज्यों साहे पाँच हजार ही कर्मग वर्षे हैं।

## आहर्वां अध्याय

# चित्तशुद्धिके उपाय

गालो, अंकुस-अधीन । तुका प्रतिदिन नवीन. बेंठ, शुद्ध करो चित्त। **क**ांतमें अनंत, पार **नाहीं ॥ ९ ॥** मुख रहेंग गोपाल । हियमें, बैठे॥ २॥ सुफल, साधन घर

#### १ अध्यात्म-सार

जीव ब्रह्म ही है, ब्रह्मसे मिल नहीं । और यही यदि शासका सिद्धान्त और संतोंका अनुभव है तो इसकी प्रतीति सब जीवोंको क्यों न हो ! ब्रह्म सर्वगत और सदा सम है; परमात्मा समीप अन्तरमें हैं, भूतमात्रके हृदयमें हैं, वह सर्वभूतान्तरात्मा हैं, सर्वन्यापी और सर्वसाक्षी हैं; जकमें, ब्रह्ममें, काष्ट्र और पाषाणमें सर्वत्र रम रहे हैं, उनसे कोई खान खाजी नहीं; यह यदि सत्य है तो सबको सब समय वह सुक्रम क्यों नहीं होते ! ब्रह्म परमात्मसुल ध्यदि पवित्र और रम्य, वैसे ही सुलोपाब सुवध्य और सुसुल

परम धर्म हैं? (शानेश्वरी अ० ९ । ५५) तो सब जीव उसीपर क्यों
नहीं टूट पड़ते ! कोड़ी-कोड़ीके लिये जो लोग रात-दिन मरा करते हैं वे
अनायास मिलनेवाले इस परम सुलके पीछे क्यों नहीं पड़ते ! उसने किनारा
काटकर संसार दु:लसागर है, भवनदी दुस्तर है, मायामोह दुर्घट है,
विषय-वासना वड़ी कठिन है, इत्यादि रोना नित्य रोते हुए भी ये लोग संसारमें ही क्यों अटके रहते हैं ! अपना सहज्ञतिद्ध अमरपद छोड़कर ये
जन्म-मृत्युके नामको क्यों रोया करने हैं ! उन्हें मोक्ष दुर्लम और परमार्थ दुर्गम क्यों जान पड़ता है ! जप-तप-ध्यानादि नानाविष्य साधनोंके कष्ट क्यों उठाते हैं ! निजका स्वानन्द-साम्राच्य छोड़ विषयकी नकली चमकवाले काँचके टकके बटोरनेवाले कंगाल वने क्यों फिरते हैं !

सत्पुरुषोंको यही तो यहा अचरज लगता है । जीव जो ऐसी उलटी बोली बोलते हैं, उसे सुनकर उन्हें वही हँगी आती है। मृत्युलोककी यह उत्तटी रहन-सहन देलकर वे विस्मित होते हैं। वे यह कहते हैं, ध्यह आधा छोड़ दोग् इसे उत्तटकर बोलो, उत्तटकर देखो। इस समझको छोड़ो. कि मैं जीव हूँ, संसारिक हूँ, दुखी हूँ; और यह कहो कि मैं बहा हूँ, मैं मुक्त हूँ, से सुखी हूँ, तो तुम सचयुच ही बहा, मुक्त और खुली हो। चामीको दाहिन घुमा रहे हो सो थायें घुमाओ तो ताला खुल जायगा। जिम्मर जा रहे हो उत्तर पीठ फेर दो, आगे न देख पीछे देखो, बाहरकी ओर अंख लगाये हो सो अंदरकी ओर लगाओ, प्रवाह छोड़ उद्गमकी ओर मुझे तो सचमुच ही तुम मुक्त हो, सुखी हो। ब्रह्मस्वरूप हो। इसमें कठिनाई ही क्या है। यही तो परमार्थ है। जीव अपने संकल्पसे ही वँभा है, संकर्म्यसे ही मुक्त है। मैं बढ़ जीव हूँ, यही रोना रो रहे हो, इसीसे जन्म-मरण, पाप-पुण्य, विधि नियेच और वन्म-मोक्षके चक्तरमें पड़े हो; पर पैरीको छुड़ाकर नलिका-यन्त्रसे उह जानेवाले तोतेकी तरह यह ब्रीक

यदि अहं और मम दोनों संकल्प छोड़ दे तो यह उसी खण बहा ही है। कीन किसको बॉधता है, कीन किसको खुड़ाता है! यह सब संकल्पको माया है। मन जैसा मंकल्प करता है, वेसा ही चित्र उसपर खिंच जाता है। संकल्प, कल्पना, संसार, वासना, वृद्धि, मन, माया—य सातों एक रूप हैं। जिस संकल्पने जीव वँचा है उसके छूटते ही जीव मुक्त है। अहं और ममकी दो रस्सियोंसे यह वँचा है, हन रस्सियोंको काटते ही जीव स्वमावतः ही मुक्त है। संकल्पके खादके जलते ही जीवका कालपन कट जाता है और वही उज्ज्वल सोना होता है। कल्पनाका ही वन्धन होता है और कल्पनाका ही मोक्ष होता है और जीव जहाँ-का-तहाँ बन्धमोक्षरित निर्विकस्प निरक्षन आनन्दस्वरूप सदासे है ही; परन्त—

अश्रह्भानाः पुरुषा धर्मस्यास्य परंतप। अप्राप्य मां निवर्तन्ते मृत्युसंसारवर्त्मनि ॥

(गीसार । ३)

. जीवकी ऐसी अदा हो तो तत्क्षण ही मुक्त है। पर जीवकी ऐसी अदा सहसा नहीं होती, इसीलिये परमार्थके लिये उसे हतना प्रपञ्च करना पहता है, अनेक साधन करने पहते हैं, अनेक कष्ट उठाने पहते हैं।

## २ चिरञ्जीव पद

यह सारा वेदान्त तुकारामजीने सैकड़ों बार पढ़ा, सुना और कहां भी या। वह अपने निश्चित नाधन मार्गपर चले जा रहे थे। पण्डरीकी वारी, एकादशी वत, कथा-कीर्तन-अवण, सद्ग्रन्य-गठ इत्यादि वह नियमपूर्वक करते थे। गुरुका प्रसाद उन्हें मिल चुका था। नामदेवरायने स्वप्नमें उन्हें दर्शन दिये और कविल्वकी स्कूर्ति प्रदान की, तबसे कीर्तन करते हुए तथा अन्य अवसरोंपर भी उनके मुखसे अभंग धाराप्रवाह निकलते ही जाते थे। ओता गद्गद होकर उन्हें धन्यवाद देते थे। चारों

दिशाओंमें उनकी कीर्ति फैल रही थी। बहुत लोग उन्हें संत कहकर पुजने लगे थे, उनके चरणोंमें मस्तक रखकर कोई उनके वस्तत्वकी, कोई कवित्वकी और कोई उनके साधुत्वकी भूरि-भूरि प्रशंसा किया करते थे। इस प्रकार उनकी प्रतिष्ठा बढती ही जा रही थी, उस समय उनकी २७-२८ वर्षकी आय रही होगी । इस वयसमें इतनी लोकमान्यता विरलेको ही नसीव होती है। परन्त अधकचरे पारमार्थिक इतनेसे ही सन्तृष्ट होकर गुरु वन जाते और शिष्य बनानेकी दकान खोल देते हैं, गुरुपनेके आह-म्बरपर चढते हैं और अन्तमें बुरी तरहसे नीचे गिरते हैं। ऐसे उदाहरण हमारे-आंपके सामने भी बहत हैं । चार-पाँच वर्ष सामन किया। खप्नमें दो-चार दृशन्त मिल गये, साक्षात्कारकी झलक-सी मिल गयी। बस हो गये कृतकत्य । सीधे-सादे भोले-भाले आस-पास जमा होने छगे स्तति-स्तीत्र गाने लगे । बस, गुरुजी जम गये और ऋदि-सिद्धिका जरा-सा चमत्कार . देखकर उसीमें अटक गये, जिस रास्तेरे ऊपर चढे थे वह रास्ता भी भल गये, होते-होते जितना अपर चर्ड ये उससे दना नीचे जा गिरे। ऐसी विद्यम्बनाएँ अनेक हुआ करती हैं। जिसका परमार्थ-साधन दम्भसे ही आरम्भ होता है उनकी बात छोड़ दीजिये, पर जो शह अन्तःकरणसे परमार्थ साधनेकी चेष्टा करते हैं उनमेंसे भी कितने ही इसी तरह घहराकर नीचे जा गिरते हैं। ऐसे छोगोंके लिये एकनाय महाराजने 'चिरक्षीव पद'के नामसे ४२ ओवियोंका एक फडकता हुआ प्रकरण लिखा है। साधकोंके सावधान रहनेके लिये वह वहा ही उपकारक है। इसमें एकनाय महाराजने यह बतलाया है कि विषय केवल सांसारिकोंका ही नाहा नहीं करते. प्रत्युत सामकको भी अनेक प्रकारसे घोला देते हैं। सामकके लिये सबसे पहले यह आवश्यक है कि उसे अनुताप और वैराग्य हुआ हो। वह देहस्वले यदि लक्ष्मायेगा तो उसके परमार्थकी जह ही कट जायगी।

त्याग केता पूज्यते कारणें । सत्संग सोङ्गि पूजा वेणें । शिष्यममता घरोनि राहणें । हैं वैराग्य राजस ॥

अर्थात पुच्य होनेके लिये जो त्याग किया जाता है, सत्संग छोड़कर जो पजा ली जाती है और शिष्योंकी ममता जो नहीं छटती। वह राजन वैराग्य है । यह वैराग्य परमार्थको हवानेवाला होता है। घर छोडा और मठ बनवायाः स्त्री-पुत्र छोडे और शिप्य बटोरे तो इससे क्या बना ? विषय-भोगच्छा जिम वैराभ्यसे निर्मल हो और प्रारब्धकी गतिसे जो भोग प्राप्त हों उनमेंसे भी मनको निःसंग अलग निकाल लेते बने, वैसा सास्थिक वैराग्य ही साधकके लिये आवश्यक है । विषय-भोग और लौकिक प्रतिप्राको साधक सर्वया त्याग दे। शब्द, स्पर्श, रूप, रस और ग्रन्थ—ये पाँचों विषय किम प्रकार माधकको ठगते हैं यह देखिये । जब लोग किसीमें जरा-सा भी वैराग्य देख पाते हैं तब वे उसकी स्तुति करने और उसे पूजने लगते हैं । कभी-कभी तो यहाँतक कहने लगते हैं कि यह भगवान्के अवतार हमें तारनेके लिये आये हैं। 'महाराज' कहकर उसे मम्बोधन करते हैं । अपने ये गीत साधकको प्यारे लगते हैं, दूमरी बातें अब उमे अच्छी नहीं लगतीं। पर बढ़े मजेकी बात यह है कि ये ही लोग पीछे उसकी निन्दा भी करने लगते हैं। पर यह स्ततिके ही श्चन्दोंमें भूला रहता है और स्वहितसे हाय वो बैठता है। शब्द इस प्रकार साधकको नष्ट करता है। इसके आसपास इकट्ठे होनेवाले भक्त' इसे बैठनेके लिये उत्तम आसन देते हैं, सोनेके लिये पलंग ला देते हैं, पहननेके लिये उत्तम-से-उत्तम वस्त्र अर्पण करते हैं, देवी-देवताओं के योग्य इन्हें भोग बगाते हैं। नर-नारी सेवा-ग्रुश्र्षा करते हैं। हाया पैर, सिर दवाते हैं। उस मृदस्पर्शमें यह अटक जाता है, फिर उसे देहकप्ट कठिन जान पडते हैं। इस प्रकार स्पर्शविषय सामककी सामनामें बामक होता है। इसी प्रकार

लोग साधकको मेवा, मिटाई, उत्तमोत्तम पकाल खिलाते हैं, उसकी जिम वीजपर इच्छा चलती है वही वे ला देते हैं, गलेमें फूलोंके हार पहनाते हैं, भालमें केसर-कस्त्रीकी लोर और चन्दनका लेग लगाते हैं, मधुर गायन सुनाते हैं हत्यादि प्रकारसे रूप, रस, गन्ध भी उसे घोला देते हैं। और साधक सावधान न होनेसे इन 'भक्तों'की ममतामें फँसता है। कोमल कॉटिके समान इसका कोमल वैराग्य ऐसी संगतसे टूटकर नष्ट हो जाता है। यह लोक-प्रतिष्ठाके पीले पड़ता है। इस प्रकारसे सहस्तों साधक अपनी हानि कर बैटते हैं। इस प्रकार गिरे दुए साधक फिर ऊपर नहीं उठ नकते। हाँ, 'जरी कृपा उपजेल भगवंतीं। तरीच मागुता होय विरक्त ॥' 'यदि भगवान्को दया आ जाय तो ही वह फिरसे विरक्त हो सकता है।' सब्धा विरक्त कैसा होता है ! एक नाथ महाराज उसके लक्षण बतलाते हैं—

 सङ्ग करना चाहिये। परिवारके भरण-योषणके क्रिये और कुछ न मिले तो न सही, सूखा अन्न ही सही; ऐसी स्थितिमें जो रहना है, वही शुद्ध वैराग्य है।

एसी स्थिति नाहीं ज्यासी। तेव कृष्णात्राप्ति केंची त्यासी। याज्यामां कृष्णमकासी। एसी स्थिति असावी॥ ३८ म एऐसी स्थिति जिसकी न हो उसे कृष्ण-प्राप्ति कैसी १ इसलिये कृष्ण-मक्त जो हो उसकी ऐसी स्थिति होनी चाहिये। १

एकताथ महाराजने यह देसा अच्छा रास्ता दिखा दिया है । सच्चे विरक्तमें ये सब लक्षण स्वभावतः ही होते हैं। जिनका दैराग्य सरकमार हो वे इस आदर्शको सदा अपने सामने रखें । चाल-चलनमें दीले-दाले रहनेवाल अन्तमें फँसते ही हैं और ऐसे लोगोंकी संख्या सदा-सर्वत्र ही बहुत काफी होती है । तुकोवाराय-जैसे सच्चे आदर्श विरक्त अत्यन्त दर्लभ होते हैं और उन्होंको कृष्ण-मिलनका आनन्द और चिरक्षीव पद प्राप्त होता है। तकारामका वैराग्य अत्यन्त ज्वलन्त या। आत्म-संशोधन-सम्बन्धी उनकी सावधानता अखण्ड थी। अन्तरक्कमें कौन-कौन चोर यस बैटे हैं उन्हें देंद-देंदकर पकड़ना और कान पकड-पकड़कर निकाल बाहर करनेके काममें उनकी तत्परता असामान्य थी। आत्म-परीक्षणका पेसा अभ्यास ही वह बीज है जिससे चित्तशदि होती है, महिन संस्कार धुल जाते हैं। और नये जमने नहीं पाते । साधकको हाथ घोकर इसके पीछे पड़ना पड़ता है । अब इमें यह देखना है कि तुकारामजीने यह अभ्यास कैसे किया ! प्रन्याध्ययन हुआ, गुरूपदेश हुआ, तथापि आत्म-शोधनका कार्य अपने-आप ही करना पड़ता है। इसके लिये सदा चौकन्ना रहना पडता है । मन सरपट भागनेवाला घोडा है । वैरान्यके लगामसे उसकी चाल कानुमें करके उसे वधमें करना होगा । मनोनिमहके बिना सब साधन व्यर्थ होते हैं। मनोजय न होनेसे बहे-बहे उग्र तप भक्त हो

गये हैं, बढ़े-बड़े वीर चारों कोने चित गिरे हैं और बढ़े-बड़े पण्डित ज्ञानके शिष्ट्रतरे गिरकर रसातळ पहुँचे हैं। मन बड़ा बळी है, दुर्जय है, दुर्जय है, दुर्जय है। दुर्कर है। तुकारामजी कहते हैं कि 'बढ़े-बड़े बुढिमानोंको इसने चौपट किया है।' इसळिये विषयोंकी ओर सतत दौड़नेवाळे इस मनोव्याप्रपर आसन जमाकर जो इसे पीछे लींचिया वही पुरुष सबसे बड़ा करामाती है। 'बात कुछ भी नहीं है पर मन अपने हायमें नहीं है, यही तो सबका रोना है, इसळिये—

मार्गे परतवी तो बड़ी । जूर एक मूमंडळीं ॥ 'इसे जो पीछे फिरा लेगा वही बजी हैं। वहीं एक इस भूमण्डलमें सरमा है।'

'अस्तु, तुकारामजीन मनते कैंसे-कैंसे युद्ध किया, भगवानकी कृपा और सहायतासे उसे राह्पर ले आनेके लिये क्या-क्या उपाय किये, आशा, ममता, तृष्णा, प्रतिष्ठा, गर्व, लोम इत्यादि वृत्तियोंको सावधानतासे कैंसे बीता और इस प्रकार चित्तग्रुद्धिका मार्ग धैर्य और निम्नइसे कैंसे तय किया यही अब देखना है।

#### ३ सिद्धको साधनसे क्या काम ? लोकप्रियताका रहस्य

भावकांके चित्तमें यह शङ्का उठ सकती है कि तुकारामजी तो तिद्ध पुरुष थे, उनका तो संसार-कल्याणके किये वैकुण्डषामसे अवतार हुआ था, उन्हें चित्तशुद्धिके साषनोंकी न्या आवश्यकता पड़ी ! तुकारामजी जब स्वयं ही यह बतला रहे हैं कि संसारको वेदनीतिका मार्ग दिखाने, भगवद्गत्तिका ढंका बजाने और संतोंका मार्ग परिष्कृत करनेके लिये हम बैकुण्डषामसे भगवान्का सन्देशा लेकर आये हैं तब सामान्य जनोंके समान उन्होंने चित्तशुद्धिके उपाय हुँदे और उन उपार्योद्वारा साधना करके वे

लोक-कल्याण-कार्य करनेमें समर्थ हए इत्यादि बातोंमें क्या रखा है ! संसारका उद्धार करनेके लिये जिनका आगमन हुआ उनका चित्त अशुद्ध ही कब या जो उन्हें उसे श्रद्ध करनेकी आवश्यकता पड़ी ! वह तो मलत: ही मनके स्वामी थे, उन्हें मनोजय करने या मलिन वृत्तिको शद्ध करनेके लिये कुछ माधना करनी पड़ी, यह कहना ही विपरीत जान पड़ता है ! इस प्रकरणको पढते हए भावक पाठकोंके चित्तमे ऐसी शक्का उठ सकती है, इसलिये उसका समाधान पहले ही करना उचित है। भगवान और भगवद-बतारस्वरूप महात्माओंके जो चरित्र हैं वे उनकी मनुष्यरूपमे अवतीर्ण होकर की हुई लीलाएँ हैं । उनके चरित्रभरमें ज्ञाताओंको विभृतिमत्त्व स्पष्ट ही दिखायी देता है। विभृतिमत्त्वके बिना उनके चरित्र इतने पावनः उज्ज्वल और होक-कल्याणकारक हो ही नहीं सकते थे । विभित्तमस्व-के बिना ऐसी निर्विष्न कार्यसिद्धिः इतनी तेबस्विताः इतना यश उन्हें प्राप्त हो ही नहीं सकता था। मनने जो चाहा, कर दिखाया, यह सामान्य बात नहीं है । यह सब सच है, तथापि विभित्तर्योंको भी मनध्यदेह धारण करनेपर मन्ध्योचित लोकव्यवहार करना ही पहता है । ऐसा यदि न हो तो मामान्य जीवांको उनके चरित्रसे कोई लाम न होता-कोई बोध ग्रहण करनेका अवनर ही न मिलता । महात्माओंके चरित्रोंके दो अङ्ग होते हैं---एक देवी और दूसरा मानवी । देवी अङ्ग देखकर इमलोग साश्चर्य कौतक अन्भव करते हैं और उसमे उनका विभृतिमत्त्व पहचानते हैं; और मानवी चरित्र हमारे अनकरण करनेके लिये उदाहरणखरूप होता है। श्रीमन्द्रगव-दीतामें भगवान श्रीक्रणाने विश्वरूप दिखाकर अपने इंश्वरत्वकी प्रतीति करा दी और-

#### मम वर्सानुवर्तन्ते मनुष्याः पार्थ सर्वज्ञः ॥

—यह बतलाकर वर्णाश्रमादि बर्मसे लोक-संग्रहार्थ नियम भी बॉष दिये । मैंसेसे वेद कहलवाना, भीतको चलाना इत्यादि चमन्कारोंके द्वारा

शानेश्वर महाराजने अपना ऐश्वर्य दिखा दिया और पैठणके बाह्मणींसे ग्रहिएत्र प्राप्त करनेके उद्योगके द्वारा मनध्योचित व्यवहारका दृष्टान्त भी सामने रखा । तकोबारायने इहलोकसे चलते-चलाते अन्तमें सदेह बैकुण्ठ-गमन करके अपना विभित्तमस्य संसारको दिखा दिया और जीवनभर साधककी अवस्थामें रहकर संसारको भगवद्धक्तिका सीधा मार्ग भी बतला दिया । 'भूत-दया ही संतोंकी पूँजी है' इस अपनी कहनीको उन्होंने अपनी रहनीसे ही चरितार्थ कर दिखाया है। इस बातको तकोबारायके चित्तशुद्धिके उपायोंका विवरण पढते हुए ही नहीं, उनके सम्पूर्ण चरित्रको अवलोकन करते हुए पाठक ध्यानमें रखें । तुकोबाराय जितना अपना हृदय खोलकर बोले हैं उतना और कोई नहीं बोला है। सबको एक ही जगह जाना होता है। कोई कदता-फाँदता जाता है, कोई चीरे-बीरे चलता है। शेर एक ही ककाँगमें बारह हाथ पार करता है। कोई पिपीलिका-मार्गसे जाते हैं। कोई विहक्तम-मार्गसे जाते हैं। कोई गणितज्ञ चार ही कडियोंमें हिसाब स्माकर सवालका जवाब निकाल लेता है, किसीको बारह कडियाँ हिसाब लगाना पड़ता है। पहलेकी बुद्धिमत्ताकी प्रशंसा की जाती है। पर हिसाब फैलाकर सम्पूर्ण कर्म दिखानेकी रीति सभी विद्यार्थियोंकी समझमें आती है। चार ही कड़ीमें सवालका जवाब ले आनेकी रीति जानते हुए भी जो शिक्षक वीचकी कोई कड़ी न छोड़कर सम्पूर्ण क्रम समझाकर दिखा देता है वह अत्यन्त लोकप्रिय होता है, उसकी बतायी रीति सबकी समझमें आती है, उसीके बताये मार्गसे सब चलते हैं, और जो कोई उसके पाँव-पर-पाँव रखकर चलता है वह भी गन्तव्य स्थानको पहुँचता है। तुकारामजीका यही मार्ग या और ऐसे मार्गदर्शक होनेके कारण ही वह अस्यन्त कोकप्रिय हए।

संसारतार्पे तापलों भी देवा ।

'हे भगवन् ! संसारके तापसे मैं दग्ब हो चुका ।' यहाँसे लेकर---

'तुका पाण्डुरङ्ग हो गया ।'—तक बीचमें जो-जो पड़ाव हैं उन सबको तुकोबारायने अपने अभंगोंमें स्पष्ट दिखाया है।

पतित मी पापी अरण आरों तुजा

ंमें पतित पापी तेरी शरणमे आया हूँ ।' यहाँ पहळा पत्थर गड़ाः और---

> बीज माजुनी केली ला**ही**। आम्हा जन्ममरण ना**ही**॥

'बीज भूँजकर लाई बना डाला । अब हुमें जनम-मरण नहीं रहा।'—
यहाँ आकर यात्रा समाप्त हुई, आखिरी परपर गड़ा। इसके बीचमें मीलमीलपर परपर गाड़कर उन्होंने भक्तिमार्गके इस रास्तेमें ऐसी सुविधा कर
दी है कि तुकारामजीकी अभंगवाणी हृदयमें धारणकर कोई भी इस पन्यका
पिषक मील-मीलपर गड़े हुए परपरोंकों देखते हुए चलता चले । आजतक
बहुतोंने बहुत रास्ते बनाये होंगे; पर छोटे-बड़े, सुजान-अजान, बाहणचाण्डाल, सबल-तुर्बल, पुण्यवान्-पापी सबके लिये निषड़क जानेयोग्व
ऐसा सुगम, प्रहास्त और आनन्द देनेवाला रास्ता जैसा तुकारामजीने बना
दिया बैमा और किसीने कहीं न बनाया । भूमि तो वेदोनारायणकी ही है,
पर तुकारामजीने कुछ पुराने और कुछ नये स्वयं कोड़कर तैयार किये हुए
पत्यर देकर यह राजमार्ग—राजमार्ग नहीं, संतमार्ग—तैयार किया है ।
इस मार्गपर जिसे जो अभीष्ट हो वह मिलता है। मार्ग भी परिचित जान
पड़ता है । तुकारामजीकी सोहबतले मनका उत्साह बढ़ता है । मार्ग लंबा
होनेपर भी सुगम जान पड़ता है। यहाँ अपने मनका सक्टस्प पूरा होता है,
जो चाहिये वही मिलता है, अनायास ही रास्ता तय हो जाता है। रास्तेमें

सुरम्य उपवन हैं, चाह जितना रिमये और त्रिविध तापसे मुक्त होहये। स्थान-स्थानमें अभंग-दर्गण लगे हुए हैं, उनमें निश्चित्त होकर अपना रूप निहारिये और उसकी मैक निकालकर उसे स्वच्छ की बिथे। चलता रास्ता होनेसे संग-साथकी कभी नहीं। निर्भय और सुरम्य मार्ग है। तुकारामजीने जी-जान लड़ाकर, बढ़े कष्ट उठाकर यह दिव्य मार्ग निर्माण किया है। उनके साथ हम-लोग यहाँतक चले आये हैं, आगे भी उन्हींका संग पकड़े चलते चलें। उन्होंने कैसे-कैसे कष्ट सहं इसकी कथा उन्हींके मुखसे सुनें। वह स्वयं अनेक कष्टोंको पार कर गये हैं पर इस मार्गपर उनकी दृष्टि है। चोर-डाक् इस मार्गपर बहुत कम आते हैं। चलिये तो अब तुकारामजीने कैसे मनोजय किया, लोक-लाव कैसे छोड़ी, जन-सम्बन्ध तोड़कर वह एकान्तवानमें कैसे रोग, परमें घुसे हुए अहङ्कारादि चोरोंको उन्होंने कैसे खदेदा, भगवान्में कैसे सहायता माँगी और पायी, एकान्तवास और सत्संगमें कितने प्रेमके साथ उन्होंने नाम-सङ्कीतेन किया जो सब साम्रनोंका सार है, यह सब उनके चरित्रका मनोरम माग उन्होंके मुखसे निश्चिन्त होकर अवण करें और उन्होंकी कुपासे इमलोग भी उनके पीछे-पीछे चलें।

#### ४ मनाजयका उपाय

तुकारामजीने अपने मनको कितना मनाया है। मनोजयके विना परमार्थ मिथ्या है। संसारका साम्राज्य मिल सकता है, पर मनोजय करना बढ़ा ही किटन है। हराजिये सार्वभीम राज्य प्राप्त करनेवाले चक्रवर्ती राजाकी अपेक्षा मनको अपने वद्यमें रखनेवाले साधुकी योग्यता समी देशों में बहुत बढ़ी मानी जाती है। यूरोपमें ईसा और मुकरातको जो प्रतिष्ठा हुई वह किसी राजाकी कमी न हुई। हमारे इस पुण्य-मारतवर्ष देशमें भी 'असंस्थ जीव पैदा हुए, पैदा होकर मर मिटे; राव भी हुए, रंक भी हुए और सब आये और चले गये। पर गुकाचार्य, भीषम, हरिश्वन्द्र, इनुमान, भरत, शक्कराचार्य, तुळसीदास, मीराबाई, रामदास, एकनाय, तुकाराम, जानदेव, छत्रपति शिवाजी, अहल्यावाई हत्यादि मनोजयी पुरुषेंका जो मान है वह दूसरोंका नहीं है। इसका कारण यही है कि मनपर जीन कसकर अन्त:शत्रुजों-को पछाड़नेवाले वीरकी योग्यता घोड़ेपर सवार होकर युद्धमें शत्रु-संहार करनेवाले योदाकी अपेक्षा कहीं अधिक है। प्रह्वादने अपने पिताले कहा-पंपताजी पहले अपने चित्तमें बैठे हुए आसुरमावको निकालिये, नयोंकि वहीं आपका यथार्थ शत्रु है। प्रमां मनो चल्व न सन्ति विद्विपः? मनको ममत्वमं रखिये, उच्छू इल और कुमार्यकी ओर सहज ही भागे जानेवाले मनसे प्रवल और कोई शत्रु नहीं है, मनकी समता बनाये रहना ही अनन्तक पूजा है।' (भागवत ७।८।१०) योगवासिष्ठ और भागवतमें मनोन्तमहक उत्तम साधन बताये हैं। भागवतके (स्कन्ध ११।२३) भिश्चुगीतको भठक अवस्य पढ़ें। हमारे सुल-दुःखके कारण दूसरे लोग नहीं, देखता नहीं, यह कर्म-काल भी नहीं, प्रस्युत हमारा ही मन है। संसार मनःकरियत है। त्रिगुणात्मक अनन्त हत्तियाँ मनसे उठती हैं। दान, धर्म, वम-नियम,कर्म, जान, वत, तप–इन सबका उद्देश मनको ही नियत करना है।

#### परो हि योगो मनसः समाधिः।

अर्थात् मनकी समाधि-समता ही परम योग है। जिसका मन
प्रमाहित है-ह्यान्तः, रियर है उसे दानादि करनेकी कोई आवश्यकता नहीं
और जिसका मन समाहित नहीं है उसके किये ये साधन अनुपयुक्त हैं।
इन्द्र-चन्द्रादि देव मनके अङ्कित हुए, पर मन किसीके वद्यमें नहीं रहता।
ऐसे दुर्जय मनपर जो सवार होगा, वह बकबानोंसे भी बकबान है। मन
कालमे नहीं समाता, मनको रोग नहीं होता, मन कुछा नहीं होता, मनको
पकड़ना चाहें तो उसका ठौर-ठिकाना नहीं मिळता। ऐसे मनको कोई वह्यमें
भी कैसे करे १ एकनाय महाराजने कहा है-

जेविं हिरोनि हिरा चिरिजे । तेवीं मर्नेचि मन धरिजे ॥

ंजैसे हीरेसे हीरा चीरा जाता है बैसे ही मनको मनसे ही घरना होता है। मनोजयका यह सर्वोत्कृष्ट उपाय है। हीरेसे हीरा चीरा जाता है, बैसे ही मन मनसे ही जीता जाता है। मनको पुचकारकर हरि-गुरू-मजनमें जोतना, उसीमें रमाना, स्वरूपमें लगाये रहना यहां एकमात्र मनोजयका उपाय है।

ाना स**ञ**ना भक्तिपंथेंचि जावें।

पे सजन मन ! भक्तिके ही रास्तेपर चला कर' समर्थ रामदास स्वामीका उपदेश है। इस मनोबोधके २०५ श्लोकोंद्वारा उन्होंने मनको मना-मनाकर हरिमजनका चसका लगाया है। मन चञ्चल और दुर्निग्रह है, यह अर्जुनने जब कहा तब भगवान्ते—

> अभ्यासेन तु कौन्तेय वैराय्येण च गृहाते॥ (गीता ६ । ३५ )

यही मनोजयका उपाय बताया है। इसपर शानेश्वर महाराज कहते हैं---

बैराम्याचीन आधारें । जरी काविकों अम्यासाचिये मोहरे ॥ तरी केतुकेनि पर्के अवसरे । स्थिरावेक ॥ ४९० ॥ यया मनाचें एक निर्के । जे देखिक गोडीचिया ठाया सोके ॥ महणोनि अनुमबसुखचि कवतिकें । दावीत जाइजे ॥४२० ॥

'वैराग्यके सहारे यदि इस मनको अभ्यासमें खगाया जाय तो कुछ काल बाद वह अवस्य खिर होगा। (४१९) मनकी एक बात वही अच्छी है, जिस चीजका हसे चसका लगता है उसमें वह लग ही जाता है। इसकिये इसे आत्मानुभवका मुख बराबर देते रहना चाहिये। '(४२०) एक ओरसे वैराग्यकी धूनी रमाकर चित्तसे विषयोंका त्याग करना और दूसरी ओरसे इरि-चिन्तनका आनन्द लेना, इस प्रकार वैराग्य और अभ्यास दोनों अल-शक्कोंकी मारसे मनोतुर्ग दखल करना होता है। गुक्मक गुक्मिकका अभ्यास करें, प्रेमी सगुण-भक्तिका अभ्यास करें और शानी स्वरूपानुसन्धानका अभ्यास करें । सबका तात्यर्थ और फल एक ही है। गुक, सगुण और निर्गुण तीनों तत्त्वतः एक ही हैं। यथाविच कोई भी अभ्यास हद हो जाना चाहिये। इस मनमें एक बढ़ा भारी गुण यह है कि यह जहाँ लग जाता है वहाँ लग ही जाता है, किर वहाँसे हटता नहीं। उसे यदि यह प्रपन्न ही च्यारा है तो उसे बराबर यह समझाते रहना चाहिये कि यह विश्व-त्वना दम्बपटवत् है और ऐसा वैराग्य हद करना चाहिये कि मन विषयोंसे अब जाय और दूसरी ओरसे उसे परमार्थका चसका कगाते हुए हरि-मजनमें समाधि देनी चाहिये। मनसे ही मनको मारना, हरि-मजनमें लगाकर उन्मन करना, हरिस्वरूपमें मिलाकर मनको मनकी तरह रहने ही न देना, यही तो मनोजय है। एकनाय महाराज कहते हैं—

या मनाची एक उत्तम गती । जरी स्वयें कागर्ज परमार्थी । तरी दासी करी चारी मुक्ती । दे बांघोनी हार्ती परमुख्य ॥

'इस मनकी एक उत्तम गति है। यदि यह कहीं परमायें अग गया तो चारों मुक्तियोंको दासियाँ बना छोड़ता है और परब्रह्मको बाँचकर हायमें छ। देता है।' ऐसे परब्रह्म इस्तगत हो जाता है। इतना बड़ा काम मनके वहा करनेसे होता है।

गति अधोगति मनाची हे युक्ति । मन कावी एकांतीं साधुसंगें ॥

'मनकी नदी अधोगति है, पर इस युक्तिसे उस मनको सत्सङ्करे एकान्समें बगाओ ।'

#### ५ मनपर विजय

मनोजयका यह रहस्य और यह महत्व ध्यानमें रखकर अब यह देखेँ कि तुकारामबीने मनको कैसे जीता।

> मन करा रे प्रसन्त । सर्वेसिद्धींचें साधन ॥ मोक्ष अथवा बंधन । सुख समाधान इच्छा ते ॥

'अरे ! सनको प्रथन्न करो जो सब सिद्धियोंका साधन है, जो ही मोध अथवा बन्धनका कारण है। (उसे प्रसन्न कर) उस युख-समाधानकी इच्छा करो।?

उत्तम गति अथवा अघोगति देनेवाला मन है। मन ही सबकी माता है। साथक, पाठक, पण्डित, श्रोता, बक्ता सबसे तुकाराम हाथ उठाकर यह कह रहे हैं कि 'मनको छोड़ और कोई देवता नहीं, पहले हसे प्रसन्न कर को।' मनको प्रसन्न करना उसे विषय-प्रवाहसे खींचकर हरि-भजनके स्नहर्में बाँचना है, मनकी बड़ी रखवाली करनी पढ़ती है, यह बहाँ-जहाँ जाय वहाँ-वहाँसे इसे बड़ी सावधानीके साथ खींच लेना पढ़ता है!

**तुका म्हणे** मना पा**हिजे अंकु**श । नित्य नवादीस जागृतीचा ॥

'तुका कहता है कि मनपर अङ्कुष्ट चाहिये, जिसमें जाग्रतिका नित्य नवीन दिवस उदय हो।'

नित्य जागकः इत मनको सँमालना पड़ता है, मदोन्मत हाथी जैसे अंकुछके बिना नहीं सँमलता वैसे ही यह चळाल मन अखण्ड सावधान रहे बिना ठिकाने नहीं रहता। तुकारामजीने मनको कभी देव कहा, कभी चळा कहा, कभी दुर्जन कहा पर हर बार मगवान्को बादकर उसे सँमाजनेका मार उन्हींपर रक्खा। मनुष्य अपनी बुद्धिसे हर चळाल मनको कहाँतक रोक सकता है! कितना सावधान रह सकता है! एक खणमें पचारों जगह चक्कर लगा आनेवाले हर्स्मामनको, भगवान् दया करें तो ही रोक सकते हैं।

आवरितां मन नावरं दुर्जन । घात करी मन मार्झे मज ॥ अंतरों संसार मिक बाह्यारकार । म्हणोनि अंतर तुक्यापार्यो ॥

भनको रोकना चाहें तो यह दुर्जन नहीं ककता। मेरा मन मुझे ही हानि पहुँचाता है। इसके अन्तरमें संसार भरा हुआ है, भक्ति केवल बाहर है। इसलिये यह अन्तर आपके चरणोंमें रखता हूँ।'

यह मन संसारकी बार्ते ही मोचता रहता है। हे भगवन् ! मेरे-तेरे बीच यही एक बड़ी भारी बाधा है। मैं तो भजन-यूजन करता हूँ पर अंदर मन संसारका ही ध्यान करता रहता है, वह ध्यान नहीं छूटता; यह तो मुझे भक्तिका ढोंग ही लगता है। हे नारायण ! आओ, दौड़ आओ, तुम्हीं इस अन्तरमें आकर भरे रहो।

काम क्रोप आड पडले पर्नत । राहिला अनंत पैलीकडे ॥ १ ॥ नुल्लंघने मज न सांपडे बाट । दुस्तर हा घाट बैरियांचा ॥ २ ॥

'कास-कोधके पर्वत आहे आ पहे हैं और भगवान अनन्त परखी तरफ रह गये। मैं इन पहाड़ोंको नहीं छाँघ सकता, और कोई रास्ता नहीं मिलता। वैरियोंका यह घाट तो बड़ा ही दुस्तर है।'

इस मनके कारण, हे भगवन् ! मैं बहुत ही दुखी हूँ । क्या मनके इन विकारोंको तुम भी नहीं रोक सकते ।

अवरितां तुप्ते तुज नावरती । थोर वाटे चित्तीं आश्चर्यं हैं ॥२॥ तुका म्हणे माह्या कंपाळाचा गुण । तुका हांसे कोण समर्थासी॥४॥

'तेरे ( ये विकार ) तेरे रोके भी नहीं बकते, यह तो चित्तको वड़ा

अचरन लगता है, तुका कहता है, यह मेरे ललाटकी कर्म रेखा है, तुझे कोई क्या हॅंसेगा !'

मनकी अनन्त कर्मियोंको देखकर कमी-कमी तुकारामजो अत्यन्त निराध हो जाते ये 'तुका म्हणे माझा न चले सायास' (अब मेरा बस नहीं चकता।) यह भगवान्से दिल खोलकर कह देते थे।

आतां कैंचा मज सखा नारायण । गेला अंतरोन पांडुरंग ॥

'अब नारायण मेरे सला कहाँ रहे ! वह तो मुझे छोड़कर चले गये !' भगवन् ! मैं तो दुली हुआ हूँ, पर आप दुली मत होइये । 'मेरा मन ऐसा चझल है कि एक घड़ी, एक पल भी स्थिर नहीं रहता । अब हे नारायण ! तुम्हों मेरी सुध छो, मुझ दीनके पास

इस मनको जितना ही बंद रखो उतना वह बेकाबू हो जाता है— 'इसे बहुत रोको, बंद कर रखो तो यह खीज उठता है, फिर चाहे जिवर भागता है; इसे भजन प्रिय नहीं, श्रवण प्रिय नहीं, विषय देखकर उसी और भागता है।'

स्रोते-जागते इसे कब-कहाँतक रोका जाय !

दौहे आओ।

मज राखे आतां । तुका महणे पंढरिनाथ॥ ७॥ •हे पण्डरीनाथ ! अब तुम्हीं मेरी रक्षा करो। १

नित्य इस मनका विचार करता हूँ तो देखता यह हूँ कि ध्यह तो बेबस विषय-छोमी है। अपने बख्से इसे रोक रखना चाहता हूँ पर 'इस उद्ध्यनको सुख्यानेका कोई उपाय न देख' निराद्य होता हूँ । 'अनंत उठती चिचाचे तरंग' ( अनन्त उठती चिचकी तरंगें ) यह है भगवन्! क्या आप नहीं बानते !

कोण तुम्हांतीण मनाचा चालक । हुनें सांगा एक नारायणा ॥

'आपके बिना इस मनका दूसरा कौन चालक है, हे नारायण ! यह
तो बताहये।'

आपके सिवा और कोई यदि मनका चालक हो तो कृपाकर उसका पता-ठिकाना बता दीजिये। तो आपको क्यों कष्ट दें। उसीको जाकर पकड़ें !

प्मनका निरोध करता हूँ पर विकार नष्ट नहीं होता । ये विषय-हार बड़े ही दुस्तर हैं। यदि आप अन्तरमें भरे रहते तो मैं निर्विषय होकर तदाकार हो जाता।

मनका निरोध करनेका बढ़ा यल किया पर मनके दुष्ट विकार नष्ट नहीं होते । विषयोंके द्वाररूप ये इन्द्रियाँ बढ़ी कठिन हैं, ये सदा ही बाहरसे विषयोंको अंदर ने आया करती हैं । मन और इन्द्रियोंका सख्य बढ़ा पुराना होनेसे न्यों ही ये इन्द्रियाँ विषयोंको ने आती हैं त्यों ही यह मन अन्नपा, मननादि साधनोंके नमा किये दुए विचार क्षणार्थमें अन्नक्षक विषयाकार बन जाता है। अतएव हे नारायण ! आप ही अन्तःकरणको न्यापे रहें तो ही निस्तार है। अन्तरमें आपको आसन नमाये देखकर ये विषय बाहर-के-बाहर ही रहेंगे । हे मगवन् ! हे करणाकर नारायण ! अब बंगसे आओ । मेरे अन्तरमें मरकर आप ही यहाँ सदा विराजें। आप कहेंगे कि ध्तुम इन इन्द्रियोंको सम्हान्छो, इम मनको देख लेंगे।' देखिये, भगवन् ! ऐसा न कहिये।

'एकका भी दमन मुझले नहीं होता, सबका नियमन कैसे करूँ !' इन्द्रियोंका दमन करते बनता नहीं, मन बद्यमें आता नहीं ! सारा अन्यकार-ही-अन्यकार है !

तुका महणे झाली अंधलयाची परी । आतां मज हरी बाट दावी ॥

'तुका कहता है कि अन्वेकी-सी हास्त्र मेरी हो गयी है, हे हरे ! अब मुझे ( हाथ पकड़कर ) रास्ता बताओ ।'

बीचमें ही कभी वह मनको मीठे शब्दोंद्वारा मनाते भी थे। कहते, रे मन ! तू अब पण्दरीकी की कगा, फिर तू जो कहेगा, मैं मानूँगा।

> मना एक करों । म्हणे मी जाईन पंढरी। उमा विटेवरी । तो पाहेन सांवळा ॥ ९॥

ेर मन ! एक काम कर--यह कह दे कि मैं पण्डरी जाऊँगा और वहाँ ईटपर खड़े स्वामको देखुँगा।

रे मन ! यह कह कि मैं 'राम कृष्ण हरी' कहूँगा, उल्लासके साम हरि-कथा सुनूँगा, संतोंके पैर पकहूँगा । तृ इतना जरूर कर कि--

भीं रंगशिलापर ( हरि-प्रेमसे ) नाचूँगा तब तू भी अंदरकी मेल छोड़कर तैयार रह और तालपर ताली बजाता चल ।

रे मन ! इन इन्द्रियोंके पीछे भटकते-भटकते अब त् यक गबा होगा। तुझे अखण्ड विश्रान्तिका स्थान दिखाता हूँ, इम-तुम वहाँ चलकर अखण्ड सुख-सम्मोग करें।

ंदे मन ! अब भगवान्के चरणोंमें ठीन हो जा, इन्द्रियोंके पीछे मत दौड़ । वहाँ सब मुख एक साथ हैं और वे कभी कस्पान्तमें भी नष्ट होनेवाले नहीं । जाना-आना दौड़ना-भटकना, चक्करमें पड़ना—यह सब वहाँ छूट जाता है, वहाँ पर्वतींपर चढ़नेका कोई परिश्रम नहीं करना पड़ता । अब मुझे तुझसे इतना ही कहना है कि तू कनक और कान्ताको विषतुस्य मान तुका कहता है, उपकार करना तेर हायमें है, तू चाहे तो हम-तुम मब-सिन्धुके पार ठतर सकते हैं । मनको इस तरइ समझाकर तुकाराम फिर उसकी फरियाद भगवान्के पास छे जाते, भगवान्पर ही सारा भार छोड्ते, द्यरणागत हो जाते, प्रेमवद्य भगवान्पर क्रोध भी करते, कहते—

तुम्ही देवा माझा करा अंगीकार।

'भगवन् ! आप मुझे अङ्गीकार कीजिये । ग्रेसा अब मैं नहीं कहूँगा। जो होना या, वह तो हो चुका। आपकी और मेरी भी पत तो जाती रही—

आतां दोहीं पश्चीं लागलें लांछन । देवमक्तपण लाजवीलें ॥

'अब तो दोनोंको लाञ्छन लग ही गया । आपका देवपना और मेरा भक्तपना दोनों ही लाञ्छित हुए ।'

आपके लिये सब ठीक ही है, न्योंकि आप विश्वनाय हैं, बड़े हैं। कोग यह कैसे कहें कि आपकी पत जाती रही ! पर मेरी हालत जो हुई— आखिर क्या हुई ! बताऊँ ! दुनो—

'एकान्तमें अकेला यह मन एक पल भी एक खानमें स्थिर नहीं रहता। पैरोमें महस्वकी बेडियाँ पह गयीं, गलेमें स्नेहकी फॉसी लगी। देहको तो ऐसी आदत पढ़ गयी है कि जो मुख देखा वही उसे चाहिये। और मुँह ऐसा हो गया है कि कदन्न उसे स्वीकार नहीं। तुका कहता है कि भी अवगुणींकी खानि बना हूँ, निद्रा और आलस्यका तो पृक्षना ही क्या है।

में आखिर किल काम आया है लोग मुझे साधु मानने बनो, महात्मा कहने लगे, यह महत्व मुझे क्या मिला, मेरे पैरोंमें बेढ़ियाँ पढ़ गर्या ! कारण, हाबत तो मेरी यह है कि ब्री-पुत्र घर-द्वारके ममत्व-स्नेहकी फॉली मेरे गलेमें लगी हुई है। यह मनका हाल हुआ, और तनका यह हाल है कि जो सुख सामने आता है वहीं यह माँग बैठता है। जीम मी ऐसी चटोरी हो गयी है कि वह कदल ला ही नहीं सकती, हवे उत्तम मिशल और अब्दर्स मोजन चाहिये। निद्रा और आब्स्य दिन-दिन बढ़ते ही जा रहे हैं। इस प्रकार सब दोगोंका पर बन बैठा हूँ। योड़ी देर एकान्तमें बैठकर स्थिर होकर तेरा ध्यान करना चाहूँ तो यह मन एक पल मी स्थिर नहीं रहता! भगवन्! बताओ, मेरा भक्तपना अब कहाँ रहा और आपका भगवान्पना भी कहाँ रहा—दोनोंहीपर तो स्थाही पुत गयी!

न संडवे अल । मत्र न सेववे वन ॥ १ ॥ म्हणउनी नारायणा । कींव माकितों करुणा ॥ २ ॥ 'अल छोड़ा नहीं जाता, मुझसे वन सेया नहीं जाता । इसिक्रये हे नारायण ! यही कहता हैं कि कहणा करो ।'

मेरे अंदर स्थान्या दोष हैं, उन सबको मैं जानता हूँ, पर स्था करूँ ! मनपर बस नहीं चलता, इन्द्रियोंको खींचते नहीं बनता, वाणीसे कहता तो बहुत-कुछ हूँ पर कथनी-जैसी करनी नहीं वन पहती। ऐसी विषम अवस्थामें जब मन और इन्द्रियाँ एक तरक हो गयी हैं और दूसरी तरफ मैं हूँ—मेरी-उनकी ऐसी तनातनी है तब आप ही मध्यस्य होकर इस कलडको मिटाइये, इसके सिवा और कोई उपाय नहीं है।

मान्ने मज कर्को येती अवगुण । काय कर्के मन अनावर ॥ १ ॥ आतां आढ उमा राहे नारायणा । दयासिंचुपणा साच करीं ॥ धु० ॥ बाचा बदे परा करणें कठीण । इंद्रियां आधीन झालों देवा ॥ २ ॥ तुका महणे जैसा तैसा तुझा दास । न घरी उदास मायवाणा ॥ ३ ॥

भेरे दुर्गुण मुझे जान पहते हैं, पर क्या करूँ ! मनपर वस नहीं चळता । अब आप ही हे नारायण ! बीचमें आ जाहये, और अपने दबासिन्यु होनेको सत्य कर दिखाहये । वाणी तो कहती है पर करना कठिन है। मैं इन्द्रियोंके इतना अधीन हो गया हूँ। तुका कहता है, मैं जैसा भी हूँ, तुम्हारा दास हूँ ! मेरे माँ-बाप ! मुझे उदास मत करो ।'

में जैसा हूँ ऐसा ही तुम मुझे अपना को और अपने द्यासिन्धु होनेको सत्य कर दिखाओ । 'मनको रोको, मनको रोको' कहकर मगवान्से कितनी विनती की, पर मन नहीं हकता, नहीं खाधीन होता; और दयासिन्धु चुपचाप बैठे हैं, कुछ बोळतेतक नहीं ! इस मावनासे खड़बड़ा कर तुकाराम कहते हैं—

काय कहँ आतां या मना न संबी विषयाची वासना ।
प्रार्थिताही राहे ना । आदरें पतना नेकं घाली ॥ १ ॥
अतां चिन पनि गा श्रीहरी । वायां गेलों नाहीं तरी ।
न दिसे कोणी आवरी । आणिक दुना तयासी ॥ धु० ॥
न राहे एके ठायों एक घडी । चित्त तडतबां तोडी ।
भरते निषय मौनडी । चातूं पाहे उडी मनडोही ॥ २ ॥
आशा तृष्णा करपना पापिणी । चात मोडला माझायांणीं ।
तुका महणे चक्रपाणी । काय आजूनी पाहसी ॥ ३ ॥

'स्या करूँ अब इस मनको ? यह विषयको वासना तो नहीं छोड़ता, मनानेसे भी नहीं मानता, ठीक पतनकी ओर छिये जा रहा है । हे श्रीहरि ! अब दौड़ो, दौड़ो, नहीं तो मैं अब गया ! और कोई नहीं दिखायी देता जो इस मनको रोक रखे । एक घड़ी भी एक खानमें नहीं रहता, बन्धन तड़ातड़ तोड़कर भागता है । विषयों के मैंवरभरे भव-सागरमें कूदा चाहता है । आधातृष्णा-कस्पना-पापिनी मेरा नाश करनेपर तुळी हुई हैं और तुका कहता है हे चक्रपाणि ! तुम अभी देख ही रहे हो ।'

पत्यरका भी कलेजा निकल पढ़े ऐसे करणा खरसे मनको संयत करनेके लिये तुकाराम नारायणसे इतना गिड़गिड़ाये, पर नारायण सुप ! तुकाराम इतने विकक, इतना यक करनेवाले, फिर मी मगबान् मौन लाघे बैठे हैं ! क्यों ! क्या इसका यह मतलब है कि मगबान् यह चाइते थे कि तुकाराम ऐसे ही विकल होकर प्रयत्न करते रहें ! क्या इसी विकल प्रयत्नमें मनोजयका बीज है ! द्यायद भगवान् बाहातः इसीलिये तटस्य थे । भगवान् यह देख रहे थे कि तुकारामजीकी लगन इतनी जबरदस्त है कि उसपर मगबत्क्रपा करनी ही होगी, यही निश्चय करके भगवान् तुकारामजीके मनोजयके उद्योगको कौतुकके साथ देख रहे थे !

> तुका म्हणे नाहीं चालत तांतडी। प्राप्तकाळघडी आल्यावीण॥

'तुका कहता है, अधीरतारे कुछ नहीं होगा जबतक उसका समय न आ जाय।'

अत्यन्त कोमल्हृद्वय भक्त-बत्सल भगवान् पाण्डुरङ्ग इतीलिये मौन साधे तुकारामजीकी ओर अत्यन्त प्रेमसे देख रहे थे, बीच-बीचमें प्रसादकी झलक दिखा देते थे, पर जनतक इष्टकाल उपस्थित नहीं हुआ है तवतक तुकारामको चिच-शुद्धिके उपोगमें ऐसे ही लगे रहने दो, इसी विचारसे भगवान् तटस्य बने हुए थे। बिच-शुद्धिके पूर्ण होते ही, आस्थाकी भूमिके तपकर तैयार होते ही वह कक्णा-धनस्याम बरसे, पर उस मधुर मङ्गलमय प्रसङ्गकी ओर चलनेके पूर्व अभी इमलोग यह देख लंगीर समझ लें कि तुकाराम अपने चिचके सब विकारोंको दूर करके चिचको पूर्ण शुद्ध करनेके कैसे-कैसे उपाय कर रहे थे।

# ६ धन, स्त्री और मान

परमार्थ-पथमें धन, स्त्री और मान-तीन बड़ी खाइयाँ हैं। पहले वो इस पथपर चळनेवाले पथिक ही बहुत योड़े होते हैं फिर सो होते हैं उनमें चे कुछ तो पहनी पैसेकी लाईमें ही लो बाते हैं। इससे जो बचते हैं बे आगे बदते हैं। इनमेंसे कुछको दूसरी लाई (ब्रीकी) ला जाती है। इससे बचकर जो आगे बदे वे तीसरी लाई (मानकी) में लपते हैं! इन तीनों लाइयोंको जो पार कर जाते हैं वे ही मगवतकुपाके पात्र होते हैं पर ऐसा पुरुष बिरहा ही होता है।

> विरळा ऐसा कोणी । तुका त्याचे कोटांगणीं । 'ऐसा विरका जो कोई हो, तुका उसके चरणोंमें कोटता है ।'

तकारामजीका मनःसंयम बड़ा ही प्रचण्ड था, इससे पहली दो बाइयोंको तो वह अनायास पार कर गये। तीसरी खाईको पार करनेमें उन्हें भी कुछ कठिनाई पड़ी, ऐसा जान पहता है। तुकाराम रणधीर महावैष्णव वीर ये, उनका वीरताका बाना ऐसा कसा हुआ था कि कहींसे उसमें कोई दिलाई नहीं, पहलेसे ही वह कसौटीपर कसा हुआ था इसलिये बह तीनों खाइयोंको पार कर गये। पहले धनकी खाई आती है। पर तकारामजीने वैराग्यकी प्रथम अवस्थामें ही धनको पत्थरके समान तुन्छ माननेका निश्चय किया, अपना सब बडी-खाता इन्द्रायणीके दहमें इवाकर लेन-देनके झगडेरे मक्त हो गये: स्त्रपति श्रीशिवाजी महाराजने उनके पास हीरे-मोती भेजे थे, तकारामजीने उन्हें देखातक नहीं और छौटा दिया। वैराग्य-सामके पश्चात् अन्ततक उन्होंने धनको स्पर्शतक नहीं किया; इससे यह जान पहता है कि उन्हें बनका मोह कभी हुआ ही नहीं। दसरा मोह क्षियोंका होता है। इस विषयमें भी उनका चरित्र आरम्भसे ही आखन्त उज्ज्वल था। अपनी स्त्रीका भी जहाँ स्मरण नहीं वहाँ पर-स्त्रीकी बात ही न्या ! उनकी दिनचर्या ही ऐसी यी कि रातको श्रीविद्रत्त-मन्दिरमें कीर्तन समाप्त होनेपर घंटे-दो-घंटे वह यदि सो ही गये तो मन्दिरमें या अपने घरमें सो लेते थे, उषाकालमें उठकर कान करके श्रीविद्वल-पूजा करके

स्वोंदयके समय इन्द्रावणीके पार हो जाते थे, सो रातको फिर गाँवमें आते और आते ही कीर्तन करने छग जाते। दिनमर मण्डारा-पर्वतपर प्रन्याध्ययन और नाम-स्मरणमें रमे रहते थे। इस दिनचर्यामें दिनको मी, ज्लीसे मिळने-का अक्सर नहीं मिळता था। इस कारण जिजाबाईको बढ़ा कष्ट था और वह धाटपर या अड्रोस-पड़ोसमें अन्य ज्लियोंके पान अपना रोना रोती हुई प्रायः दिखायी देती थीं! जिस पुरुषमें ऐसा प्रवर वैराग्य हो उसे ज्लीका मोह क्या ? पर-पुरुषको मोहनेवाळी ज्लियाँ तो उन्हें रीछनी-सी जान पड़ती थीं।

तुका म्हणे तैशा दिसतील नारी । रिसाचिया परी आम्हा पुढें ॥

'तुका कहता है, वैसी नारियाँ हमारे सामने आती हैं तो रीछनी-सी लगती हैं।' रीछनी गुदगुदी करके प्राण हरण करती हैं। वैसे ही परमार्थी पुरुष यह जाने कि जियोंका सङ्ग नाहा करनेवाल है और उनसे दूर रहे। यही तुकारामजीके मनका निश्चय था। स्त्रैण पुरुषोंकी दो-चार अभङ्गोंमें उन्होंने खूब खबर ली है। साधक कैसा होना चाहिये, यह बतलाते हुए वह कहते हैं—

पकार्ती लोकार्ती श्लियांसी भाषण । प्राण गेला जाण करूँ नये ॥

'एकान्तर्मे या लोकान्तर्मे (भीड-भड़क्केमें) भी क्लियोंसे भाषण,
प्राण जाय तो भी, न करे।

णायकमें इतनी इदता होनी चाहिये, तमी तो उसका बैराग्य टिक सकता है। इस इदताके न होनेसे नये-पुराने सैकड़ों गुरु, नावाजी, महाराज, परम्मरामिमानी और सुचारक दयादाशिय्य और वनितोद्धारकी बातें करते-करते कहाँ-से-कहाँ जाकर गिरते हैं यह तो इमलोग नित्य ही देखा करते हैं! तुकाराम या समर्थ रामदास-जैसे वैराग्यशिखामणि सरपुरुषोंका ही यह काम है कि जी-जातिकी उलतिका उपाय करें, यह अधकचरोंका काम नहीं है। जिन्होंने अपना उद्धार नहीं किया या नहीं जाना वे दूसरोंका उद्धार क्या करेंगे ! उद्घार और उन्नतिक नामपर केवल अपनी अधोगति कर लेंगे । इसलिये इन बार्तोमें साधकोंको साधन-अवस्थामें अस्यन्त साधधान रहना चाहिये । इसीमें उनका कस्याण है । अस्तु ! तुकारामजी वैरायके मेकमणि थे । एक बारकी कथा है कि वह भण्डारा-पर्वतपर हरि-चिन्तनमें निमग्न थे । जब एक जी अपने मनते हो या किसीके उमारनेते हो, तुकाराम-जीकी परीक्षा करने उनके पास एकान्तमें गयी । उस अवसरपर तुकाराम-जीके मुखले दो अमङ्ग निकले हैं । एक उस जीका माव जाननेपर भगवान्ते निवेदन किया है और दूसरेमें उस जीसे उन्होंने अपना निश्चय बताया है । वे दोनों अमङ्ग प्रसिद्ध हैं—

क्षियांचा तो संग, न को नारायणा । काष्टा या पाषाणा मृतिकेष्या नाठने द्वा देव, न षडे मजन । लांचावलें मन, आवरेना ॥ष्ठु०॥ इटिमुखें मरण, इंद्रियांच्या द्वारें । लावष्य तें खरें, दुःखमूठ ॥२॥ तुका म्हणे जरि, अग्निजालासाषु । तरी पावे बार्ष् संघटणे ॥२॥

ंदे नारायण ! क्रियोंका सङ्ग न हो, काठ, पत्यर और मिट्टीकी भी क्रीकी मूर्तियाँ वामने न हों । उनकी माया ऐसी है कि भगवान्का स्मरण नहीं होता, भगवान्का भजन नहीं होता । उनसे परचा हुआ मन बसमें नहीं आता । उनके नेत्रोंके कटाक्ष और मुखके हाब-भाव इन्द्रियोंके रास्ते मरणके कारण होते हैं । उनका लावण्य केवळ दुःखका मूल} है । तुका कहता है, अग्नि यदि साधु भी हो जाय तो भी उसका संसर्ग वाषक (जलानेका कारण) ही होता है । इसिल्ये इनसे बचाओ, इनका सङ्ग जिसमें न हो ।

तुकारामजी फिर उस स्त्रीको सम्बोधन कर कहते हैं-

पराविया नारी, रखुमाईसमान । हें गेर्डे नेमून, ठायींचींच ॥१॥ जब्दैं वो तुं माते ! न करी सायास । आम्हीं विष्णुदास, तैसे नव्हों न साहावे मज, तुझें हें पतन । नको हैं बचन, हुट बदों ॥२॥ तुकां म्हणे तुज, पाहिजे श्रतार । तरी काप नर, थोडे झाळें॥३॥

पर-स्नी किनमणीमाताके समान है, यह तो पहलेसे ही निश्चित है । इसिक्षिये माँ ! तुम जाओ, मेरे लिये कोई चेष्टा न करो । इमलोग विष्णु-दाल हैं—यह नहीं हैं । तुम्हारा यह पतन मुझले नहीं सहा जाता, फिर ऐसी बुरी बात मत कहो । तुका तो यही कहता है कि यदि तुम पति चाहती हो तो संसारमें नर क्या कम हैं ?'

तकारामजीने उसे भी रखमाई कहा, माता कहा, अपना निश्चय बताया और विदा किया । तात्पर्यः परमार्थमें कतक और कान्ताकी जो दो बड़ी भारी बाधाएँ हैं वे तकारामजीके चित्तमें कभी बिंध नहीं सकीं, इससे इस विषयमें उन्हें मनोनिग्रहका कोई विशेष प्रयत्न करनेका कारण ही नहीं था। जन्मते ही वे शीखवान और विरक्त थे। पर-धन और परदाराकी इच्छा पामरीके ही चित्तमें उठा करती है। तकारामजीने उनके सम्बन्धमें कहा है कि 'परस्त्रीको माता कहते हए उनका चित्त आप ही अपनेको काजित करता है।' जो लोग ऐसी अग्रभ वृत्तियोंसे पीडित हैं पर जो बिवेक और वैराग्यसे उनका निरोध करते हैं उनकी वीरता भी प्रशंसनीय है। परन्तु जिनके हृदयाकाश्चमें ऐसी हीनवृत्तियोंके बादल उठते ही नहीं वे ही सच्चे सदाचारी हैं। जिस सदाचारमें फिस्डनेका भय या संश्य रहता है वह सन्ना सदाचार ही नहीं है। पापकल्पनाकी हवा भी पुण्यपुरुषोंके चित्तको खगने नहीं पाती । ऐसे पुरुष ही शक्ति और पवित्र होते हैं । तुकाराम ऐसे ही पुरुष ये यह कहनेकी आवश्यकता नहीं । जिनकी निष्कलक ग्रचितारे देहु-सा गाँव पुण्य-क्षेत्र हो गया और इन्द्रायणी पतित-पावनी हुई, जिनके दर्शनसे इजारों जीव तर गये, जिनके नाम-संकीर्तनसे प्रसिद्ध पापी पछताकर पुण्यात्मा हो गये। वह तुकोबाराय विश्वद्ध श्रुभ

पुण्यराशि ये यह कहनेकी कोई आवश्यकता नहीं । तात्पर्यः कनक और कान्ता, जिसके चक्करमें सारा संसार पड़ा हुआ है, तुकाराम उनसे सदा ही विभुक्त रहे । उनका वैराग्य अचल था ।

मनुष्यमात्र मानकी इच्छा करता है। कौन नहीं चाहता कि लोग इमें अच्छा कहें, लोगोंमें हमारी बात और इजत रहे ! केवल दो ही ऐसे हैं जिन्हें मानकी परवा नहीं होती, एक वह जो किसी व्यसनमें फँसा, दुराचारमें घँमा रहता है और दूसरा वह जो सत्यासत्यमें मनको साक्षी रखकर नारियलके ब्रथके ममान मीघा ही बढा जाता है! ये दोनों ही नि:मक और निर्लंज बने रहते हैं । पहला रहता तो है सक्में ही, पर व्यसन-दराचारसे वह इतना पाषाणहृदय हो जाता है कि उसे लोक-निन्दा या लोक-स्तुतिकी कुछ भी परवा नहीं रहतो । दूसरा चित्त-शुद्धिके लिये तथा अपने उद्योगकी सिद्धिके लिये जान-बझकर जनसमदायसे अलग ही रहता है और आत्मविश्वास होनेसे निन्दा-स्तुतिकी परवा नहीं करता । दोनों ही प्रकारोंके मनुष्य संसारमें बहत ही कम हैं, बाकी सब लोग लौकिक मानके ही पीछे लगे हए हैं । आचार-विचार, लोक-लाज या वैदिक कर्मानुष्ठानमें सबका बस यही ध्यान रहता है कि लोग हमें अच्छा कहें । इसके परे वे और कुछ नहीं देख सकते। नहीं समझ सकते । यहाचार और लोकाचारका पालन प्रायः इमीलिये किया जाता है कि यदि ऐसा नहीं करेंगे तो लोग बदनाम करेंगे । सबसे हिले-मिले रहना, सबके यहाँ आना-जामा, बात-चीत, दावत-पार्टी, लाइब्रेरी, सभा-सोसायटी, व्याख्यान सर्वत्र नाम और मान लगा हुआ है, कहीं यह न हो ऐसा नहीं है। चन्दा भी लोग नाक-भी सिकोडकर दे डालते हैं इसीलिये कि अपनी बात रहे, मेल-माफकत बनी रहे । सामान्य जनोंका यही लौकिक आचार है। जीवनका कोई महान् ध्येय नहीं, कोई बड़ा कर्मानुष्ठान नहीं, समयका कोई मूख्य नहीं, जन्मकी सार्थकताका कुछ ध्यान नहीं, जबतक जीवन है तबतक जी रहे हैं, न उस जीवनका कुछ मतलब है, न उस जीनेका, खिवा इसके कि एक दिन पैदा हुए और एक दिन मर जायेंगे ! ऐसे ही जीव लौकिक मानके बढ़े भोक्ता होते हैं! जो कार्य-कर्ता पुरुष हैं इनका काम ऐसे लौकिक मानके पीछे पढ़े रहनेसे नहीं चल सकता । अस्तु, तुकोवाराय सत्यारत्यमें मनको साक्षी रतकर अपने परमार्थ-मार्गपर चलते गये, लोग बात कहते हैं इसका विचार करनेकी उन्होंने आवस्यकता ही नहीं रखी—लौकिक मानका ही त्याग कर दिया। यह त्याग उन्होंने तीन प्रकारते किया—(१) लोगोंका ही त्याग किया। (२) एकान्तमें रहने लगे और (३) निन्दा-स्तुतिकी कुछ परवा नहीं की। यह सब उन्होंने कैसे किया, यही आगे देखना है।

## ७ 'अरतिर्जनसंसदि'

परमार्थके साधकको चाहिये कि लोगोंके फेरमें कभी न पड़े । लोग दोगुँहे होते हैं । ऐसा भी कहते हैं, वैसा भी कहते हैं । प्रश्वमें रहिये तो कहेंगे कि दोषी है और प्रश्वम छोड़ दीजिये तो कहेंगे कि आलसी है । आचार-पालन कीजिये तो कहेंगे कि आहम्बर है और आचार छोड़ दीजिये तो कहेंगे महाभ्रष्ट है । सत्सङ्ग कीजिये तो ध्वहं भगत वने हैं? कहकर उपहास करेंगे और सत्सङ्ग न करें तो कहेंगे कि वहा अभागा है ! निर्धनको दिख कहेंगे और सत्सङ्ग न करें तो कहेंगे । वोलिये तो बाचाल और न बोलिये तो अभिमानी ! मिलने जाहये तो खुसामदी और न बाह्य तो अभिमानी ! विवाह करें तो लम्पट, न करें तो नपुंस्क ! निश्चन्तानको कहेंगे चाण्डाल है; और जहाँ वाल-गोपाल दिखायी रेंगे, वहाँ कहेंगे यह तो पापकी जड़ है । मृदङ्ग जैसे दोनों तरफले बजता है वैसे हो लोग दोगुँहसे वाल करते हैं । तारपर्य, ध्वमनकी तरह बन भी ग्रहण करते नहीं बनते?; हसलिये जो अपना हित चाहता हो वह ध्वनको त्याग कर' हरि-मजनका सरळ मार्ग आदर और प्रेमसे स्वीकार करे । संसारमें तो घनवानका ही मान होता है।' अपने माता-पिता, माई-बहिन, क्वी-पुत्रतक भी द्रव्य होनेते ही अधिक मानते हैं, यह अनुभव तो सभीको है। इसके अपवाद भी हैं पर उनसे सिद्धान्त ही पुष्ट होता है। पर प्रश्न यह है कि घनके पीछे पड़कर उसीमें सारा जीवन खगा देनेका अन्तिम फळ क्या है! सायमें तो लँगोटी भी नहीं जातीं। मृत्यु-समयमें अपने प्यारे भी तो किसी काम नहीं आते। तुकारामजी कहते हैं, 'धनको अशाश्वत भाग्य समझो।' अशाश्वतमात्रसे तुकारामजीका जो जैसे उचाट हुआ और शाश्वत परमात्म-सुख प्राप्त करनेका निश्चय हुआ, वैसे ही जन और जनाचारमें समय और बुद्धि खगाना उनके किये भार हो गया, सङ्कसे जी उना और निश्चक्न प्रिय होने लगा।

नको नको मना गुंतूं मायाजाळीं। काळ आला जवळी प्रासावया।।

दि मन ! मायाजालमें मत फँतो, काल अब मतना चाहता है। ' इस प्रकार मनको उपदेश देते हुए तुकाराम श्रीपाण्ड्रस्क्की धरणमें गये । एकान्तमें हरि-नाम-संकीर्तनका मुख यथेष्ट ल्रुटते बनता है और लोग भी बहाँ तंग करने नहीं आते, इसलिये तुकाराम एकान्तमें ही रमने लगे । तुकारामजीका एक अभंग है— 'देवाचा मक्त तो देवासीच गोड' (भगवान्का भक्त भगवान्को ही प्यारा होता है)। इस अभंगमें तुका-रामजी वतलाते हैं कि भगवान्का प्यारा भक्त औरोंका प्यारा नहीं होता, लोग उसे पागल समझते हैं, कोई भी उसे अपना नहीं कहता, वह निर्जन बनमें या ऐसे ही स्थानोंमें रहता है जहाँ लोग नहीं रहते, वह प्रातःकान कर भूत रमाता और कण्डमें तुलसी-माला बारण करता है, उसका यह भेष देखकर अपने-पराये सभी उसकी निन्दा करते हैं। यह सव तुकारामजीने मानो अपना ही चरित्र संक्षेपचे कहा है, और फिर कहाते हैं "कन्मकर वह सबसे अलग हुआ, इसीलिये वह दुर्लंभ होकर मगवान्को प्रिय हुआ। दुका कहता है, इस संसारते जो रूठा उसीने सिद्ध-पन्थपर पैर रखा।' तुकाराम गाँवमें केवल कीर्तनके लिये आते ये, पर इतनेसे भी उपाधि हुई। तुकाराम यह सोचते ये कि सब लोग कीर्तन-अवण करें, नाम-मुख मोगें और आत्मोद्धार कर लें। पर कितने ही लोग ऐसे ये कि घर ही सो रहते 'और कितने ऐसे भी ये कि कीर्तन मुनने आते ये पर मन लगाकर कभी मुनने नहीं ये ! इसलिये तुकारामजी कहते हैं—

भी अपना ही विचार करूँ तो अच्छा है, इनके उद्धारका विचार करूँ तो इससे इन्हें क्या ! मेरी भी इन्हें क्या परवा ! अपना-अपना हित तो सभी जानते हैं, इनकी इच्छाके विरुद्ध इन्हें भगवलाम-कीर्तनमें क्याते दु:ख होता है । इरि-कीर्तन कोई सुनें, न सुनें, या अपने घर सुखसे सो रहें, जो इच्छा हो करें । तुका कहता है, मैं अपने लिये करुणा-प्रार्थना करता हूँ । जिसकी जो बासना होगी वही उसे फलेगी।

## ८ इतर्कियोंके कारण मनक्षोभ

इस प्रकार भगवान्को प्रसन्न करनेके लिये ही वह अब कीर्तन करने हमो । पर इस अवस्थामें भी अनेक प्रकारके तर्क-कुतर्क लेकर लोग उनके पास आते, कोई बाद उपस्थित करते या कोई शङ्का उठाते और उन्हें तंग करते । तुकारामजीको यह भी बड़ी उपाधि जान पड़ी ।

कोणाच्या आवारें, करूं मी विचार । कोण देईल बीर मास्या जीवा।।

(किसके आधारपर में विचार करूँ ! मेरे जीको धीरज कौन देगा !' संतोंकी आजारे में भगवानके गुण गाता हूँ ! मैं शास्त्री नहीं, वेदवेचा नहीं, सामान्य शुद्र हूँ ! ये लोग आकर मुझे तंग करते हैं, मेरा बुद्धिमेद किया चाहते हैं, बतलाते हैं कि भगवान् निर्गुण-निपकार हैं, हसकिये हे मगबन् ! अब तुम्हीं बताओ तुम्हारा भजन करूँ या न करूँ—

किलयुगीं बहु कुशल हे जन । छिळितील गुण तुझे गातां ॥ ६ ॥ मज हा संदेह झाला दोहोंसवा । भजन करूं देवा किंवा नको ॥ ४ ॥

'किल्युगर्में लोग बड़े कुशल हैं। तुम्हारे गुण जो गायेगा उसे ये स्तावेंगे। इसल्यि मुझे यह सन्देह हो गया है कि अब तुम्हारा भजन करूँ या न करूँ !' हे नारायण ! अब यही बाकी रह गया है कि इन लोगोंको लोड़ दूँ या मर आऊँ!

्किसीके घर में तो भील माँगने नहीं जाता, फिर भी ये काँटे जबदेंस्ती मुझे कष्ट देने आ ही जाते हैं। मैं न किसीका कुछ खाता हूँ न किसीका कुछ लगता हूँ! जैसा समझ पड़ता है, मगवन्! तुम्हारी संबा करता हूँ।

नाना प्रकारके ग्रुष्क वाद करनेवाले अहंमन्य विद्वान् और भगवत्-भजनका विरोध करनेवाले पावण्डी मानो हाय घोकर तुकारामजीके पीछे पहें ये । तुकारामजीकी निष्ठाको कसीटीपर कसनेके लिये मानो उन्होंने रण-कंकण बाँचा हो । प्रायः प्रत्येक नाधकको उत्पीदन करनेके लिये ऐसे लोग सदा-सर्वत्र ही तैयार रहते हैं, पर इन शब्द-छळवादियों और पावण्डियोंका यही उपयोग होता है कि उनके द्वारा साधकको बैरान्य हद होता है । भक्तका मक्ति-प्रेम और भी बदता है । साधकको अपने द्वोध हूँदनेमें भी इनसे बढ़ी सहायता मिळती है । तुकारामजीने एक अभंगमें जो यह कहा है कि पीन्दकका घर पड़ोसमें होना चाहिये हैं (निन्दकार्यें घर असार्वे शेजारीं ) इसका भी यही मर्म है । निन्दक, पीडक, बाचाक, कुतकीं, संश्वायी आदि जीवोंकी आगे जो भी गति होती हो, पर हसमें सन्देह नहीं कि सामकके आत्मोद्धार-सामनमें इनसे बढ़ा काम निकलता है। इसिंखेये उसके लिये ये एक प्रकारसे गुरु-स्थानीय ही हैं ! अस्तु !

प्पाखण्डी मेरे पीछे पड़े हैं ! हे विडल ! मैं उनसे क्या कहूँ ! जो मैं नहीं जानता वही ये मुझसे छलपूर्वक पूछते हैं ! मैं इनके पाँच गिरता हूँ तो भी नहीं छोड़ते । तेरे चरणोंको छोड़ और कुछ मैं नहीं जानता । मेरे खिये सब जगह तृ ही तृ है ।?

नको हुए संग । पढे भजनांमधी मंग॥९॥
तुज निषेधितां। मज न साहे सर्वथा॥२॥
एका मास्या और्वे। बाद करूँ कोणांसवें॥३॥
तुझे वर्णु गुण।कीं हे राखों हुए जन॥४॥
काय करूँ एका। मुखें सांग म्हणें तुका॥५॥

'दुष्ट-एक्स न हो, उससे मजन मक्स होता है। तुझे नीचा दिखाते हैं यह मुझसे जरा भी नहीं सहा जाता। अपने अकेले जीसे मैं किस-किससे बाद करूँ ! तैरे गुण बखानूँ या इन दुष्टजनोंको रखूँ ! तुका कहता है बताओ, एक मुखसे क्या-क्या करूँ !

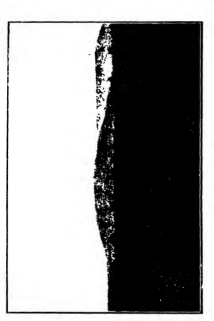
#### ९ एकान्तवासका परम सुख

एकान्तवायमं अनुपम लाभ और अपार आगन्द है। केवल एकान्त ही आधी समाधि है। लोगोंकी मीड़चे जब तुकारामजीका चित्त उचटा तब उन्हें एकान्त अधिक प्रिय हुआ। 'निरोधका बचन मुझसे नहीं सहा जाता' क्योंकि उससे जीको बढ़ा कष्ट होता है। 'जन-सङ्ग छोड़कर एकान्तमं बैठ रहना मुझे अच्छा लगता है।' सङ्ग चित्त-हित्तेवमं बढ़ा बाबक है। संगे बाढे शीण न घडे भजन त्रिविघ हे जन बहु देवा॥

'अनस्कृते आरुस्य ही बद्दता है, भवन नहीं बनता । भगवन् ! ये त्रिविष जन ही अधिक हैं।' 'इनके अनेक छल-छन्द देखनेमें आते हैं।' आनन्दकन्द भगवान् गोविन्दका ही छन्द जो चाहे वह इन नाना छन्देंकि फन्दोंमें न पहे । एकान्तमें एकिनष्ठभाव स्थिर रखते बनता है, हरि-प्रेय जमाते बनता है। द्यान्दिकोंको अपने हितका बोध नहीं होता, और तो क्या, हरि-प्रेमी उन्हें द्यनु जान पड़ता है। इचलिये 'अब अकेले ही चुप-चाप बैठ रहना अच्छा है।' एकान्त-मुखकी माधुरी क्या धखानी जाय है स्वयं चलकर देखनेसे ही उसका स्वाद मिल सकता है। एकान्तका प्रिय होना ही ज्ञान-भाग्यका महालक्षण है। ज्ञानेश्वर महाराज गीता ज्ञानेश्वरिक अच्याब १३ वेंमें ज्ञानीके लक्षण बतलाते हैं—

पवित्र तीर्य, शुद्ध घोत नदीतट, रमणीय उपयन और गुहा आदि स्थानोंमें रहना जिसे अच्छा लगता है; (६१२) जो गिरिगुहाओंमें और सरोवरोंके किनारे ही आदरपूर्वक वस जाता है और नगरमें आकर रहना पसन्द नहीं करता; (६१३) जि∮से एकान्तवास अत्यन्त प्रिय होता है, जनसंसद्से जिसे अरति हो जाती है उसीको शानकी मनुष्याकार मूर्ति जानो।'

शानीका यह रूक्षण तुकारामजीपर ठीक-ठीक घटता है । जनपदसे उनका चित्त हटा, नगरमें रहना उन्होंने छोड़ ही दिया। गोराडा, भामनाथ या भण्डारा, इन्होंमेंचे किसी पर्वतपर वह सारा दिन रहते थे। भण्डारा पर्वतपर पश्चिम तरफ एक गुहा है और उसके पास ही एक झरना है। इसी स्थानमें वह रहते थे। पर्वतके शिखरपरसे चारों ओरका हस्य बढ़ा ही सुद्दावना है-दूर-दूरतक छोटे-बढ़े अनेक पर्वत हैं, चारों ओर हरियाब्डी



भण्डारा पहाड़

छायी ढई है, बीचमें इन्द्रायणी बह रही हैं और जहाँ-तहाँ छोटे-बड़े अनेफ बल-प्रवाह दिखायी देते हैं। ऐसे सशोभित उस भण्डारा-पर्वतको तुकाराम-बीके समागमसे तपोवन होनेका सौभाग्य प्राप्त हुआ । उनके हरि-नाम-सङ्कीर्तनसे भण्डारा-पर्वत गाँजता था। वहाँकी तद-स्रताएँ और पशु-पक्षी तकारामकी पण्य-मर्तिके नित्य दर्शन कर आनन्दित होते थे और उनका आनन्द तकारामजीके इदयमें भी प्रतिध्वनित होता था। श्रीविद्वलरंगमें रॅंगे हुए मण्डारा-पर्वतके इन तपोनिधिकी दिव्य मर्तिके जिन नेत्रोंने दर्शन किये होंगे वे नेत्र बन्य हैं: और तो और वहाँके बक्षा पीधे, लताएँ पहर-फल तथा उस पुण्य-भूमिमें विहार करनेवाले पद्य-पक्षी और बहाँके चिरकालसे मौन साधे हुए पाषाण भी धन्य हैं! तुकारामजीको एकान्तवास बहुत ही प्रिय और पथ्यकर हुआ । निर्मलीकी जह पानीमें हाल देनेसे पानी जैसे खच्छ हो जाता है, वैसे ही एकान्तवाससे उनके चित्तकी मिलन विचयाँ खच्छ हो गयीं। उनका अन्तःकरण रमणीय और प्रसन्न हो गया । गीताके छठे अध्यायमें 'शचौ देशे प्रतिष्ठाप्य' आसन लगानेके लिये 'शचि देश' का जो सङ्केत किया है उसपर भाष्य करते हुए शानेश्वर महाराजने एकान्तवास-का बढ़ा ही मनोरम बर्णन किया है। वह शक्ति अर्थात पवित्र देश ऐसा सरम्य होता है कि 'वहाँ सख-समाधानके लिये एक बार बैठनेसे फिर ( जस्दी ) उठनेकी इच्छा नहीं होती, वैराग्य दुना हो जाता है । संतोंने जो स्थान बसाया वह सन्तोषका सहायक, मनका उत्साहवर्धक और धैर्यका देनेवाला होता है। ऐसे स्थानमें जो अभ्यास करता है वह हृदयमें अनुभव वरण करता है । रम्यताकी यह महिमा वहाँ अखण्ड रहती है । १ ( १६४-१६६ ) तात्पर्यः एकन्तवासके श्रुचि प्रदेशमें शान-वैराग्यका बळ दना होता है, इच्छा हो या न हो तो भी अभ्यास स्वयं ही हृदयमें प्रवेश करता है, चित्तके मलिन संस्कार नष्ट हो जाते हैं और चित्त प्रसन्न होता है, इतना सुख और समाधान होता है कि दिन-रात कैसे बीतते हैं सो भी नहीं जान

पहला, भगवत्प्रेमके तरडोंमें विहार करते-करते जीव-भाव ही विकीन हो बाता और अखण्ड अद्यानन्दका अनुभव प्राप्त होता है। हसीकिये तो साध-संत गिरि कन्दराओंमें, नगरसे दर जलाद्ययके तीरपर सर्वसङ्ग परित्याग करके बैठ जाते हैं। नगरोंमें बैठे-बैठे चाहे जितने ग्रन्थ पढ जाहये या लिख डालिये, व्याख्यान सुनिये या दीजिये, दिन-रात चर्चा कीजिये, तो भी शब्दोंके खिलवाडके सिवा और कछ भी इनसे हाथ न आवेगा, अनुभव और उसका आनन्द इनसे बहुत वर है। नर-नारियों में भरे हुए नगरीं में अनेक प्रकारके संसर्ग होते हैं, उनसे गुण-दोष अपने अंदर भी आ ही बाते हैं: शब्दोंका कोलाइल खुब होता है, पर निःशब्दका आनन्द नहीं मिलता। एकान्तके विना ज्ञान नहीं ठहरता, अनुभवका दिव्य सुख नहीं प्राप्त होता । सभी सरपुरुष इसीकिये अपने जीवनके कुछ वर्ष एकान्तवासमें बिताते हैं। घर-गिरस्तीके सम्बन्धमें इस आद्ययकी एक कहावत भी है कि क्साना बहरका और खाना देवानका<sup>5</sup> वसी प्रकार परमार्थके विषयमें भी कह सकते हैं कि सत्सक्क्से उपार्जन करे और एकान्तमें भोगे । एकान्त-के बिना परमार्थ अङ्गीभूत नहीं होता। सन निर्मेल नहीं होता। तुकारामजी-ने जो कुछ अध्ययन किया, प्रायः एकान्तर्मे किया । देह गाँवमें उनका आना-जाना लगा रहता था पर इतनेसे भी उनका चित्र दुखी हुआ। और इसका बदला उन्होंने एकान्तमें बैठकर ही चुकाया। एकान्तवासके अपने अनुभवके सम्बन्धमें उनके दो अमंग हैं---

> वृक्षवर्ती आम्हां सोहरी वनचरें। पद्मीये सुस्वरें आरुवीती॥९॥ येणें सुस्वें रुचे पर्काताचा वास। नाहीं गुणवीव आंगा येत॥ धु०॥

### विच्युद्धिके उपाय

आकाशमंबप पूषिवी आसन ।

रमे तेर्षे मन क्रीडा कर्के ॥ २ ॥
कंथाकुमंडक देह उपचारा ।

जाणवीतो बारा अबसक ॥ ३ ॥
हिरेनामे मोजनप्रवडी विस्तार ।

करूनी प्रकार संबूं रूची ॥ ४ ॥
तुका महणे होंय मनासी संबाद ।

आपकाची वाढ आपन्यासी ॥ ५ ॥

इस एकान्त उपवनमें, 'वृक्षवछो और वनचर ही हमारे अपने लोग हैं। पक्षी भी सुखर गायन कर मनाते रहते हैं। इसी सुखकं कारण एकान्तवास अच्छा लगता है, किसीके गुण-दोघ अपनेको नहीं लगते। ऊपर आकाशका मण्डप तना है, नीचे पृथ्वीका आसन है; जहाँ मन रमता है वहीं बैठकर आनन्द करता हूँ। हरि-नाम-रसके उत्तम भोजन तैयार कर ययाकि सेवन करता हूँ। तुका कहता है, मन-ही-मन संवाद-सुख भोगता हूँ, आप ही अपनेसे वाद-विवाद कर लेता हूँ। ये सब सुख एकान्तमें प्राप्त होते हैं, इसलिये एकान्त मुझे प्रिय है।

क्षेत्रों मनासर्वे जीवाच्या संवादें ।
कौतुकें विनोदें निरंजनी ॥ १ ॥
पन्नीं पब्रितें तें रुने केळेकेळां ॥
होतसे डोह्ना आवडीसी ॥ छु० ॥
पकांतानें सूख जबतें जिल्हारीं ।
वीट परिचारीं बरा आता ॥ २ ॥
जगापेसी बुद्धि नन्हें आतां कदा ।
कंपट गोर्सिदा सार्खो पार्यी ॥ ३ ॥

आणिक ते चिंता नरूगे करावी ।

नित्य नित्य नवी आवडी हे ॥४॥
तुका म्हणे चडा राहिला पडोन ।

पांडरंगी मन विसांवर्ले ॥॥॥

ंतिरख़न (मायातीत) के चरणोंमें बैठकर कीतुक और विनोदके साथ अपने जीकी वार्ते किया करता और मनके साथ खेलता रहता हूँ। जो पच जाता है वही बार-बार कचता है, वह किच बराबर बदती ही जाती है। एकान्तका सुख ही अब हृदयमें बैठ गया है, जनसंग और बाह्य उपाधियोंसे चित्त उचट गया है। अब जग-जैसी बुद्धि ही नहीं रही, मगवानके चरणोंका छम्पट हो गया हूँ। अब और कोई चिन्ता नहीं करनी पड़ती, यह माधुर्य ऐसा है कि नित्य नया आनन्द मिलता है। तुका कहता है, अब यही अम्यास हो गया है। श्रीपाण्युरक्कमें मनको विश्राम मिल गया है।

श्रीपाण्डुरङ्गके चरणोंमें आपको वह विश्राम-मुख मिला कि आपके मनकी सारी चिन्ता और व्याकुलता दूर हो गयी, और श्रीपाण्डुरङ्गके चरणोंमें आपको वह आनन्द मिलने लगा जिसके निरन्तर मोगते रहनेकी हच्छा ही बदती जाती है, और यही हच्छा, यही कचि नित्य-नये स्वाद ले रही है। यह नित्य-नया आनन्द मोगिये खूब मोगिये; काल आनेपर हसी आनन्दके गर्भते श्रीकृष्णका जन्म होनेवाला है, तब हमें भी उनके जन्मपर वधाईकी मिटाइयाँ मिलंगी। उनहींके लिये हम अधीर हो उठे हैं।

## १० अहंकार कैसे गला ?

जीवमें अहंकार सहज ही होता है ! आत्मस्वरूपको वह दाँके रहता है, इसीलिये शास्त्र बतलाते हैं कि अहंकार तामस है। इस तमोमय अहंकार-के अनन्त प्रकार हैं! देह मैं हूँ, जीव मैं हूँ, ब्रह्म में हूँ, ये सब अहंकारके ही मेद हैं। देह मैं हैं, इसे मिलन अहंकार कह सकते हैं और ब्रह्म में हूँ, इसे उज्ज्वक अइंकार कह सकते हैं । 'देह मैं हूँ' कहनेके साथ ही अहंकार-की लाखों चिनगारियाँ निकलती हैं। इस, बन, विद्या, गुण, कीर्ति आदि जीवके अहंकारके विषय होते हैं। देहा, भाषा, धर्म, वर्ण, जाति, कुल आदि भी अहंकारके विषय बनते हैं। वेदान्त-शास्त्र यह बतलाता है कि गण-दोष प्रकृति-स्वभाव हैं इस्रहिये जीवको उनसे कोई हर्ष-विषाद न होना चाडिये। एककी स्तति और दसरेकी निन्दा करनेका भी वस्ततः कोई कारण नहीं है: पर मजा यह है कि ज्ञानी-अज्ञानी सबके सिरपर यह अहंकार सवार रहता है। प्रकृतिके परे जो परमात्मा है उनकी ओर जबतक आँखें नहीं लग जातीं तबतक यह अहंकार किसीको भी नहीं छोडता । जीव और परमात्माके बीच यह परदा लटक रहा है, जबतक यह नहीं हटता तबतक परमात्माके दर्शन भी नहीं होते । ज्ञानेश्वर महाराज कहते हैं कि श्वह धन त्याग दो, अपना शब्दज्ञान भक्त जाओ, सबसे छोटे बन जाओ, ऐसा करनेसे मेरे समीप आओगे ।' ( ज्ञानेश्वरी ९-३७८ ) यह सच है, पर भगवत्कृपाके बिना अइंकार सर्वया दूर नहीं होता । जैसे-जैसे अहंकारका एक-एक परदा फटता जायगा वैसे वैसे परमातमा सम्मूख होते जायँगे, जब सब परदे फट जायँगे तब उनसे मिलन होगा । अहंकार विद्वानोंके पीछे तो सबसे अधिक लगता है। ज्यों ही कोई कला या विद्या प्राप्त हुई त्यों ही यह उसके आडमें अपना आसन जमाता है। कोई गुण या विद्या न होते भी अहंकारका उग्र हो उठना केवल अज्ञान और मूर्खत्वका लक्षण है। चित्तमें ऐसे अइंकारको पाळते-पोसते हए अपरी दिखावमें नम्रता बारण करना धुतोंकी एक धुर्तता है। उससे कल्याणका साधन कुछ भी नहीं होता । अहंकार मौजद है और इसे जानकर क्लेश भी होता है, यह साधकका कक्षण है । और अहंकार 'है तो कहाँ है, इसका कोई स्मरण ही नहीं' यह शानबान्का व्यक्षण है। अस्तु ! तुकारामजीको पहले-पहल जब कोग बानने और मानने क्यो, उनका जहाँ तहाँ सम्मान होने क्या, लोगोंपर उनकी बाणीका प्रभाव पढ़ता दीलने क्या तब अहंकारकी कुछ उपाधि उन्हें भी होने क्या थी। पर तुकारामजी गाफिल नहीं थे, उन्होंने इस चोरको अंदर दुसते देख किया और भगवान्को पुकारा, ऐसा पुकारा कि अहंकारकी हृत्वि ही उनकी मिट गयी। भगवत्येम जैसे-जैसे बढ़ता है कर्वा भगवान्को है भरा नहीं, यह भाव जैसे-जैसे बलवान् हो उठता है तैसे-तैसे अहंकारकी हवाका बहना भी बन्द होता जाता है—

पदोपदीं नारायणा । तुमची करीन भावना ॥

पद-पदपर हे नारायण ! तुम्हारा ही घ्यान करूँगा'—हस अन्तरङ्ग अम्यासले यह सब नारायणरूप मासने लगता है और उसके साथ अहंकारं भी नष्ट होता जाता है । अहंकारादि सब जीव-भावोंके नष्ट होनेका एक ही उपाय है और वह है चित्तको प्रेमानन्दके साथ नारायणके घ्यानमें लगा देना । तुकारामजीने भक्तिके बक्तसे ही हन सब हृत्तियोंको जीता । अहंकार, लोकप्रियता, मान—ये सब लोकैषणाओंके बादल उत्कट मिक्तके सूर्योदयके होते ही गल गये । इस उत्कट मिक्तका उन्हें जो अम्यास करना पड़ा वह उन्होंके मुलसे सुनें । एकान्तमें भगवान्को पुकारते हुए उनके मुलसे जो बचन निकले हैं उन्हें सावधान होकर अवण करें—

> हीन मासी याती। वरि स्तुति केली संतीं॥१॥ अंगी व स्नूंचार्ट्गर्व। मासे हरावणा सर्व॥ धु०॥ मी एक जाणता। पेसे बाटतसे चित्ता॥२॥ रास्त रास्त गेलों वाणां। तुका म्हणे पंढरिराया॥३॥

जाति मेरी दीन होनेपर भी संतोंने मेरी स्तुति की । इससे मेरे

अन्दर धर्ब घुस बैठना चाहता है इसिक में कि मेरा सर्वस्य इरण करे। द्विचको ऐसा जान पड़ रहा है कि मैं ही एक ज्ञाता हूँ। तुका कहता है। हे पण्डरिनाथ ! मेरा जीवन व्यर्थ नष्ट हो रहा है। अब रक्षा करो। प्रमु, रक्षा करो।

मजपुढें नाहीं आणीक बोलता । येसें काहीं चित्ता वाटतसे ॥१॥
याचा काहीं तुम्हीं देखावा परिहार । सर्वेत्र उदार पांदुरंगा ॥४०॥
कामकोर्षे नाहीं साढिलें आसन । राहिले वसो न देहामध्यें ॥२॥
तुका महणे आतों जालों टतराई । कठों यावें पाई निरोपिलें ॥३॥
'चित्तको कुछ ऐसा जान पढ़ रहा है मानो मेरे सामने और कोई
सक्ता ही नहीं है । हे सर्वेत्र उदार पाण्डुरक्क ! इसका कुछ परिहार तो
कीजिये । काम-कोधने अभी आसन नहीं छोड़ा, देहमें जमे ही हुए हैं ।
तुका कहता है, अब मेरे उत्तर कुछ भार न रहा । आप जानें, आपके
सरणोंमें सब निवेदन कर दिया ।

इस प्रकार भगवान्के सामने अपना हृदय खोळकर रख देना और इरकाममें उनसे सहायता माँगना बड़ी उत्कट मिक्त है। चित्तमें अइङ्कारकी ऐसी बुत्तियाँ उठती हैं जिनसे यह भागने लगता है कि मैं बड़ा पण्डित हूँ, मैंने बहुत पदा है, कितने मन्य देख डाले हैं, मैं उत्तम बक्ता हूँ, शाता हूँ, उत्तम कीर्तनकार हूँ इत्यादि। परन्तु मगवन् ! ये दृत्तियाँ सर्वस्व छीननेवाली हैं, इसलिये आप ही दयाकर इनका परिहार कीजिये। हे नारायण ! आप सर्वज्ञ हैं, उदार हैं, समर्थ हैं। आप इस अइङ्कारको मेरे चित्तसे निकाल बाहर कीजिये।

कथनीं पठणीं करनि काय । बांचुनि रहणी बायां जाय ॥९॥ 'कथनी-पठनी करके क्या होगा ! विना रहनीके सब व्यर्थ ही कारत है।' प्रन्यावलेकन खुब किया और लोगोंको ज्ञान भी खुब बताबा, पर बह ज्ञान रहनीमें-आचरणमें यदि न आया तो उससे क्या काम ! मुखसे तो अमृतवाणी निकल रही है पर स्वयं भूखसे व्याकुल हैं तो ऐसी वाणी हुई तो क्या और न हुई तो क्या ! चीनीकी चासनीमें यदि पत्यर डाक दें तो उस पत्यरको उस चासनीसे क्या ! मधुमक्सी मधु जमा कर रखती है पर उसके छत्तेको कोई और ही मार ले जाता है। लोभी कोड़ी कोड़ी जोड़कर द्रव्य संग्रह करता है और उसे जमीनमें अपने हायसे गाड़ रखता है पर वह दूसरोंके हाय आता है, इसके हाय और मुँहमें मिडी ही लगती है। इस प्रकार अनेक मार्मिक दृष्टान्त देकर तकारांमजी कहते हैं—

> आपुर्ते केर्ते आपण खाय । तुका वंदी त्याचे पाय ॥६॥ 'अपना किया जो आप खाता है पुका उसके चरण-वन्दन करता है।'

महाप्रयास करके गुब-शास्त्र-मुखले शानार्जनकर जो उस शानाकको स्वयं मक्षण करता हो, अपने शानमोगले जो आप ही तृत होता हो, जिसका शान आचरणमें उतर आया हो वही बक्ता चन्य है। स्वयं शान मोगकर जो दूसरोंको शान-मोज देता है वह शानदाता चन्य है! हरिकीर्तन करते हुए शानानन्दकी वर्षा करके श्रोताओंके अन्तःकरणोंको शान्त और निर्मेख करनेवाला जो हरिमक्त कीर्तनकार उस शानानन्दकी हृष्टिमें मींगकर शान्त हुआ हो, तुकारामजी कहते हैं कि उसके चरणोंका में दासानुदास हूँ, मुझमें यह सामर्च्य नहीं, लोग मेरी क्या सुनकर डोळने लगते हैं। पर मुझे अपनी वाणी नीरस ही जान पहती है, क्योंकि भगवन्! आपका उसमें प्रसाद नहीं, आपका उसमें आसन नहीं।

'अब हे पाण्डुरङ्ग ! और क्या कहूँ ! कोरी बातोंसे ही इस बैखरीकी खातिर मत कीजिये। वह प्रेमा भक्ति दीजिये जो सौभाग्यकी सीमा है। तुकाको अपना प्रसाद दीजिये।'

#### ११ खदोष-निवेदन

भगवन् ! मैं नित्य आपके गुण बलानता हूँ, श्रोताओंपर भक्तिभाव छा देता हूँ, लोग मेरी प्रशंसा करते हैं, पर मेरे अन्दर वह रस नहीं, कहनी-जैसी करनी नहीं !

'तुम्हें देखनेकी हुन्छ। करता हूँ, पर इसके अनुकूछ आचरण नहीं बनता; जैसे कोई बाहरी वेष बना छे, सिर मुँदा छे, दण्ड घारण कर छे, पर मन न मुँदावे।'

भी अपने ही चतुर बन बैठा हूँ, पर हृदयमें कोई मान नहीं है, केवल यह अहङ्कार हो गया है कि मैं मक्त हूँ। अब यही बाकी रह गया है कि नट हो जाऊँ, क्योंकि काम-कोच अंदर आसन जमाये हुए बैठे ही हैं। लोगोंके गुण-दोष टूँदते-निकालते मेरे ही अंदर आकर बैठ गये, बुढिमें प्राणियोंके प्रति मात्सर्य आ गया। तुका कहता है, लोगोंको मैं उपदेख देता हूँ पर मैं तो एक दोषको भी पार नहीं कर पाया।

मैं कीर्तन करता हूँ, नाचता हूँ, गाता हूँ; पर अन्तःकरण मेरा अभी पत्थर-सा ही कठोर बना हुआ है, वह प्रेम ही अभी नहीं मिला जो उसे पिषका दे। प्रेमकी बातें तो मैं बहुत कहता हूँ पर प्रेमसे चित्त अभी तृत्य नहीं करता, नेत्रोंसे प्रेमाशुधारा नहीं वह निकलती। चिन्तनसुखसे हृदय अभीतक प्रेममय नहीं हो उठता।

बोलविसी तैसे आणी अनुभवा । नाहीं तरी देवा विटंबना ॥

'जैसे तुम बुक्ताते हो वैसा अनुभव बदि नहीं होता तो हे भगवन् ! यह विडम्पना ही नहीं तो और क्या है !'

मीठा हो पर उसमें मिठाल न हो तो वह मीठा क्या ? शरीर-श्रङ्कार हो पर उसमें प्राण नहीं, खाँग हो पर उसमें तन्मयता नहीं, रूप हो पर उसमें ग्रुण नहीं, सम्पत्ति हो पर सन्तिति नहीं तो इनके होनेमें क्या रखा है ! तुकारामजी कहते हैं कि ऐसा ही मेरा हाड़ हो रहा है और अंदर प्रेमभावका पता ही नहीं क्याता कि कहाँ है । इससे अच्छा तो तुकारामजी कहते हैं कि यही है कि छोगोंमें मेरी बदनामी हो, साधु कहकर जो लोग मेरी सेवा करते हैं वे सब निन्दा करते हुए मेरा तिरस्कार करें, क्योंकि ऐसा होनेसे में तुम्हारी सेवा एकान्त मनसे कर सकूँगा।

'पापकी में गठरी हूँ। अपने पैरोंमें मैंने अपनी चरणखेबारूप चौर बैठा रखा है। दण्ड दो मुझे हे नारायण ! और मेरा मान-अभिमान उतारो। हे भगवन् ! धूर्तता करके लोगोंसे मैं अपनी सेवा कराता हूँ। तुका तेरा हुआ न संसारका, दोनोंसे गया, केवल चौर बना रहा!'

सक्चे हरि-प्रेमसे अन्तरंग रँगने लगा, सारा खेल श्रीहरिका है, वहीं कर्ता, हतां, भतां है, जीवके अहंभावके लिये कहीं करा-दी भी क्याह नहीं। तरकका द्वार अभिमान भगवान्से अलग करनेका ही काम करता है, यह सत्य जैसे-जैसे तुकारामजीको प्रतीत होने लगा तैसे-तैसे जन-मान पानेकी इच्छा उनकी समूल नष्ट हो गयी। लोग साधु-महाला कहकर भजते हैं, देवता कहकर पूजते हैं, स्तृतिस्तोत्र गाते हैं, प्रेम और आग्रहसे उत्तय मिष्टान्न भोजन कराते हैं, हस समूचे लोकादरकाण्डसे तुकारामजीका जी ऊव गया, उनके ध्यानमें यह बात आ गयी कि यह जन-मान मुझे बरतीपर पटककर मेरे परमार्थका सत्यानाद्य करनेवाला है। जिस मान, सेवा, स्तृति और गौरवके लिये शानी भी तरसा करते हैं उसके तापसे तुकारामजीका चित्त रुख होने लगा, जन-मानका वह ताप उनके लिये तुस्सह हो उठा।

मका म्हणे जन । परी नाहीं समाधान ॥१॥ माहों तळमळी चित्त । ॲंतरलें दिसे हित ॥२॥ इपोचा आदार । नाहीं, दम्म जारू फार ॥२॥ ध्वन कहते हैं, तुम मक्त हो; पर इसने समाधान नहीं होता । चित्त विकल रहता है, हित दूर ही रह जाता है। कृपाका आधार नहीं, केवल हम्म बढ़ गया है ।?

नक्हें सुख मज न रूगे हा मान । न रहि हे जन काय करूं ॥ ९॥ देह उपचारें पोठतसे अंग । विद्युत्य चांग मिष्टाल हैं ॥वृ०॥ नाइकने स्तुति बानितां भोरीव । होतो माझा जीव कासावीस ॥ २॥ तुज पाने पेसी सांग कांहीं कठां । नको मृगजका गोर्नूमज ॥ ३॥ तुका म्हणे आर्ता करीं माझें हित । काढानें जठत आर्गीतृनी ॥ ४॥

'इसमें मुझे कोई मुख नहीं है, ऐसा मान मुझे नहीं चाहिये, पर ये कोग नहीं मानते, क्या करूँ ? देहके इन उपचारोंने शरीर छुलस रहा है, यह उत्तम मिष्टाज विष-सा लग रहा है। लोग बड़ी प्रशंसा करते हैं पर मुझसे वह सुनी नहीं जाती, जी छटपटाया करता है। तुम जितमें मिलो ऐसी कोई कला बताओ, मृग-जलके पीछे मत लगाओ। तुका कहता है, अब मेरा हित करो, इस जलती हुई आगसे निकालो।'

> त्रोक महणती मज देव । हा तों अधर्म उपाव ॥ १ ॥ आतां कळेल तें करी । शीस तुक्ते हार्ती सुरी ॥ छु०॥ अधिकार नाहीं । पूजा करिती तैसा काहीं ॥ २ ॥ मन जाणे पापा । तुका स्हणे मायवापा ॥ ३ ॥

(कोग मुझे (ईश्वर ) बतलाते हैं, यह तो अधर्म ही पल्ले बाँघ लेना है। अब जैला समझ पड़े बैला करो, यह शीश तुम्हारे हायमें और कृपाण भी तुम्हारे हायमें हैं। लोग मुझे जैला पूजते हैं बेला तो मेरा कोई अधिकार नहीं है; क्योंकि मन तो पापोंको जानता है। तुका कहता है, तुम्हीं मेरे मा-बाप हो। संभार तो बाहरी रंग देखता है, उसीपर मोहित होता है, पर मनका हाल तो मन ही जानता है। लोगोंसे अपनी एजा कराना तो अधर्म है, अधोगतिका मार्ग है और फिर मैं तो इसके योग्य नहीं। इसिलये कहते हैं कि मुझे दण्ड दीजिये, अपना सिर मैंने आपके हायोंमें दे दिया है, अधर्मका उच्छेद करनेके लिये ही तो आपका अवतार है।

'तुम्हारे गुण तो गाता हूँ, पर अन्तःकरणमें तुम्हारा भाव नहीं है, केवल मंनारमें शोभा पानेका यह एक ढंग हो रहा है। पर तुम पतितपावन हो, अपनी हम बातको सच करो। मुख्ते में दास कहाता हूँ पर चिचमें माया-लोभ-आस भरी हुई है। तुका कहता है, मैं जैसा वेष दिखाता हूँ वैसा अंदर लेख भी नहीं है।'

ंबिना सेवा किये ही दास कहाता हूँ और धूर्ततासे अपना पेट मरता हूँ। तुम्हारे चरणोंमें झूठ भी कहीं चल सकता है है पाण्डुरङ्ग ! अंदरका हाल तो तुम जानते हो ।'

तुम्ही कृषा केली नाहीं। माझें चित्त मन ग्वाही ॥ २ ॥ तुका मन देवा। मन वाषां कां चाठ्य्वा ॥ ४ ॥ भुगदारी कृषा मैंने नहीं प्राप्त की, मेरा चित्त ही इसमें मेरा साखी है। मुझ तुकाको हे भगवन्! क्यों नष्ट होने देते हो १०

> कर्जे आन्ता भाव माझा मज देवा । पायांबीण जीवा आट केन्द्री ॥९॥ जीड्नी अक्षरें केन्द्री तोंडपिटी । न लगे शेवटीं हाती कांह्री ॥धु०॥ देव जोडे महणून सांग्तसे लोकां ।

माझा मीच देखा हुन्स पाने॥२॥ तुका म्हणे माझे गेळे दौन्हीं ठाव। संसार न पाय तुझे देवा॥३॥

भिरा भाव क्या है सो मुझे अब मालूम हो गया । हे भगवन् ! मैंने बो कुछ किया वह तुम्हारे चरणोंके बिना जीवको केवल कप्ट दिया । अक्षर बोइकर गाल बजाया, उससे अन्तमें कुछ भी हाय न आया । लोगोंसे कहता फिरा कि मक्तको भगवान् मिलते हैं, पर मैं स्वयं ही दुःख मोग रहा हूँ । तुका कहता है, इस तरह मेरे दोनों ठाँव गये, संसारसे हाय बो बैठा और तुम्हारे चरण भी नसीव नहीं हुए ।'

> काय आतां आमही पोटिच मरातें । जग चाळवावें मक म्हणू॥१॥ ऐसा तरी एक सांगाजी विचार । बहु होतों फार कासावीस ॥छु०॥ काय कवित्वाची घाळुनियां रूढी । कर्ल जोडाजोडी अझरांची ॥२॥ तुका म्हणे काय गुंपोनि दुकाना । राहों नारायणा करूनि धात ॥३॥

'तो स्या अब पेट ही भरतेका धन्या करूँ ! भक्त कहकाऊँ और इसके पीछे चलूँ ! और कुछ नहीं तो यही एक बात बता दीजिये, जी बहुत ही छटपटा रहा है, उसे कुछ तो शान्ति मिले । स्या कविता बनाने-की रुढि चलाकर अक्षरोंको जोड़ा करूँ ! तुका कहता है, हे नारायण ! बताओ स्या करूँ ! स्या दुकानका जाल बुनकर आत्मघात करके रहूँ !' नामाचा महिमा बोल्लिये ःत्कर्षः। अंगा काहीं रस नयेचि तो ॥९॥ तुका महणे करा आपुरुग महिमा। नका आर्ड भूमीबंगे मण्ड्या॥२॥

'नामकी महिमा बड़े उत्कर्षके माथ बखानी, पर उसका रस कुछ मी अपने अंदर नहीं पाया । तुका कहता है, मगवन् ! अब आप अपनी महिमा दिखाइ थे, मेरे घर्मका ख्वाल मत कीजिये ।'

प्रत्योंको देखा और सुना, वे ही देखी-सुनी बातें मैंने छोगोंसे कहीं, पर मेरे ही अन्तःकरणमें नहीं वैठी । जो बोछ जैते-सीले, बैसे गुँहसे निकाले, पर वैता रस तो नहीं मिळा ।' अनेक मक्कट्य चित्तमें भरे हुए हैं, सक्कट्यका नाध तो नहीं हुआ; यह करूँगा, वह करूँगा इत्यादि बातें मन अभी सोचता ही रहता है । बुद्धिमें स्थिरता नहीं । 'बुद्धि नाहीं स्थिर । तुका म्हणे धान्या धीर ॥' तात्वर्य, प्रन्योंका ज्ञान मैं कीर्तनमें छोगोंको बढ़े आवेशके साथ बतळाता हूँ सही, पर मेरा चित्त अभी हरिप्रेमसे नहीं मीगा, बुद्धि व्यव-सायात्मिका नहीं हुई, नानाविच सक्कट्योंसे प्रसी हुई है और मेरी यह हाळत है कि कहता कुछ हूँ और करता कुछ और हूँ, नामकी महिमा क्षोगोंको बतळाता हूँ, पर वह नाम-रस मेरे अन्तःकरणमें नहीं उत्तरा ।

भीतेको जो सिखा दीजिये वही वह पदा करेगा, मेरी भी वैसी ही दशा है। स्वप्नके राज्य-भोगसे कोई राजा नहीं बनता, परमार्थविषयक मेरा अनुभव भी वैसा ही स्वप्न है। वाणी ही ऐसी अल्डूहत क्यों हुई जिससे मगबान्के चरण तो दूर ही रह गये ? पढ़े हुए शब्दोंका शान बतळाता हूँ, पर उससे मुझे क्या छान ??

संतोंसे भी तुकाराम विनय करते हैं-

प्यह बड़ा अलङ्कार मुझे श्रोमा नहीं देता, मेरे क्रिये तो यह नक्की
 ही है। मैं तो आपकोगोंकी चरणरजका एक कण हूँ; आप संतोंक पैरोंकी

ब्रुली हूँ । मुझे निजस्वरूपकी कुछ भी पहचान नहीं, भजन कर लेता हूँ सो भी दूसरोंकी देखा-देखी । मुझे धरकी पहचान नहीं, अक्षरकी पहचान नहीं; महाशून्यकी पहचान नहीं; आत्मानात्मिवेक नहीं । तुका क्या है, कुछ भी नहीं, आपके चरणोंमें वह अपना मस्तक रखता है । हता ही उसका अधिकार जानिये ।' इमलिये 'मंत' नामसे मुझे अल्ड्रहुत मत कीजिये, में उसका पात्र नहीं । संत वही है जिसे आत्मसाखात्कार हुआ हो, जिसने क्षर, अख्वर और सबका अपने अंदर लय करनेवाले महाशून्यको जाना हो, जिसकी बुद्धिमें आत्मानात्मविवेक सिद्ध हुआ हो । 'संत' नामका अल्ह्यार उसीको शोमा देता है; मुझे नहीं ।

महातमा तुकाराम संतींचे प्रार्थना करते हैं कि आप छोग कुपा कर मेरी स्तुति न करें। स्तुति अभिमानका विष पिलाकर मुझे मार डालेगी। भगवान् अभिमानको क्षमा नहीं करते! मुझे यदि अभिमान हुआ तो मेरे श्रीविद्दलनाथ मुझे छोड़ देंगे और आप लोग भी छोड़ देंगे।

न करावी स्तुति माझी संतवनीं । होईल यावचनीं श्राममान ॥ ९ ॥ मारें भवनदी नुतरवे पार । दूरावती दूर तुमचे पाय ॥छु०॥ तुका म्हणे गर्वे पुरवील पाठी । होईल माह्या तुटी विठोबाची॥ ३॥

'संत-सज्जन मेरी स्तुति न करें, उनके स्तुति वचनोंचे मुझे ऑममान ' होगा । उत भारते भव-नदीके पार उतरते नहीं बनेगा और आपके चरण दूरते और दूर हो जायेंगे । तुका कहता है, गर्व हाय घोकर मेरे पीछे पड़ जायगा और मेरे विद्वलनाय मुझते विखुड़ जायेंगे ।'

#### १२ सत्सङ्ग

अब हमलोग सत्सङ्गका विचार करें । तुकारामजीको कीर्तनके प्रसंङ्ग-से सत्सङ्ग लाम हुआ, भगवानके गुणानुवाद सुनने और गानेका अवसर मिला। कथा त्रिवेणी संगम । देव मक्त आणि नाम ॥

यह आनन्द अद्भुत है। वाद करूनेवाले, निन्दा करनेवाले, छलने-वाले और पाखण्ड रचनेवाले-इन मक्की सङ्गतिने तुकारामजीको कष्ट ही हुआ; पर इसकी क्षतिपृति सज्जनोंके सङ्गते हो गयी। संसारमें प्रेमी भाइक और श्रदाख सभी स्यानोंमें सदा ही होते हैं। ऐसे छोग कीर्तन-प्रसङ्गते तुकारामजीकी ओर लिंचे चर्च आये। इनके सत्सङ्गमें तुकारामजीके आनन्दका क्या पृछना है!

तुका म्हणे नेणे आनंदी आनंदा गोविंद्रे गोविंद्र पिकविला॥

'तुका कहता है, इससे आनन्द-ही-आनन्द हो गया, गोविन्द
(बीज)से गोविन्दकी फसल तैयार हो गया।'

तुकाराम सत्सङ्गके लाभ बतलाते हैं—
हरिदास जब मिलते हैं तब सब पाप-ताप, दैन्य और जंजाल खूट जाता
है। तुका कहता है, वैध्यवोंके चरण-दर्शन करनेष्टे मनको समाधान हुआ।

वेरान्याचे भाग्य । संतसंग हाचि काम ॥ १ ॥ संत कृषेचे हे दीप । करी साथका निष्पाप ॥धु०॥ तुका प्रेमें नाचे गाये । गाणियांत विरोनि जाये ॥ ३ ॥

'सरसङ्ग-छाम ही वैराग्यका सौभाग्य है। संत-कृपाके ये दीप साधक-को निष्पाप कर डालते हैं। इन संतींके बीचमें तुका प्रेमसे नाचता-गाता है और गानोंमें छीन हो जाता है।?

' 'जिसके हृदय-सम्पुटमें नारायण भर गये अथवा जो भावुक और विश्वासी हैं, तुका कहता है, मैं उन्हें वन्दन करता हूँ।' 'संत-चरणोंकी रज जहाँ पड़ती है वहाँ वाधनाका बीज सहज ही जरू जाता है। तब राम-नाममें किच होती है, और घड़ी-घड़ी सुख बढ़ने रूमता है। कण्ठ प्रेमसे गद्धर होता, नयनोंसे नीर बहता और हृदयमें नामरूप प्रकट होता है। तुका कहता है, यह बड़ा ही सुलम सुन्दर साधन है, पर पूर्क-पुष्पसे ही यह प्राप्त होता है।?

'संत-चरणोंकी रजका अनुभव सुझे अपने अंदर प्राप्त हुआ; इसके सेवनसे वह सुख मिळा जिसमें कोई दुःख नहीं होता।'

'काया, वाचा, मनसा में हरिदासोंका दास हुआ। कारण, हरि-दासोंके हरि-कीर्तनमें प्रेम-ही-प्रेम भरा है, करताल और मृदङ्गका कल्लोल है। दुष्टबुद्धि सब नष्ट हो जाती है और हरि-कीर्तनमें समाधि लग जाती है।'

'संत-मिलनकी बड़ी इच्छा थी, बड़े भाग्यसे वह मिलन हुआ । तुका कहता है, इससे सब परिश्रम सफल हो गया।'

यहाँ 'संत' शब्दका अर्थ अच्छी तरहते समझ लेना चाहिये ।
तुकारामजीने इन अमंगोंमें हरिदास (हरि-कीर्तन करनेवाले ), भावुक,
प्रेमी वारकरी इन सबको ही संत कहा है। 'संत' शब्दका इतना व्यापक
प्रयोग जो तुकारामजीने किया, इससे क्या समझा जाय ! क्या उस समय
संतोंकी इतनी भरमार हो गयी थी या तुकाराम अपनी शिषाईसे सबको ही
संत समझते और कहते थे ! नहीं, ये दोनों कस्पनाएँ गळत हैं। सब्वे
संत तो सदा ही दुर्लम होते हैं। ऐसे संत तुकारामजीक समयम थे और
तुकारामजीका उनसे समागम भी हुआ था। चिन्तामणि देव, पूनेके
अनगदशाह, नगरके शेख महम्मद, बोषले बाबा और दैठणकर बोबाके
साथ उनकी मेंट-मुकाकात थी और इदावस्थामें समर्थ रामदाससे भी उनकी

भेंट हुई थी। पर ऐमे संत तो विरले ही होते हैं। सच्चे संतींके लक्षण तकारामजीने अपने अमंगोंमें दिये हैं। तकाराम संत किसको मानते थे। संतोंकी उनकी कसौटी स्या थी इसका वर्णन पहले आ चुका है। संतोंके सम्बन्धमें उनकी कसौटी सामान्य नहीं थी। फिर यह बात भी नहीं है कि तकाराम किसीको अज्ञानसे या भोलेपनसे संत कहते । उन्होंने बने हए भेषधारी साधुओं, पालिण्डयों और दाम्भिकोंकी खब खबर छी है। तुकारामजीकी सरयनिष्ठा इतनी ज्वलन्त, भक्ति इतनी आन्तरिक और वाणी न्यायमें ऐसी निटर थी कि इंद्र उन्हें जरा भी सहा नहीं या । उनके समय-में न तो संतोंकी ही रेख-पेख थी। और न तकाराम ही भोले-भाले थे। तब उन्होंने 'संत' शब्दका प्रयोग इतना दीला-दाला क्यों किया है ! इसका समाधान यह है कि कई स्थानोंमें तो उन्होंने इस शब्दका प्रयोग गौरवार्थ किया है। सब बारकरी तकाराम नहीं थे। किसी भी सम्प्रदायमें सामान्य जन-समूह जैसा होता है वैसे ही वारकरी भी थे। पर सम्प्रदाय-प्रवर्तकोंको अपना सम्प्रदाय बदानेके लिये सामान्योंमें भी जो कुछ विशेष हुए, जिनमें उत्सा**ह, दक्ष**ता आदि गुण कुछ अधिक मात्रामें दील पढ़े उन्हें गौरवान्वित कर और अधिक कार्यक्षम बनानेके हेतु उन्हें सम्मान देकर उत्साहित करना होता है ! इसमें कोई धर्तता या इ.ठ हो ऐसी बात नहीं है। जो लोग यह समझते हैं कि हमारा सम्प्रदाय जनसमाज और राष्ट्रके लिये कल्याणकारक है, इसका प्रचार होना आवश्यक है, इससे लोगोंका उद्धार होना चाहिये, वे हर तरहसे उस सम्प्रदायको बढानेका उद्योग करते हैं । इसके छिये उन्हें

इस समय भी येसा ही होता है। देशका काम करनेवालोंको व्हेशु-भक्त कहकर गौरवान्वित किया जाता है। शिवाजा महाराजकी-सी देशु-भक्ति शिवसे हो वही सवा देश-भक्त है, पर देशकी किश्रिय-सी सेवा करनेवालोंको भी देश-भक्त कहकर गौरवान्वित करना अञ्चलित नहीं कहा जा सकता।

उत्तम, मध्यम, कनिष्ठ सब प्रकारके लोगोंको सम्बाले रहना पहला है। इस न्यायसे नामदेव-एकनाथके समयसे यह रिवाज-सा चला आया या कि गलेमें माला डाले नियमपूर्वक पण्डरीकी वारी करनेवालोंको, कया-कीर्तन-भजनमें रमनेवालींको, श्रीविद्रलनाथकी प्रेमसे उपासना करनेवाले बारकरिबोंको, विशेषकर कीर्तनकारोंको तथा भजनमण्डलियोंके नेताओंको ध्संत' ही कहकर गौरवान्वित किया जाता था । तकारामजीने भी इसी प्रकारसे अनेक स्थानोंमें 'संत' शब्दका प्रयोग गौरवार्थ ही किया है । जो श्रीविदलके टास है, भजन करनेवाले वारकरी भक्त हैं, भजन-कीर्तनमें जिनका साथ होनेसे कीर्तनका आनन्द सबको प्राप्त होता है। लोक-कल्याण-साधक कीर्तन-सम्प्रदायकी वृद्धिमें जिनसे सहायता मिलती है। उन्हें कृतशताके साथ गौरवान्वित करना सौजन्यका ही लक्षण है। तकारामजीके सङ्ग करताल बजाते हुए भजन करनेवाले भक्त या उनका कीर्तन सननेवाले श्रोता सभी तो तुकाराम नहीं थे। देश-भक्तोंमें शिवाजी-जैसा कोई बिरला ही होता है वैसे ही वारकरियोंमें भी तकाराम कोई विरला ही हो सकता है ! इसके अविरिक्त अपना भक्ति-प्रेमानन्द जिनका सङ्ग होनेसे बढता है, शान-वैराग्य प्रज्वलित हो उठता है। जिनके मिलनेसे हृदयमें भक्ति-रसकी बाद आती है। उनमें कोई दोष भी हो तो भी उन दोषोंकी उपेक्षा करना या काल पाकर ये दोष नष्ट होनेवाले हैं यह जानकर उनका प्रेम बनाये रहता मजनोंका तो स्वभाव ही है। समुदायमें सब प्रकारके लोग होते ही हैं। तकारामजी कहते हैं---

'हरि-मक्त मेरे प्यारे स्वजन हैं। उनके चरण मैं अपने हृदयपर धकँगा। कण्डमें जिनके तुबसीकी माला है, जो नामके चारक हैं ने मेरे भव-नदीमें तारक हैं। आलस्पके साथ हो, दम्मले हो अथवा मक्तिले हो, जो हरिका नाम गाते हैं वे मेरे परलोकके साथी हैं। तुका कहता है, मैं उनके उपकारीले वैंचा हूँ, इसलिये संतीकी धरणमें आया हूँ। हां कां हुराचारी। बाचे नाम उचारी॥१॥ त्याचा दास भी अंकित। कामाबाचामनेसिहत॥ घु०॥ नसां भाव चित्तीं। हरिचे गुण गातांगीतीं॥२॥ करों अनाचार। बाचे हरिनाम उचार॥३॥ हो कां भरुतें कुळ। शुचि अथवा चांडाळ॥४॥ म्हणवी हरिचा दास। तुका म्हणे वन्य त्यास॥५॥

प्चाहं वह दुराचारी ही क्यों न हो, पर यदि वाणींसे हरिनाम लेता है, तो में काया-वाचा-मनसा उसका दास हूँ । सर्वया उसके अभीन हूँ। उसके चित्तमें भांक्तका कोई भाव न हो, विना भावके हरि-गुण गाता हो; अनाचार करता हो पर हरिनाम उच्चारता हो; चाहे जिस कुरूमें उत्पन्न हुआ हो- ग्रुचि हो या चाण्डाल हो, पर अपनेको हरिका दास कहता हो तो तुका कहता है, वह भन्य है।

कोई कैसा भी हो—दुराचारी, अनाचारी, अभक्त, अकुलीन जैता भी हो वह यदि हरिनाम लेनेवाला है तो तुकारामजी उसे धन्य कहते हैं; कहते हैं, मैं उसका दास हूँ । इसमें तत्त्वकी तीन बातें हैं । एक तो यह कि हरिनाममें इतनी सामर्थ्य है कि कोई कितना भी पतित क्यों न हो वह इसके द्वारा उद्धार पाता है—

> अपि चेस्पुदुराचारो भजते मामनन्यभाक्। साधुरेव स मन्तन्यः सम्यव्यवसितो हि सः॥ ( गीता ९ ।३० )

कोई मनुष्य पहले दुराचारी रहा हो, पर पीछे जब वह हरिमजनके मार्गपर आ जाय तब उसे साधु ही समझना चाहिये; कारण, उसका निश्चय पवित्र है, वह सन्मार्गपर आरूद है, अर्थात् ययाकाल उसका उद्धार होगा ही। 'हसल्यिय यदि वह दुराचारी भी रहा तो भी वह अब अनुताप-तीर्थमें नहा चुकाः नहाकर वह सर्वभावसे मेरे अंदर आ गया ।' ( ज्ञानेश्वरी ९-४२० ) दराचारीके लिये दराचारीके नाते यह बात रही। तुकारामजी कहते हैं कि हरिका नाम छेने और गानेवाला मुझे अपनी ही जातिका प्रवीत होता है। इरि-भक्त ही क्यों, इरिके मार्गपर जो आ गया वह भी, तकारामजी कहते हैं कि मेरा सखा है। तीसरी बात यह है कि दूसरोंके दोष देखनेमें मेरा कोई लाभ नहीं। बनियेकी दकानसे गुड़ लेना है तो गुइ ले लो, उसकी जात-पाँत पूछनेसे क्या मतस्व ? 'दूसरोंके गुण-दोष में क्यों कहता फिरूँ?, 'उनमें कोई दोष भी हो तो मझे उससे क्या ?' दसरोंके दोष देखें भी तो 'वे दोष मेरे अंदर उनसे भी अधिक हैं।' मुक्सरे अधिक दृष्ट और लगर और कौन है ? मैं दोषोंकी राश्चि हैं; अपने ही घरमें जब इतना कुड़ा भरा हुआ है तब उसे साफ न कर दूसरेके घर शाइ देने जाना कौन-सी बुद्धिमानी है ! अपने भी और दूसरोंके भी गुण-दोष देखनेसे तुकारामजीका जी अब गया था। 'अब मेरे गुणन्दोष मत बखानिये' यह वह दूसरोंसे भी कहा करते थे। कीर्तनके प्रसङ्क्तसे यदि कोई गुण-दोष-चर्चा निकल ही पड़ी तो वह किसी व्यक्तिकी निन्दाके रूपमें नहीं। ईर्ध्या-द्रेष नहीं, बल्कि इसी आन्तरिक प्रेमसे होती थी कि वे दोष निकल जायेँ। 'मानके लिये या दम्भके लिये मैं किसीकी छलना नहीं करता, यह श्रीविद्वलके इन चरणोंकी शपय करके कहता हैं।

अस्तु, तुकारामजीने अपनी अन्ताःगुद्धिके द्वारा अपने भजन-कीर्तन-प्रेमी सिक्क्योंको पूज्य मानकर उनके सक्क्षे अपना मगवत्-प्रेम बदानेका काम लिया । इनमें कोई साधारण मक्त रहे होंगे तो कोई बढ़े अधिकारी पुरुष भी रहे होंगे । तुकारामजीको अनेक ऐसे सजन मिले जिनसे उन्होंने कोई-न-कोई गुण सीखा । उनसे हरि-चर्चा और सस्सङ्कका उन्हें बढ़ा लाभ हुआ । विश्रामके स्थान, प्रेम-पूर्ति, सत्-धील, ब्रह्मनिष्ठ हरि-मक्तोंके साथ उनका समागम उनके घरपर, मण्डारा-पर्वतपर, कीर्तनके अवस्थपर तथा मन्दिरोंमें ममय-समयपर होता ही रहा । जो संत नहीं ये उन्हें भी संत मानकर तथा उनमें जो कोई गुण होता उसे प्रहणकर वह अपना भगवत्येम बढ़ानेका अभ्यास अन्तःकरणपूर्वक बरावर करते ही रहते थे। स्तंतोंके यहाँ प्रेम ही-प्रेम रहता है', दु:खका नाम भी नहीं रहता; क्योंकि उनका धन स्वयं श्रीविडल है। संत प्रेम-सुख ही लेते-देते रहते हैं। स्तंतोंका मोजन क्या है अमृत-पान है, मदा कीर्तन ही करते ग्हते हैं', तुकारामजी कहते हैं, ऐसे दयाख संत मुझे निरन्तर सावधान रखते हैं उनके उपकार' कहाँतक बखानूँ। इस प्रकार संतोंकी महिमा तुकारामजीन बार-बार गायी है। हिस्कया-माताका अमृत-धीर जिनके मत्सङ्गसे, तुकाराम कहते हैं कि मैं सेवन कर पाता हूँ उन मेरे दयाख हरि-मक्तोंके दासोंका मैं दास हूँ। दीन और दुर्वलके लिये सुख-राधिस्वरूप हरि-कया, माता संतोंके समागममें ही पन्हाती हैं। अस्तु, इस प्रकार संतोंके सङ्गसे तुकारामजीन अपने अन्तरङ्गमें संत होकर लाम उठाया।

#### १३ नाम-सारणानन्द

यहाँतक इमलोगोंने यह देखा कि तुकारामजीने अखण्ड सावधान रहकर किस प्रकार मनोजयका अभ्यास किया, मनसे कैसे-कैसे झगड़े किये और निपटे, कनक-कान्ताके विषयमें उनका कैसा ज्वलन्त वैराग्य या, वाद और छलना करनेवालोंकी उपाधिसे तथा जनसंसद्से उकताकर उन्होंने एकान्त-वास कैसे स्वीकार किया, एकान्त-सुखसे उनका चित्त कैसे झान्त हुआ, अहङ्कार कैसे नष्ट हुआ, अपने दोष वह कैसे मगवान्के चरणोंमें निवेदन करते ये और उनका कैसा सस्सङ्ग या। अब आत्म-शुद्धिक प्रयल्गें-का जो शिरोरल है उस नाम-सङ्कीर्तनके विषयमें कुछ लिखकर यह प्रकरण समाप्त करेंगे।

एकान्तसे उन्हें जो आनन्द मिला वह एकान्तका फल तो था ही पर इसमें साक्षात् सुलका जो अंदा था वह नाम-स्मरणके अम्यासका ही फल था । केवल एकान्तरे जन-संसर्ग या बाह्योपाधियोंसे होनेवाले दुःखका नाद्य हो सकता है और उससे शान्तिका सुख मिल सकता है। पर यह सुख अप्रत्यक्ष है। प्रत्यक्ष सुलका जो झरना तुकारामजीके हृदयमें झरने छगा वह नाम-सङ्कीर्तनके अभ्यासका ही फल हो सकता है । कीर्तन-भजनादिमें समशील साधु-संतों और भावुक भक्तोंके सत्सङ्गसे तो वह नाम-स्मरणका ह्माभ उठाते ही थे, पर जब एकान्त मिला तब उससे सारा समय नाम-स्मरणके लिथे ही खाली मिला । हरि-कीर्तनमें संत-समागमका तथा करताल, बीणा, मृदङ्गादिकी सहायतासे होनेवाले नाद-ब्रह्मका आनन्द तो अपूर्व है ही, पर उतनेसे काम नहीं चलता । अखण्ड नाम-स्मरणका आनन्द अहर्निश प्राप्त हुए बिना चित्त शुद्धिका साक्षात्कार नहीं हो सकता । एक पहर कीर्तन हुआ, उतने कालतक तन्मयता हो गयी, पर बाकी समयमें भी मनको कहीं-न-कहीं समाधि दिये बिना उसके छल-छन्दसे खुटकारा नहीं मिल सकता । तुकाराम विष्णुसङ्खनामके पाठ तो किया ही करते थे, पर इससे भी अधिक उन्होंने यह किया कि अखण्ड नाम-स्मरणका चसका लगा लिया । यही उनका साधनसर्वस्व है । नाम-स्मरणका चसका लगना बड़ा ही कठिन है, पर जहाँ एक बार यह चलका लगा वहाँ फिर एक पल भी नामसे खाली नहीं जाता। नाम-स्मरण यह है कि चित्तमें रूपका ध्यान हो और मुलमें नामका जप हो। अन्तःकरणमें ध्यान जमता जाय, ध्यानमें चित्त रँगता जायः चित्तकी तन्मयता हो जायः यही वाणीमें नामके बैठ कानेकालक्षण है। भी चर्मे (ध्यान) न हो तो न सही, पर वाणीमें तो हों यह नाम-स्मरणकी पहली सीदी है। तुकारामजीका नामाभ्यास यहींसे आरम्म हुआ और जिस अवस्थामें उसकी पूर्णता हुई उस अवस्थामें तुकारामजी कहते हैं कि 'वाणीने इस नामका ऐसा चसका लगा लिया है मेरी वाणी अव नामोचारसे मेरे रोके भी नहीं दकती। इस बीचके अम्यासका जो आनन्द है वह अनुभवसे ही जाना जा सकता है। उसे कहकर बतळाना असम्भव है। कुळाचार, सम्प्रदाय-परम्पर, पुराण और साधु-संतोंके प्रन्य, गुरूपदेश सबने तुकारामजीको यही बतळाया कि नाम-स्मरण ही श्रेष्ठ साधन है, यह इसळोग पहळे देख ही चुके हैं। केवळ कहनेते क्या होगा, उसे करके दिखाना होगा। तुकारामजीने नामका अम्यास किया और वह चन्य हुए। श्रीपाण्डुरङ्गका रूप देखने या ध्यानमें ळानेले तुकारामजीके चिचमें प्रेमानन्द हिळोरें मारने ळगता या और वह स्वर्य उस आनन्दमें नाचते-गाते हुए तस्ळीन हो जाते थे।'

'कटियर कर घरे तुम्हारी मूर्तिको देखकर मेरा जी ठण्डा होता है। ऐसी इच्छा होती है कि इन चरणोंको पकड़े रहूँ। मुखसे गीत गाता हूँ, हायसे ताळी बजाता हूँ, प्रेमानन्दसे तुम्हारे मन्दिरमें नाचता हूँ । तुका कहता है, तुम्हारे नामके सामने ये सब बेचारे मुझे तुच्छ जान पहते हैं।

'वह मूर्ति देली जो मेरे हृदयकी विश्रान्ति है।'

'तुम्हारे प्रेम-सुलके नामने वैकुण्ठ बेचारा क्या है !'

'धन्य है यह काल जो गोविन्दके सङ्कल्प बहन करता हुआ आनन्द-रूप होकर वहा जा रहा है।'

'गुण गाते हुए, नेत्रोंसे रूप देखते हुए तृप्ति नहीं होती। पाण्डुरङ्ग मेरे कितने सुन्दर हैं, युवर्णश्यामकान्ति कैसी शोमा देती है। सब मङ्गळींका यह सार है, मुख सिद्धियोंका भण्डार है। तुका कहता है, यहाँ सुखका कोई ओर-छोर नहीं।

श्रीविडलरूपमें चित्त-बृत्ति जब इतनी तन्मय हुई हो, पाण्डुरङ्गको इदय-मम्पुटमें खिर करनेका जब ऐसा हद अम्यास हो रहा हो तब इत अभ्यासके लिये अखण्ड नाम-स्मरण और ध्यानसे बढ़कर और भी कोई उपाय कभी किसीने बतलाया है ! नाम-स्मरण सबके लिये सब समय अखन्त युक्तम है।

नाम घेतां न लगे मोल । नाममंत्र नाहीं खोल ॥

'नाम लेते कुछ मत्य नहीं देना पडता और नाम-मन्त्रमें कोई गृढ बात भी नहीं हैं और यह साधन भी ऐसा है कि तुरंत फल देनेवाला है, नकद व्यवहार है । 'मूर्खी नाम हातीं मोक्ष । ऐसी साक्ष बहुतांसी' ( मुखमें नाम हो तो डाथमें मुक्ति रखी हुई है। बहतोंको इसकी प्रतीति मिल चुकी है।) पर दसरोंका हवाला क्यों ? 'तुकारामजी कहते हैं, राम-नामसे इम कृतकृत्य हुए ।' यह तुकाराम अपना अनुभव बतलाते हैं। बीभको एक बार नामकी चाट लग जानी चाहिये। फिर ध्राण जाने रर भी नामको वह नहीं छोडती ।' नाम-चिन्तनमें ऐसा विलक्षण माधुर्य है । चीनी और मिठास जैसे एक हैं वैसे ही नाम और नामी भी एक ही हैं, पर यह अनुभव नाम-सारणानन्द भोगनेवालींकी ही प्राप्त होता है। नाम केवल साधन नहीं है, नाम-छन्द से साध्य-साधनकी एकता प्रत्यक्ष होती है। वकारामजीने अपार नाम-सुल लूटा, बल्कि यह कहिये कि अखण्ड नाम-मुख भोगनेके लिये और यह मुख दूसरोंको दिलानेके लिये ही उनका अबतार हुआ था। उठते-बैठते, खाते-पीते, सोते-जागते चलते-फिरत उनका नाम-चिन्तन चला ही करता था और 'चिन्तनंसे तद्वपता' का अनुभव भी उन्हें होता था। नाम-चिन्तनरे जन्म-जरा-भय-व्याधि सब छट जाते हैं। भव-रोग-जैसा रोग भी जाता है, फिर और चीज ही क्या है ! तकारामजीने नामका आनन्द कैसे लिया. उससे उनके संसार-पाश कैसे कट गये। हरि-प्रेमका चलका बढनेसे रसना कैसी रसीली हो गयी, इन्द्रियोंकी दौड कैसे बसी, अनुपम सुख स्वयं कैसे घर दूँढता हुआ चला आया, इस विषयमें सहस्रों अवसरोंपर उन्होंने अपने मधुर अनुमव अनुपम माधुरीके साथ वर्णन किये हैं। भगवान्की छविको देखते, चित्तमें उसका ध्यान करते हुए नाम-रङ्ग निचपर आ जाते ये और नाम-रङ्गमें चित्तके रेंगते-रेंगते औरङ्ग अन्तर-करणमें आकर प्रकट होते और नाम-नामीकी एकरूपतामें तुकाराम घुरू जाते थे। एक विद्वस्त्रके सिवा तव और कुछ नहीं रह जाता था। तुकारामजीके यहाँका यह परमामृत भोजन देखकर जिसके स्त्रर न टपके ऐसा मी कोई अभागा हो सकता है ? अब तुकारामजीके श्रीमुखसे नामामृत-माधुरीका किञ्चित् आस्वादन इमस्त्रोग भी कर रुं—

नाम घेतां मन निवं । जिन्हें अमृतिच स्रवे । होताती बरवे । ऐसे श्रकुन लामाचे॥१॥ मन रंगर्ले रंगर्ले । तुस्या चरणी स्थिरावर्ले । केलियां बिटुर्ले । इत्या ऐसी जाणावी॥२॥

'नाम लेते मन शान्त होता है, जिह्नाचे अमृत झरने लगता है और लामके बड़े अच्छे शकुन होते हैं । मन तुम्हारे रंगमें रॅंग गया, तुम्हारे चरणोंमें स्थिर हो गया। श्रीविडलनापने ऐसी कुपा की, इसलिये ऐसा हुआ।

बैसूं केहूं केतृं । तयं नाम तुहों गातृं ॥ ९ ॥ रामकृष्णनाममाळा । घातृं ओतृनियां गळा ॥ २ ॥ 'जहाँ भी वैठें, खेलें, भोजन करें वहाँ तुम्हारा नाम गायेंगे । राम-कृष्णके नामकी माला गूँयकर गलेमें डालेंगे ॥'

> संग आसनीं शयनीं ! घडे भोजनीं गमनीं ॥ २ ॥ तुका म्हणें काळ । अवधा गोबिन्दें सुकाळ ॥ ४ ॥

'आरान, शयन, भोजन, गमन सर्वत्र सब काममें श्रीविहलका सङ्ग रहे। तुका कहता है, गोविन्दरे यह अखिल काल सुकाल है।'

इन्द्रियांची हांव पुरे । परि हैं उरे चिंतन ॥ 'इन्द्रियोंकी हवस मिट जाती हैं। पर यह चिन्तन सदा बना रहता है।'

काळ ब्रह्मानन्दें सरे । उस्तें उंद चिंतन ॥ 'ब्रह्मानन्दसे काल समाप्त हो जाता है। जो कुछ रहता है वह चिन्तन ही रहता है।'

> समर्पिली वाणी । पांडुरंगीं घेते घणी ॥ १ ॥ धार अखंडित । ओघ चालियेला नित्य ॥ २ ॥

'यह समर्पित वाणी पाण्डुरङ्गकी ही इच्छा करती है। इस रसकी भारा अखण्ड है, इसका प्रवाह नित्य है।'

> बोर्क्णिच नाहीं। आतां देवाविणें काहीं॥१॥ एकसरें केला नेम। देवा दिले क्रोध काम॥२॥

'अब भगवान्को छोड़ और कुछ बोलना ही नहीं है। बस, यही एक नियम बना लिया है। काम-कोष भी भगवान्को दे चुका।'

> पबित्र तें अन्न । हरिचिंतनीं भोजन ॥ १ ॥ तुकाम्हणे चवी आर्ते । जेंकां मिश्रित श्रीविटुर्ले ॥ २ ॥

'वही अन्न पवित्र है जिसका भोग हरिनचिन्तनमें है। तुका कहता है। वहीं भोजन स्वादिष्ट है जिसमें श्रीविडल मिश्रित हैं।'

कागर्ले भरते । ब्रह्मानन्दाचे दस्ते ॥ १ ॥

तुका म्हटे बाट । बरवी सांपडली नींट ॥४॥ 'ब्रह्मानन्दकी बाद आ गयी। तुका कहता है, यह अच्छा रास्ता मिळा।'

'मुझमें इतनी बुद्धि नहीं जो मैं तुम्हारे उस ध्यानका वर्णन करूँ जिसका वर्णन करते-करते वेद भी मीन हो गये। अपनी मतिके अनुसार गढ़कर तुम्हारे सुन्दर वरणकमल विचमें घारण कर खिये हैं। तुम्हारा यह श्रीमुख ऐता दीखता है जैसे सुखका ही ढला हुआ हो, इसे देख मेरी भूख-प्यास हर जाती है। तुम्हारे गीत गाते-गाते रसना मीठी हो गयी। विचको समाधान मिला। तुका कहता है, मेरी दृष्टि इन चरणींपर, कुङ्कुमके इन सुकुमार पदींपर गड़ी है।

'इसके समान सुख त्रिभुवनमें नहीं है, इसके मन यहीं स्थिर हो गया। तुम्हारे कोमल चरण चित्तमें चारण कर लिये, कण्टमें एकाविक नाम-माला डाल ली। काया शीतल हुई, चित्त पीले फिरकर विभानित-स्थानमें पहुँच गया, अब वह आगे (संसारकी ओर) नहीं आता है। तुका कहता है, मेरे सब होसिले पूरे हुए। सब कामनाएँ श्रीपाण्डुरक्कने पूरी कीं।

'नाम केनेसे कण्ठ आई और शरीर शीतल होता है, इन्द्रियाँ अपना न्यापार भूल जाती हैं। यह मधुर सुन्दर नाम अमृतको भी मात करता है, इसने मेरे चित्तपर अधिकार कर लिया है। प्रेम-तससे शरीरकी कान्तिको प्रसन्नता और पुष्टि मिली। यह नाम ऐसा है कि इससे क्षणमात्रमें त्रिविच ताप नष्ट होते हैं।

यह नाम-स्मरण ऐसा है कि इससे श्रीहरिके चरण चित्तमें, रूप नेत्रों में और नाम मुखर्मे का जाता है और यह जीवकी हरि-प्रेमका आनन्दामृत पान कराकर उसका जीवल हर लेता है, तव 'बिटुड ही रह बाते हैं' अह्मयानन्दका मोग ही रह जाता है। तुकाराम स्वानुभवने बतकाते हैं कि नाम-स्मरणसे वह चीज जात होती है जो अज्ञात है, वह दिखाबी देने कमता है जो पहले नहीं देख पड़ता, वह वाणी निकलती है जो पहले मौन रहती है, वह मिलन होता है जो पहले चिरविरहमें छिपा रहता है और बह सब आप-ही-आप होने लगता है।

> तुका महणे जों जों भजनासी वळे : अंग तों तों कळे संनिधता॥

'तुका कहता है, भजनकी ओर चित्त ज्यों-ज्यों छुकता है त्यों-त्यों भगवत्सान्तिष्यका पता लगता है।' पर यह अनुभव उसीको भिल सकता है बो इसे करके देखे। नामको छोड़ उद्धारका और कोई उपाय नहीं है, यह तुकारामजीने श्रीविद्धलनायकी छापय करके कहा है। कहनेकी हद हो गयी। अस्तु, तुकारामजीके तीन अभंग इस प्रसङ्गमें और देकर यह प्रकरण समाप्त करते हैं।

'विषयकां निःशेष विस्मरण हो गया, चित्तमें ब्रह्मरस भर गया। मेरी बाणी मेरे वशमें न रही, ऐसा चसका उसे नामका लग गया। कामकी अभिलाश लिये वह मनके भी आगे चली, जैसे कृपण धनके लोमसे चलता है। तुका कहता है गङ्गासागर-संगममें मेरी सब उमझें एकामयी हो गयी।

भ्रेमामृतसे मेरी रसना सरस हो गयी, और मनकी वृत्ति चरणोंमें क्रियट गयी। सभी मङ्गल वहाँ आकर न्योछावर हो गये, आनन्द-जलकी वहाँ बृष्टि होने कसी। सब इन्द्रियाँ ब्रह्मरूप हो गयीं, उसीमें स्वरूप दका। तुका कहता है। जहाँ भक्त रहते हैं वहाँ भगवान् भी विराजते हैं, इसमें कोई सन्देह नहीं।

'अनन्त प्रकारके आनन्द हमारे अंदर समा गये । प्रेमका प्रवाह चला, नामनिर्शर झरने लगे ! राम-कृष्ण नारायणरूप अलण्ड जीवनमें कोई लण्ड नहीं । तुका कहता है, इह-परलोक उसी जीवनके दो तीर हैं ।?

नामकी महिमा अनेकोंने अनेक स्थानोंमें गायी है। पर तुकारामजीने सबको मात कर दिया। तुकारामजीकी मी अमृतरस-तरिङ्गणी अन्यत्र कहीं नहीं मिलेगी । तुकारामजीके गोमुखरे सुमधुर गम्भीर नादके साथ बहनेवाली नाम-मन्दाकिनीमें सारा विश्व समा गया है। नामामृत-सेवनसे तुकारामजी-की रसना रसमयी हो गयी। वाणी मनके आगे बढ चली। सब इन्द्रियाँ ब्रह्मरूप हो गयीं। तकाराम और नाम एक हो गये। इन नाम-भक्तोंको छोडकर मगवान अन्यत्र कहाँ रह सकते हैं ? मक्त, भगवान और नामका त्रिवेणी-संगम हुआ । तुकारामजीका असीम नाम-प्रेम देखकर भगवान मुग्ध हो गये और उन्हें तुकारामजीके सामने, तुकारामजीने जिस रूपमें चाहा उसी रूपमें आकर प्रकट होना पड़ा ।' अच्युताचा योग नामछंदें। ( नाम-के छन्दरे अन्युत्तरे मिलन होता है।) यह उन्हींका वचन है और इसी बचनके अनुसार अच्युत भगवान्को नाम-रूप घारण करके तुकारामजीसे मिलने आना पड़ा। तुकारामजीको श्रीपाण्डुरङ्गका साक्षात् दर्शन हुआ। सगुण-साक्षात्कारका महायोग प्राप्त हुआ । यह दिव्य चरित्र पाठक आगेके तीन प्रकरणोंमें देखेंगे । साधनोंकी इांत होनेपर साध्य आप ही साधकके पास चला आता है। कैसे, सो पाठक चित्तको स्थिर करके देखें, भोग करें और स्वानन्दको प्राप्त हों ।

# नवाँ अध्याय

# सग्रण भक्ति और दर्शनोत्कण्ठा

#### १ तीन अध्यायोंका उपोद्धात

पिछले अध्यायमें यह देखा गया कि तुकारामजीने चित्त-शुद्धिके लिये कौत-कौत-से उपाय किये। किन पाधनोंसे जीवात्मा-परमात्माके बीचका परदा हटाया, और कैसे अखण्ड नाम-स्मरणके द्वारा साधनोंकी परमावधि की । पहले कहे अनुसार सत्तक्क, सत्-शास्त्र और सद्गुब-कृपा ये तीन मंजिलें पार करके, अब साक्षात्कारकी चौथी मंजिलपर पहुँचना है। 'बही-खाता इवाकर, घरना देकर, तुकाराम बैठ गये, तब उस ध्यानावस्थामें 'नारायणने आकर समाधान किया' यह जो कुछ तुकारामजी कह गये हैं वहीं प्रसङ्घ अब इसलोग देखें । इस प्रसङ्गम भक्तिमार्गकी श्रेष्ठता, सगण-निर्गुण-विवेक, तुकारामजीकी सगुणोपामना, श्रीविद्वलके दर्शनीकी लालसा, इस खालसाके साथ भगवानसे प्रेम-कलड, भगवानसे मिलनेकी छटपटाइट इत्यादि बार्ते बतलानी हैं। भगवानके सगुण-दर्शन होनेके पूर्व भक्तके अन्तःकरणकी क्या हालत होती है यह हम इन अध्यायमें देख सर्वेगे। इसके बादके प्रकरणमें तुकारामजीकं प्राणप्यारे पण्डारनाय श्रीविद्वलभगवान-के स्वरूपका पता लगानेका प्रयत्न करना होगा ! श्रीविद्वलम्बरूपका बोध होनेपर उसके बादके प्रकरणमें वह दिव्य कथा-भाग हमलोग देखेंगे जिसमें रामेश्वर भट्टके कहनेसे तुकारामजीने बही-खाता हुवा दिया, तेरह दिन और तेरह रात श्रीविहलके चिन्तनमें निमन्न होकर एक शिलापर पहे रहे और फिर उन्हें श्रीविडलके जगदुर्लम दर्शन हए । यथार्थमें ये तीनों

प्रकरण एक 'सगुणसाक्षात्कार' प्रसंगके अंदर ही आ सकते थे। पर साक्षात्कारका वास्तविक स्वरूप पाठकोंके ध्यानमें अच्छी तरह आ जाय इसके लिये एक प्रकरणके तीन प्रकरण करके इस विषयका साङ्गोपाङ्ग विचार करनेका संकर्स किया है। पहले दर्शनकी उत्कण्ठा, फिर जिनके दर्शनकी उत्कण्ठा है उन श्रीविद्धलनायके स्वरूपकी हुँद्-स्तोज, और इसके पक्षात् अत्युत्कट मक्तिकी अवस्थामें उसी स्वरूपमें मगवान्ते दर्शन, इस कमसे होनेवाली ये तीन वार्ते तीन प्रकरणोंमें कमसे ही ले आनी हैं। पाठक सावधान होकर ध्यान दें यह विनय करके अब इमलोग सगुण-साक्षात्कारके प्रसङ्गका पूर्व रंग देखना आरम्भ करें।

#### २ मक्ति-मार्गकी श्रेष्ठता

नर-जन्मकी सार्यकता मगवान्के मिलनमें ही है। संतोंके मुखरे तथा बाद्ध-वचनेंसि यह जानकर सुमुखु भगवत्याप्तिका मार्ग हूँ दृता है। मार्ग तो अनेक हैं। मुमुखु यह सोचता है कि अपनी मनःप्रवृच्चिके लिये कीन-सा मार्ग सहज, मुलभ और अतुकूल है, और जो मार्ग ऐसा दिखायी देता है उसीपर वह आरूढ़ होता है। भगवत्याप्तिके चार मार्ग मुख्य हैं—योग-मार्ग, कर्म-मार्ग, जान-मार्ग और मिक्त-मार्ग। श्रुति काण्डत्रयरूपिणी है अर्यात् कर्म, उपासना और ज्ञान—ये तीन मार्ग बतानेवाली है और चौया योग-मार्ग पतान्नलि ऋषिने स्पष्ट करके बताया है। आजतक सहस्तों मुखु इन्हों चार मार्गोमंसे अपनी मुलभता और प्रियताके अनुसार कोई-म-कोई मार्ग चुनकर उसपर चले हैं और कृतार्थ हुए हैं। साध्य एक ही है और वह परमात्मपद है। नावनोंमें सबने अपनी पसंदका उपयोग किया है। चार्रो मार्ग अच्छे हैं, तथापि इस कलियुगके लिये शास्त्रकारोंने मिकि-मार्गको ही श्रेष्ठ बताया है और महलों संत-महास्मा भी यही कह गये हैं। भगवान् श्रीकृष्णने गीतामें और भागवतमें भी भक्ति-मार्गका उपदेख

मुख्यतः किया है। गीता और भागवत भक्ति-भवनके आधार-स्तम्भ हैं।
भगवान्ने गीतामें कमें, ज्ञान और योग इन तीनों मागोंको भक्ति-भागोंमें ही
काकर मिळा दिया है। भगवान्ने अर्जुनको अपना जो विश्वरूप दिखाया
वह भन वेदयशाच्ययनैने दानैने च कियाभिनं तगोभिक्षेः (अ०११।४८)
चारों वेदोंके अध्ययनि, यथाविधि यशोंके अध्ययनते, दानते, श्रीतादि
कर्मोंसे या घोर तपादि साधनोंसे कोई भी नहीं देख सका था, वह केवक
अर्जुनकी भक्तिसे ही भगवान्ने प्रसन्न होकर दिखाया। भगवान्की भक्तिसे
ही भगवान्का रूप दिखायी देता है। गीताके उपसंहारमें भी भगवान्ने औ
भगवान्का रूप दिखायी देता है। गीताके उपसंहारमें भी भगवान्ने औ
भगवान्का रूप दिखायी देता है। गीताके उपसंहारमें भी भगवान्ने औ

#### तमेव शरणं गच्छ सर्वभावेन भारत।

सबके हृदयमें जो निराजते हैं उन ईश्वरकी शारणमें जानेका ही यह उपदेश है और सब कुछ कह चुकनेके पश्चात् 'सर्वगुश्चतमं भूयः' कहकर जो अन्तिम मधुर और अर्जुनके मुँहमें और अर्जुनके निमित्तसे सबके मुँहमें हाला है वह मधुरतम मक्ति-रसका ही है-

> 'मन्मना भव मद्भक्तो मद्याजी मां नमस्कुरु ।' 'सर्वेधर्मांन्यरिखज्य मामेकं शरणं द्वज ।' 'अनित्यमसुखं कोकमिमं प्राप्य भजस्व माम् ॥'

अर्थात् यह लोक अनित्य है, दुःखका देनेवाला है, यहाँ आकर मेरा भजन करो। यही गीताका उपदेश है। यही गीताका रहस्य है। सब संतोंने भगवहचनको सामने रखकर स्वानुभवसे भूताहितके लिये इसी मिक्त-मार्गका निर्देश किया है। तुकारामजीका हृदय भिक्तके अनुकूल या और भागवत-सम्प्रदायके सत्तक्क्षरे उनकी भिक्त-प्रवण चित्त-वृत्ति और भी भिक्तमय हो गयी। उनका यह विश्वास अत्यन्त हद हो गया कि भगवान् भक्तिसे ही मिलेंगे और उससे हम कृतकृत्य होंगे। भगवान्से निष्काम निश्चल विश्वास हो, औरोंकी कोई आस न हो।' उन्हें यह निश्चय कैसे हुआ यह हम उन्हींकी वाणीसे सुनें—

योगाम्याय करना अच्छा है पर योग-साधनकी क्रिया मैं नहीं जानताः और उतनी सामर्थ्य भी मुझमें नहीं है। और फिर मुख्य बात यह है कि भगवानके सिवा मेरे चित्तमे और कुछ भी नहीं है।

ध्योगाभ्यात करनेकी सामर्थ्य नहीं, ताधनकी किया मालूम नहीं । अन्तरक्कमें केवल तुमसे मिलनेका प्रेम हैं \*\*\*\*\*\*।

दूसरी बात यह कि 'भक्तिका भेद' जो जानता है 'उसके द्वारपर अष्ट महाविद्धियाँ लोटा करती हैं, जाओ कहनेसे भी नहीं जातीं।' योगकी विद्धियाँ भक्त न भी चाहे तो भी उसके अंदर आकर हैठ जाती हैं। जब यह बात है तब योगाभ्यास अल्ला करनेकी आवश्यकता ही क्या रही ! 'योग-भाग्य अपनी सब शक्तियोंतमेत आप ही, घर हैठे, चल्ला आता है।' अस्तु, योगकी केवल क्रिया करनेसे चित्त-शुद्धि नहीं होती। ऐसे किसी योगीके पाम जाइये तो 'बह मारे कोषके गुर्रात ही' दिलायी देते हैं! सच्चा योग तो जीव-परमात्म-योग है—मक्त-भगवानका ऐक्य है जो भक्तियोगसे सिद्ध होता है।

अन्य मार्गे उन युगोंके लिये ठीक ये पर कल्यियामे तो भक्ति-मार्गे ही सबसे अधिक कल्याणकारक है। कर्म-मार्गके विधि-विधान ठीक समझमें नहीं आते और उनका आचरण तो और भी कठिन है।

'सब रास्ते सँकरे हो गये, किस्मिं कोई साधन नहीं बनता। उचित विधि-विधान समझमें नहीं आता और हायसे तो होता ही नहीं।'

भक्ति-पन्य सबसे सुलभ है। इस पन्यमें सब कर्म श्रीहरिके समर्पित

होते हैं, इक्ते पाप-पुण्यका दाग नहीं लगता न्त्रीर अन्म-मृत्युका बन्धन कट जाता है।

भक्ति-पन्य बड़ा सुरूम है। यह पाप-पुण्योंका बल हर लेता है। इससे आने-जानेका चक्कर खूट जाता है।

और फिर यह भी बात है कि योग या ज्ञान या कर्मके मार्गपर चळने-बालेको अपने ही बळपर चलना पड़ता है। भक्तिमार्गमें यह बात नहीं। इस मार्गपर चळनेवालेके सहाय स्वयं भगवान् होते हैं।

> उभारोनि बांहे । विठो पालवीत आहं । दासां मीच साहं । मुखें बोंके आपुत्या ॥ ३ ॥

'दोनों हाथ उठाकर भगवान् पुकारकर कहते हैं कि मेरे जो भक्त हैं उनका में ही सहाय हूँ ।' 'न मे भक्तः प्रण्डयति' ( गीता ९ । ३१ ) 'तेषा-महं समुद्धतों मृत्युसंसारसागरात्' ( गीता १२ । ६ ) यह भगवान्ने स्वयं ही कहा हं । तात्पर्यः भक्तिमार्ग सबसे श्रेष्ठ मार्ग है । अन्य उपाय हैं पर उनके अनुपान कठिन हैं । और भक्तिमार्ग ही ऐसा मार्ग है कि जीव अनन्यभावसे भगवान्की द्यरणमें जब जाता है तब भगवान् उसे ( गोदमे ) उठा छेतं हैं । मन्त्र, तन्त्र, जप, तप, बत-ये सब विकट मार्ग है, इनमें सफलता अनिश्चित हैं ।

तर्पे इंद्रियां श्रायात । क्षणें एक बाताहात ॥ ३ ॥ मंत्र चळे थोडा । तरी घडचि होय वेडा ॥ ४ ॥ क्रतें करितां सांग । तरी एक चुकतां संग ॥ ५ ॥

तंसी नव्हं मोळी सेवा । एक भाविच कारण देवा ॥ २ ॥ ध्वपसे इन्द्रियोंपर आघात होता है, एक क्षणमें न जाने स्था हो जाय ! मन्त्रमें यदि जरा भी इधर-उधर हो गया कि मला-चङ्का आदमी भी पागल हो जाय । साझ त्रत करो पर यदि एक भी भूल हुई तो सब गुड़ गोयर हो जाय ।' \* \* \* पर यह भोली-माली सेवा ऐसी नहीं है, हसमें तो भगवानको बस, हृदयका भाव चाहिये ।'

इससे कोई यह न समझे कि तुकारामजी व्रत, जप, तपादिको हुरा बतलाते हैं। इनमें कुछ भी बुरा नहीं है। ये साधन भी भगवानमें चित्त स्माकर किये जायँ तो ये भक्तिरूप ही हैं। ओवी-सहश अभन्नोंमें उन्होंने कहा है—

करा जप तप अनुष्ठान याग । संतीं जे मारग स्थापियेते ॥ सत्य मानृनियां संतां च्या वचना । जारे नारायणा शरण तुम्हीं ॥

(जप करो, तप करो, अनुष्ठान करो, यज्ञ-याग करो; संतींने जो-जो मार्ग चलाये हैं उन सबको चलाओ । संतींके वचनोंको सत्य मानकर तुम-लोग नारायणकी श्वरणमें जाओ ।?

श्चन-मार्ग देखिये तो 'दुर्लम शानकी बातें करना चाहे सुलभ हो पर इससे अनुभव तो कुछ भी नहीं होता ।' शुद्ध शान तो अत्यन्त दुर्लभ है। किसी भी वासनाका खूत न लगा हो, ऐसा शुद्ध शान जब मैं हुँदने चलातव यह देखा कि शानकी पीठपर प्रायः अहङ्कारका भृत सवार रहता है। इसलिये आठों पहर चिन्तनमें ही मङ्गल जानकर मैंने भजनका मार्ग ही स्वीकार किया।

मनोवागतीत जो तुम्हारा स्वरूप है वह, जीवके ध्यानमें कैसे उतरे, इसका विचार करते हुए तुकाराम कहते हैं 'इस देहके द्वारा योग, न्याग, तप करनेसे या ज्ञानके पीछे पड़नेसे तुम नहीं मिलते, इसल्चिये मोली-माली भक्तिके द्वारा तुम्हारी सेवा करनेमें ही कल्याण हैं यही मैंने निश्चय किया। भक्तिके मानसे में मगवान्को नापता हूँ, और किसी नापसे मगवान् नहीं नापे जा सकते।' भगवान् अनन्त हैं, उनका अन्त, उनका पार वेदोंलमेत कोई भी नहीं पा सका; योग, ज्ञान, कर्म उसे नहीं जान सके, इसलिये मैंने भक्तिको ही पकड़ा है।

'शातापनसे मैं बहुत हरता हूँ'—शानसे शानका अभिमान कहीं सिर-पर न चढ़ बैठे, इस भयसे मैंने शानका मार्ग ही छोड़ दिया। मुझे प्रेम-निक्षर चाहिये, तुम्हारी मक्तिका रस चाहिये। इस प्रेमामृतकी-इस मक्ति-रसकी बराबरी और कौन कर सकता है !

यासी तुळे पेसे कांहीं । हुनें त्रिभुवनीं नाहीं । काला मात दही । ब्रह्मादि कां हुर्तमा २॥

पित्रभुवनमें कोई दूषरी चीज ऐसी नहीं जिसकी इसके साथ तुखना की जा सके । इरि-कीर्तनके इस दही और भातके काँदौका जो आनन्द है बह नह्यादिक लिये भी दुर्लम है। 'फिर तुकारामजी कहते हैं, आजतक अद्भैत-सानकी बातें मैंने बहुत कह डार्ली पर हे प्यारे पण्डरिनाय ! तुम भगवान् हो और मैं मक हूँ, यह जो नाता है यह कभी न टूटे और भक्तिका रंग कभी भीका न पड़े यही तुम्हारे चरणों में मेरी विनती है।

> तुका म्हणे हेंचि देई । मीतृंपणा खंड नाहीं॥ बोलिकों त्या नाहीं । अभेदाची आवडी॥४॥

'तुका कहता है, मुझे बस यही दो कि तुम तुम बने रहो और मैं मैं बना रहूँ, इसमें खण्ड न पड़े । जिस अभेदको मैंने बखाना उसमें मेरी कचि नहीं है।'

#### ३ कर्म-ज्ञान-योग भक्तिमें समाये

'अभेदकी बचि नहीं' यह बात तुकारामजीने अभेदको अनुभव किये बिना कदापि न कही होगी । भक्तिका आसन नीचा और शानका

आसन ऊँचा, शानमार्गी होग भले ही कहा करें, पर शानेश्वर, एकनाय. तकाराम-जैसे ज्ञानी भक्त 'मुक्तिके परेकी भक्ति' अर्थात् परा-भक्तिका है आजन्द केवल जाजाजन्दमे अधिक मानते हैं । मोक्षकी हमें हुन्छा नहीं। उसे इसने गठरीमें गठिया रखा है, भक्त मोक्ष नहीं चाहते, मोक्ष हमारे द्वारका खिलीना है। मोक्ष भक्तोंके द्वारपर भिक्षक बनकर भिक्षा पानेके लिये खड़ा है इत्यादि उदार तकारामजीके मुखसे अनेक बार निकले हैं। पर इसका यह मतलब नहीं है कि मोक्षसे उनका कुछ वैर था। मोक्ष तो सहज स्थिति है, इसका निश्चय होनेपर ही उन्होंने भक्तिके आनन्दकी इतनी महिमा बाबार्जा है । जानमध्मिश्र भक्ति या जानोत्तर-भक्ति—या कहिये परा-भक्ति — शानके द्वारा स्वरूपबोध होनेकं पश्चातकी ही स्थिति है । इस स्थितिको प्राप्त होनेपर ही तुकारामजीने भक्तिके परमानन्दका सख-विलास-भोग करनेकी इच्छा की। तकारामजी-जैसे महाभागवत परम भक्तोंने योग, ज्ञान और कर्मके मार्गाको तिरस्कृत नहीं किया है । ये सब मार्ग उत्तम हैं पर भक्ति-मार्गपर चलनेसे इन सब मार्गापर चलनेका फल मिल जाता है और प्रेमका अलौकिक आनन्द भी प्राप्त होता है। योग कहते हैं चित्त-ब्रसि-निरोधको और इसका उपाय पातञ्जलयोगमें ही 'ईश्वरप्रणिधानाहा'# भी कहा है। ईश्वरप्रणिधानके द्वारा तकारामजीकी चित्तवृत्तियोंका कितना निरोध हुआ था यह देखा जाय तो तुकारामजी योगी नहीं थे, यह कौन कह सकता है ! इसी प्रकारने तक्क और फलाशा छोड़कर कर्म करना

इस स्वका अथं वुकारामजी यो बतलाते हैं— योगाचें तें आव्य क्षमा । आधी दमा इन्द्रियें ॥ १ ॥ अवधी भाग्यें येती घरा । देव सोयरा जालिया ॥ २ ॥ ध्योगका भाग्य है क्षमा । इसके लिये पहले इन्द्रियोंका दमन करो । भगवानको अपना लो तो सब भाग्य, घर बैठे, चके आवेंगे।' ही यदि निष्काम कर्मयोगका सार है तो केवल भगवान्को प्रसन्न करनेके लिये कर्म करनेवाले तुकाराम कर्मयोगी नहीं थे, यह भी कोई कह सकता है ! जीव-परमाला-योग ही यदि ज्ञान-योगका अन्तिम साध्य है तो प्तुका विहल दु जा नाहीं? (तुका और विहल दो नहीं हैं।) यह अनुभव वतलानेवाले, ज्ञानके हस शिखरपर पहुँचे हुए तुकाराम ज्ञानी नहीं थे, यह भी कौन कह सकता हे ! तात्पर्य, कर्म, ज्ञान और योगका मिक्तिसे कोई विरोध नहीं। ये शब्द अल्या-अल्या है और भगवान्से इनका अल्याव हो तो ये मार्ग भी अल्या-अल्या हो जाते हैं, पर यथार्थमें ये सब मार्ग एक ही अनुभवके निदर्शक हैं। तुकाराम योगी ये, कर्मी ये और ज्ञानी ये और सबसे बड़ी बात यह कि यह सब होते हुए वह परम मक्त ये। इसी कारण उनके चिक्त और वाणीमें इतना गादा प्रेमरंग मरा हुआ है। इस मिक्तिका स्वरूपवर्णन शब्दोंद्वारा नहीं हो सकता। प्रेमका स्वरूप अनिवैचनीय है।

'प्रेम नये बोरुतां सांगता दावितां । अनुभव चित्ता चित्त जाणे ॥

'प्रेम बोला नहीं जा मकता, बताया नहीं जा सकता, उठाकर हायपर रखा नहीं जा सकता । यह चित्तका अनुमब है, चित्त ही जान सकता है ।' कर्म-जान-योगको जित मिक्ति पूर्णता प्राप्त होती है, जिससे कर्म, ज्ञान, योग सार्थक होते हैं, वह मिक्त---वह प्रेम तुकारामजीके हृदयमें परिपूर्ण या । 'हेंचि मार्से तप' अभङ्कमें उन्होंने यह बताया है कि मगवान्का चिन्तन करना, उनका नाम लेना, उनके रूपमें तन्मय हो जाना ही मेरा तप है, यही मेरा योग, यही मेरा यक, यही मेरा जान, यही मेरा क्य-स्थान, यही मेरा क्य-स्थान, यही मेरा क्य-स्थान, यही मेरा क्यांत और यही मेरा सर्वस्व है । कर्मके 'आदि, मध्य, अन्तमें' मगवान्का अखण्ड चिन्तन ही उन्होंने अपना स्वधर्म बताया है । कर्म-जान-योगमें जो-जो कसी हो उसकी पूर्ति हरि-प्रेमसे हो जाती

है इसिलये भिक्त-योग ही सबसे श्रेष्ठ योग है। तुकारामजीने याक्जीबन भक्ति-सुल-भोग किया और भक्तिका डक्का बजाकर भक्तिकी महिमा गायी। भक्तिका ही प्रचार किया । नारायण भक्तिके वश होते हैं।

प्रेम सूत्र दोरी । नेतो तिकडे जातो हरी॥

'प्रेम-सूत्रकी डोरसे जिबर ले जाते हैं उबर ही मगवान जाते हैं।'
मिल-मार्गको श्रेष्ट माननेके जो कारण तुकारामजीन बताये हैं, हो सकता
है कि किसी-किसीको ये न जँचें। ऐसे जो लोग हों उन्हें तुकारामजी यह
उत्तर देते हैं कि 'यह मार्ग मुझे कचा इसिलये मैंने इसे स्वीकार किया।'
'मत तो जहाँ-तहाँ बिलरे पड़े हैं, मेरे लिये जो उपयुक्त ये उन्होंको मैंने
उठा लिया।' भिन्न-भिन्न सचिके' लोग हैं, उनके सङ्ग हम कहाँ-कहाँ
नाचते फिरें ! अच्छा तो यही है कि 'अपना जो विश्वास हो उसीका यल
करें'— अपनी ईश्वर-निष्ठा बनाये रहे, दूसरोंके रास्ते न जाय। भक्ति-सुख
कभी वासी होनेवाला नहीं, उसका सेवन नित्य-नया स्वाद और सुख
देनेवाला है।

भिक्ति-प्रेम-मुख औरोंसे नहीं जाना जाता, चाहे वे पण्डित बहुपाठी या ज्ञानी हों। आत्मनिष्ठ जीवन्युक्त भी हों तो भी उनके लिये भी भिक्ति-मुख दुर्लभ है। तुका कहता है कि नारायण यदि कृपा करें तो ही यह रहस्य जाना जा सकता है।

## ४ सगुण-निर्गुण-विवेक

संतोंका सिदान्त यही है कि सगुण-निर्गुण एक है। तथापि उन्होंने भक्तिकी महिमा बहुत बलानी है। अद्देतमें द्वेत और द्वेतमें अद्देत है जो निर्गुण है वहां सगुण है और जो सगुण है वहीं निर्गुण है, यहीं निश्चय और खानुभव होनेसे उभयविष आनन्द उनकी वाणीमें मरा हुआ है। संत द्वैतवादी नहीं और अद्वैतवादी भी नहीं, वे द्वैताद्वैतश्चन्य ग्रद्ध ब्रह्मके साथ समरस बने रहते हैं। ज्ञानेश्वर महाराजने कहा है, तुम्हें मगुण कहें या निर्जुण ! सगुण-निर्जुण दोनों एक गोविन्द ही तो हैं। ' तुकारामजीने भी वहीं कहा है—

सगुण निर्मुण जयाची हो अंगे । तोचि आमहांसंगे कीडा करी ॥

ध्याण और निर्गण दोनों जिसके अब हैं वही हमारे सब खेला करता है । जो निर्मण है वही भक्तजनोंके लिये अपना निर्मण-भाव छोड़े बिना सगुण बना है । परब्रह्म तो मन-वाणीके अतीत है, ऐसा नहीं है 'जो अक्षरोंमें दिखायी दे या कानोंसे सन पड़े' ज्ञानेश्वर महाराज कहते हैं। ध्वडाँ पहुँचनेसे पहले शब्द लीट आते हैं, संकल्पकी आयु समाप्त हो जाती है, विचारकी हवा भी वहाँ नहीं चलती। वह उन्मनावस्थाका लावण्य है, तर्याका तारूप्य है। वह अनादि अगण्य परमतत्त्व है। विश्वका वह मूल है और योगद्रमका फल है, वह केवलानन्दका चैतन्य है। वहाँ आकारका प्रान्त और मोक्षका एकान्त, आदि और अन्त सबका लय हो जाता है । वह महाभूतोंका बीज और महातेजका तेज है। वही हे अर्जुन ! मेरा निजस्वरूप है।' ( ज्ञानेश्वरी अ० ६। ३१९--३२३ ) ऐसा जो अचिन्त्य, अरूप, अनाम, अगुण, सर्वरूप सर्वगत परमात्मतन्त्व है वही निराकार, निर्विकार, निर्गुण परब्रहास्वरूप 'चतर्भज होकर प्रकट हुआ जब नास्तिकोंने भक्तोंको सताना आरम्भ किया। उसोकी शोभा इस रूपको प्राप्त हुई है। ( ज्ञानेश्वरी अ॰ ६ । ३२४) 'हुआ है' या 'हुई है' कहना भी कुछ खटकता ही है। 'हआ है' नहीं, वस्कि यह वही 'है'।

भ्योगी एकाप्र दृष्टि करके जिसकी झलक पाते हैं वह हमें अपनी दृष्टिके सामने दिखायी देता है। सुन्दर श्याम अङ्ग-कान्तिकी प्रभा छिटकाते हुए वहीं कटिपर कर घरे सामने खड़े हैं। तुका कहता है। वह अचेत ही भक्तिसे प्रसन्न होकर निज कौतुकसे चेत रहा है।'

भगवान स्वयं कहते हैं, 'ब्रह्मणो हि प्रतिष्ठाहम् ( गीता १४ । २७ ) अर्थात भोरे अतिरिक्त ब्रह्म और कुछ नहीं है' (ज्ञानेश्वरी )। 'सगुण ही निर्वण है, और गुण ही अगुण है' ऐसा विलक्षण श्रीहरिका खरूप है, इसलिये 'ध्यानमें मनमें 'राम-कृष्ण' की ही भक्तजन भक्ति किया करते हैं । स्वयं भगवान्ने ही गीताके बारहवें अध्यायमें बताया है कि अव्यक्तकी उपामना मोक्षकी देनेवाली है पर उसमें कष्ट बहुत है ( क्लेग्रोऽधिकतरस्तेषाम् ) और व्यक्तकी उपासना सुलभ और श्रेष्ठ है। व्यक्त और अव्यक्त—हो तम्हीं एक निर्भान्त' अर्थात एकके ही ये दो रूप हैं, दोनों मिलकर एक ही हैं, पर भक्त भक्ति-सखके लिये व्यक्तकी ही उपामना करते हैं। अन्यक्त अर्थात् निर्गुण-निराकार, निरुपाधिक, विश्वरूप ब्रह्म। न्यक्त अर्थात् सगुण-साकार सोपाधिक राम-कृष्णादि रूप । भगवान् शहराचार्यने व्यक्ताव्यक्तका विवरण इस प्रकार किया है कि अध्यक्त वह जो किसी भी प्रमाणसे व्यक्त न किया जा सके ( न केनापि प्रमाणेन व्यज्यते ) और ध्यक्त वह जो इन्द्रिय-गोचर हो। व्यक्तकी उपासना सुलम, सुलकर और सुसाध्य होनेके साथ मोक्षरूप फल देनेके साथ साथ भक्ति-प्रेमानुभवका आनन्द भी देनेवाली है । आचार्य जपासनाका लक्षण बतलाते हैं, 'यथाशास-मपास्यस्य सामीप्यभवगम्य तैलघारावत्समानप्रत्ययप्रवाहेण दीर्घकालं यदासनं तदपासनम्' अर्थात् 'सतत समानरूपसे गिरनेवाली तैल-भाराके समान एकाग्र हृष्टिका जपास्यकी ओर दीर्घकालतक खगे रहना ही उपासना है। देहवान जीवोंके लिये व्यक्तकी उपासना ही सुलकर होती है। विश्वरूप देलकर भी अर्जुन चतुर्मुज सौम्य श्रीकृष्णरूप देखनेके क्रिये कालायित हो उठे-किरीटिनं गदिनं चक्रहस्तमिच्छामि त्वां द्रष्ट्रमहं तथैव। 'उपनिषदों की जिससे भेंट नहीं हुई' उस विश्वरूपको देखकर अर्जुन कहते हैं—

'विश्वरूपके ये बळते देखकर नेत्र तृप्त हो गये, अब ये कृष्णमूर्ति देखनेके किये अधीर हो उठे हैं। उस साकार कृष्णरूपको छोड़ इन्हें और कुछ देखनेकी कचि नहीं, उस रूपको देखे बिना इन्हें कुछ अच्छा नहीं रूगता । सुक्ति-सुक्ति सब कुछ हो पर श्रीमूर्तिके बिना उसमें कोई आनन्द नहीं । इर्गलिये इस सबको समेटकर अब तुम वैसे ही साकार बनो।' (शानेश्वरी ११—६०४—६०६)

सब भक्तोंकी चिल-इत्ति ऐसी ही होती है। यदि कोई कहे कि अञ्चक्त सर्वन्यापक है और व्यक्त तो एकदेशीय है तो ज्ञानेस्वर महाराज बतकाते हैं कि सोनेका लड़ हो या एक रत्ती ही सोना हो दोनोंमें सोनापन तो समान ही है अथवा अमृतका कम्भ हो या एक घँट अमृत हो, दोनोंमें अमृतका गण तो एक ही है: वैसे ही विश्वरूप और चतर्भज दोनों ही जीवको अमर करनेके लिये एक-से ही हैं। गीताके वारहवें अध्यायमें स्वयं निज-जनानन्द जगदादिकन्द भगवान् श्रीमुकन्दने ही कहा है कि व्यक्तकी उपासना डी श्रेयस्कर है। एकनाथ महाराजने भागवतमें ( स्कन्ध ११ अध्याय ११ स्लोक ४६ की टीकामें ) कहा है कि सगुण-निर्गुण दोनों समान हैं तो भी निर्गणका बोध होना कठिन है; मन, बुद्धि और वाणीके लिये वह अगम्य है, वेद-शास्त्रोंको उसकी पहचान नहीं है; पर सगुणकी यह बात नहीं। सगुणका स्वरूप देखते ही भूख-प्यास भूछ जाती है और मन प्रेममय हो बाता है। सोना और सोनेके अलंकार एक ही चीज हैं। पर सोनेकी एक ईंट नवक्युके गलेमें छटका दी जाय तो क्या वह भली मालूम होगी ? या उसी सोनेके विविध अलंकार उसके अन्न-प्रत्यन्नपर शोभा दे सकेंगे ! इनमेंसे शोभा किसमें है ! दूसरी बात यह कि घी पतला हो या जमा हुआ हो, है वह वी ही; पर पतले पीकी अपेक्षा जमा हुआ दानेदार थी ही जीमपर रखनेमे स्वादिष्ट माल्म होता है। इसी प्रकार धनिगुणके समान ही सगुणको समझो और उसका स्वानन्द लाभ करो। मगवान् के सगुण-ध्यान-भजन-पूजनमें जो परम आनन्द है वह अन्य किसी साधनने मिन्नेवाला नहीं। सगुण-भजनके द्वारा अदैत आप ही सिद्ध होता है। समर्थ रामदान न्वामीने कहा है, ध्युनायजीके मजनसे मुझे ज्ञान हुआ। ध्रभक्रया मामभिजानाति? यह भगवान्ने भी कहा है। इस सम्बन्धमें एकनाथ महाराजने बड़ा अच्छा सिद्धान्त बताया है जो सदा ध्यानमें रखना चाहिये—

दीपकळिका हार्ता चढे। तेँ घरामीतरी प्रकाश सांपडे॥ माझी मृर्ति जैं ध्यानीं जडे। तेँ चैंतन्य आंतुडे अवर्षेचि॥

्दीपक हायमं ले लेनेसे घरमें सब जगह उजाला हो जाता है। वैसे ही मरी मूर्ति जब ध्यानमें बैठ जाती है तब समग्र चैतन्य दृष्टिमें समा जाता है।

भगवानकी मूर्तिका दर्शन, स्वर्गन, मजन-पूजन, क्या-कीर्तन, ध्यान-जिन्तन करते रहनेसे जिस उपास्य देवकी वह मूर्ति है वह उपास्य देव ध्यानमें नैठकर चित्तपर खेलने लगते हैं, स्वप्न देकर आदेश सुनाते हैं, ऐसी प्रतीति हांती है कि वह पीठपर हैं और उनका प्रेम बदता जाता है, तब उनसे सिलनेके लिये जी छटपटाने लगता है, तब प्रत्यक्ष दर्शन भी होते हैं और यह अनुभूति होती है कि वह निरन्तर हमारे समीप हैं, और अन्तमें यह अवस्था आती है कि अंदर-बाहर वही हैं, और वही सब भूतोंके हृदयमें हैं, उन्हें छोड़ ब्रह्माण्डमें और कोई नहीं, मेरे अंदर वही हैं और में भी वही हूं; तब सगुण-निर्मुणका कोई भेद नहीं रहता, सगुण-मिक्तमें ही निर्मुणानुभव होता है और सब मेद-भाव मिट काते हैं। ऐसे समरस हुए मक्त भक्तिका आनन्द खटनेके किये
भगवान् और भक्तका देत केवल मनकी मौजले बनाये रहते हैं। ऐसे
भक्तको देखिये तो उसका कर्म भक्तका-सा होता है पर खयं परमात्मा ही
होता है यह देखनेवाले देख लेते हैं। हसी अभिप्रायसे तुकारामजीने
यह कहा है कि—

अमेवूनि मेद राक्षियंका अंगीं। वाढावया जगीं प्रेमसुख ॥

'अमेद करके भेदको बना रक्खा, इसिलये कि संसारमें प्रेमसुखकी बृद्धि हो।' महाराष्ट्रके सभी संत ऐसे ही हुए जिन्होंने सगुणमें निर्गुण और निर्गुणमें सगुण, दैतमें अद्देत और अदैतमें देत देखा और देखकर तदाकार हुए। आप उन्हें दैती कहें तो कोई हुजे नहीं, अदैती कहें तो भी कोई उजुर नहीं। सगुणोपासक भी कह सकते हैं और निर्गुणानुभवी भी कह सकते हैं; क्योंकि वे हैं ऐसे ही जो अदैतानुभवमें दैत-सुखका भी आनन्द लिया करते हैं। अदैत और भिक्का समन्यय करनेवाला ही तो यह भागवताक्षमें है। शानेश्वर, समर्थ और तुकाराम तीनोंका अनुभव एक-सा ही है।

(१) ज्ञानेश्वर महाराज कहते हैं-

हवाको हिलाकर देखनेसे वह आकाशसे अलग जान पड़ती है, पर आकाश तो ज्यों-का-त्यों ही रहता है। वैसे ही मक्त शरीरसे कर्म करता हुआ मक्त-सा जान पड़ता है पर अन्तः प्रतीतिसे वह मगवस्वरूप ही रहता है। (ज्ञानेश्वरी अ०७-११५, ११६)

(२) समर्थ रामदान स्वामी कहते हैं-

देहको उपायना रूगी रहती है पर विवेकतः उसका आपा नहीं रहता। संतींके अन्तःकरणकी ऐसी स्थिति होती है। (दासबोध दशक ६ समास ७) (३) तुकाराम महाराज कहते हैं-

आधीं होता संतर्संग । तुका झाला पांडुरंग ॥ त्याचें भजन राहीना । मृळ खभाव जावना ॥

'पहले सत्सङ्ग या। पीछे तुका स्वयं ही पाण्डुरङ्ग हो गया। पर इस अवस्थामं भी उसका भजन नहीं खूटता; जिसका जो मूल स्वभाव है वह कहाँ जायगा !'

इन तीनों उद्वारोंसे यही स्पष्ट होता है कि शुद्ध ब्रह्मशान और निष्ठायुक्त भजन दोनोंका पूर्ण ऐस्य भक्तमें होता है। भक्तिका अहैतसे कोई सगड़ा नहीं, यही नहीं, विस्व उनकी एकरूपता है। हैताहैत, सगुण-निर्मुण, भगवान् और भक्त, जीव और ब्रह्म ये सव भेद केवल समझके हैं, तत्त्वतः वे नहीं हैं। इसलिये साधु-संतोंने जिस भावसे सगुणा-प्रेमकी कया श्रवण करनेके लिये प्रस्तुत हों। तुकारामजीने भगवान्से विनोद किया है, कहीं स्तुतिके साथ-साथ याह्यतः निन्दा भी की है, विलक्षण करूपनाएँ की हैं, प्रेमसे गालियाँ भी सुनायी हैं, अवश्य ही मूलतः भगवान्के साथ अपना जो ऐस्य है उसे भूलकर ये गालियाँ न दी होंगी। महाराष्ट्रके सभी संतोंके समान तुकारामजीको अहैत सिद्धान्त सर्वेषा स्तिकार या, यह बात जिनके ध्यानमें नहीं आती उन्हें इस बातका बड़ा आक्षयं होता है कि तुकारामजीन मगवान्से इतनी धनिष्ठता कैसे बरती। सिद्धान्त अहैतका और मजा भक्तिका, यही तो भागवतधर्मका रहस्य है। इसे ध्यानमें रखते हुए अब हमकोग सगुणभक्तिका आनन्द लेनेके लिये तुकारामजीका सङ्ग पकर्हें।

# ५ विट्ठल-शब्दकी व्युत्पत्ति

विडल-शन्दकी न्युत्पत्ति 'विदा ज्ञानेन ठान् शून्यान् काति ग्रह्माति

विहलः' अर्थात ज्ञानश्चन्य याने भोले-भाले अज्ञजनीको जो अपनाते हैं वही विहल हैं। यह व्याख्या विहल शब्दकी 'धर्मसिन्धु' कार काशीनाय वावा पाच्येने की है। तकारामजीके अभंगका एक चरण है-वीचा केला ठोबा। महणोनि नांव विठोवा ॥१ ( 'वी' का ठोवा ( वाइन ) किया, इसलिये नाम विठोबा हुआ । ) 'वी' याने पक्षी--गरुड, गरुडको जिसने अपना बाहन बनाया उसका नाम विद्वल हुआ। कुछ लोग ऐमा भी अर्थ करते हैं कि बी (बिद् ) याने ज्ञान उसका 'ठोबा' याने आकार अर्थात् ज्ञानका आकारः शान-मृतिः परब्रह्मकी सगुण साकार मृति । ज्युत्पत्ति-शास्त्रसे 'विष्णु' से 'विद्-विठोबा' होता है। प्राकृत भाषाके व्याकरणमें 'विष्ण' का 'बिद्ध' रूप होता है। जैसे मुष्टिसे मूठ ( मुडी ), पृष्ठसे पाठ ( पीठ )' वैसे ही 'विष्णु' से 'विद्र' हुआ । 'ल' प्रत्यय प्रेमसूचक है और 'वा' आदरसूचक । कोई विट्ठलको 'विटस्थल' याने वीट ( ईंट ) जिसका स्थल है याने जो ईटपर खड़ा है ऐसा भी अर्थ लगाते हैं। सफेद मिट्टी होनेसे उस स्थानको पण्डरपुर कहते हैं, वहाँ ईटके भट्ठे रहे होंगे। पुण्डलीकने भगवान्के बैठनेके लिये उनके सामने जो ईट रख दी। इसका कारण भी यही हो सकता है कि चारों ओर ईटके भट्ठे होनेसे जहाँ-तहाँ ईंटें पड़ी रहती होंगी और लोग बैठनेके लिये भी उनका उपयोग करते होंगे । विठीवा शब्दका चात्वर्थ कुछ भी हो। पर विठीवा कहनेसे पण्डरीमें ईटपर खडे भगवान श्रीकृष्णकी मूर्तिका ही ध्यान होता है। श्रतिने परमात्माका 'ॐ' नाम रखा, उमी प्रकार भक्तोंने उन्हीं परमारमा-के व्यक्त रूपको-श्रीकणको---(विद्वल) नाम प्रदान किया है। जानेश्वर महाराजने 'ॐ तत्सदिति निर्देशः' का व्याख्यान करते हए प्रणवके सम्बन्धमें जो कुछ कहा है वहीं भगवान्के विद्वल नामपर भी घट सकता है। (उस ब्रह्मका कोई नाम नहीं। कोई जाति नहीं: पर अविद्यावर्गकी

रातमें उसे पहचाननेके किये वेदोंने एक संकेत बनाया है। जब बाकक पैदा होता है, तब उसका कोई नाम नहीं होता, पीछे उसका जो नाम रखा जाता है उसी नामपर वह 'हाँ' कहकर उठता है। संसार-दुःखरे दुखी जीव जो अपना दुखड़ा सुनानेके किये आते हैं वे जिस नामसे पुकारते हैं वह यह नाम—यह संकेत है। ब्रह्मका मौन भन्न हो, अदैत-मावसे वह मिले, ऐसा मन्त्र वेदोंने करणा करके निकाल है। उस एक संकेतरे आनन्दके साय जिसने ब्रह्मको पुकारा, सदा उसके पीछे रहनेवाला वह ब्रह्म उसके सामने आ जाता है।' (शानेश्वरी अ०१७। ३२९–३३३)

अनाम-अजात ब्रह्मकी पहचान संवार-दुःखसे दुखी जीवोंको हो। इसके किये अतिने जो नाम संकेत किया वह प्रणव-शब्दले जाना जाता है। वैसे ही संतोंने जीवोंको श्रीकृष्णकी पहचान करानेके किये उसीका 'विद्रल' नामसे निर्देश किया है और इस नामसे जो कोई पुकारता है। श्रीकृष्ण भी उसके सामने प्रकट होते हैं। श्रीहरिवंश या श्रीमद्भागवतों श्रीकृष्णको इस नामसे न भी पुकारा हो और भक्तोंने चाहे उनका यह एक नया ही नाम रखा हो तो भी नामकी नवीनतास अच्युत श्रीकृष्णका कृष्णपन तो च्युत नहीं होता। कई पुराणोंमें पण्डरपुरके श्रीविद्रलके उस्लेख हैं। पद्मपुराणमें (उत्तरखण्ड—गीतामाहात्य्यमें )—

द्विभुजं बिट्टलं विष्णुं भुक्तिमुक्तिप्रदायकम्।

—यह उल्लेख है। गरुडपुराणमें 'विडलं पाग्ड्रक्क्के च व्यक्कटाद्री रमासलम्' अर्थात् पण्डरपुरमें विष्णुको विडल कहते हैं, ऐसा कहा है। स्कन्दपुराणमें भीमामाहारम्यके अंदर 'पाण्डुरक्क इति ख्यातो विष्णुविपुल-भृतिदः' यह उल्लेख है और फिर उमी पुराणके चन्दला-माहारम्यमें श्रीविडलका 'कमलावलमो देवः करुणारमशेविधः' कहकर वर्णन किया है। इस प्रकार ब्रह्माण्डपुराण, मार्गवपुराण इत्यादि पुराणोंमें और श्रीमत् शक्कराचार्यकृत पाण्डुरङ्गस्तोत्रादिमें भी श्रीपण्डरपुरितवासी पाण्डुरङ्ग भगवान्का वर्णन आया है। पण्डरी-क्षेत्र और श्रीविद्वल देवता अत्यन्त प्राचीन हैं। पुराणोंके को अवतरण ऊपर दिये उनसे यह स्पष्ट है कि विष्णु ही विद्वल हैं।

# ६ ज्ञानेश्वरीमें विद्वल-नाम क्यों नहीं ?

श्रीविदल-वहपदा विचार अगले अध्यायमें किया जायगा। यहाँ विद्वल अर्थात विष्ण और सो भी श्रीविष्णके पूर्णावतार श्रीकृष्ण हैं इस बातको ध्यानमें रखते हए एक आक्षेपका विचार कर लें और आगे बढें। कळ आधनिक विद्वानोंका यह तर्क है कि ज्ञानेश्वरीमें कहीं भी विद्वल-नाम नहीं आया है, इससे यह जान पडता है कि ज्ञानेश्वर महाराज विद्वलके उपासक नहीं प्रत्यत निर्गण ब्रह्मके ही उपासक थे। ज्ञानेश्वर और एकनाथ दोनों ही अत्यन्त गरभक्त थे और प्रन्थ-प्रणयनके समय उनके गर भी उनके सम्मूल उपस्थित थे। इसी कारण उनके प्रन्थोंके मङ्गलाचरण गुरू-स्तुतिसे ही भरे हुए हैं। तथापि उनके प्रन्योंमें श्रीकृष्ण-प्रेमके जो अनुपम निर्झर हैं उनकी ओर ध्यान देनेसे एक अन्धा भी यह जान सकेगा कि उनका सगुण-प्रेम कितना अलैकिक था। श्रीक्रण्णार्जन-प्रेमका वर्णन करते हुए ज्ञानेश्वर महाराजने अपनी श्रीकृष्ण-भक्ति व्यक्त करनेकी लालसा पूरी कर ली है (ज्ञानेश्वर-चरित्र पाठक देखें)। और फिर जहाँ-जहाँ श्रीकृष्णकी स्तित करनेका अवसर मिला है वहाँ-वहाँ ज्ञानेश्वर महाराजकी वाणी कितनी प्रेममयी हो गयी है यह ज्ञानेश्वरीके पाठक समझ सकते हैं। विस्तार बढनेके भयसे अवतरण यहाँ नहीं देते । जो छोग देखना चाहें वे जानेश्वरीम चौथे अध्यायकी १४ ओवियाँ और नवें अध्यायकी ४२५ से ४७५ तककी ओवियाँ अवश्य देखें । नवें अध्यायकी ५२१ वीं ओवीमें महाराज श्रीकृष्णका 'श्यामसुन्दर परब्रह्म भक्तकाम कल्पद्रम श्रीआत्माराम' कहकर वर्णन करते हैं । ग्यारहवें अध्यायके उत्तरार्धमें और बारहवें अध्यायमें

उस 'चतुर्भुज-रूप' का मधुर वर्णन भी पढ़नेयोग्य है । बारहवेंके उपसंहारमें भगवानका यद्य इस प्रकार गाते हैं—

ंऐसे वह निजजनानन्द, जगदादिकन्द श्रीमुकुन्द बोले । सञ्जय भूतराष्ट्रसे कहते हैं, राजन् ! वह मुकुन्द कैसे हैं !—निर्मल हैं, निष्कल्क हैं, लोककृपाल हैं, शरणागतके स्नेहाश्रय हैं, शरण्य हैं । सुरहृन्दसहायशील और लोकलालनलील हैं । प्रणतप्रतिपालन उनका लेल हैं । वह मक्तजनवस्सल, प्रेमिजनप्राञ्चल हैं । स्त्यसेतु और सकल कलानिषि हैं । वैकुण्डके वह श्रीकृष्ण निज मक्तोंके चक्रवर्ती हैं ।' (२३९-२४१, १४३, १४४)

ऐसी सभा-रससानी प्रेम-मध्रवानी सगुण-प्रेमीके सिवा और किसकी हो सकती है ! निर्गण-बोध और सगुण-प्रेम दोनों एक साथ उसी पुरुषमें मिलते हैं जो पूर्ण भक्त हो। चन्दनकी द्रति या चन्द्रकी चाँदनी-जैसी अद्भेत-भक्ति है, पर ध्यह अनुभव करनेकी चीज है, कहनेकी नहीं? ( ज्ञानेश्वरी १८-११५० ) । वसदेवसूत देवकीनन्दन ( ज्ञाने ० ४-८ ) ही सर्वरूपाकारः सर्वदृष्टिनेत्र और सर्वदेशनिवास ( श्राने॰ १८-१४१७ ) परमात्मा हैं और भक्तोंकी प्रीतिके बद्दा, अमूर्त होकर भी व्यक्त हए हैं।' भक्त-प्रीतिसे भगवान् व्यक्त हुए, इसीसे जगत्का कार्य बना; नहीं तो भला इन्हें कोई पकड सकता है ! जानेश्वर महाराज कहते हैं कि यदि भगवान प्रीत होकर व्यक्त न हों तो ध्योगी उन्हें पा नहीं सकते. वेटार्थ जन्हें जान नहीं सकते, ध्यानके नेत्र भी उन्हें देख नहीं सकतें ( ज्ञानेश्वरी ४-१३ ) परमात्मा सगुण-साकार प्रकट .हुए यह बहुत ही अच्छा हुआ । वहीं परमात्मा पुण्डलीककी भक्तिसे प्रसन्न होकर पण्डरीमें ईटपर कटिपर कर धरे खडे हैं। भक्तोंने अपनी बचिके अनुसार उनका नाम विद्वल रखा है। जैसा जिसका भाव हो। भगवान् वैसे ही हैं। भक्तोंका यह भाव रहता है कि वह समिद्धन परमात्मा हैं। उसी रूपमें उन्हें परमात्माकी प्रतीति होती

है। वह सर्वव्यापक हैं; आकाशने भी अधिक ब्यापक और परमाणुने भी अधिक सुक्ष्म हैं। अखिळ विश्वमें व्यापकर भक्तोंके हृदयमें विराज रहे हैं। समर्थ रामदास स्वामी कहते हैं—

> जर्गी पाहतां सर्वही कोंदलेंसे । अभाग्या नरा दढ पाषाण भासे ॥

प्संसारमें देखिये तो वह सर्वत्र समाये हुए हैं। पर अभागे मनुष्यको यह सब कहा पत्यर-सा स्थाता है।' नामदेवराय, जनावाई आदि सब संत श्रीविद्धल्के उपासक ये। नाय महाराज श्रीकृष्ण अर्थात् श्रीविद्धल्के ही भक्त ये। ज्ञानेश्वरीमें जैसे श्रीविद्धल्का नामोल्लेख नहीं है वैसे ही एकनायी भागवतमें भी एक ओवीको लोह और कहीं भी विद्धल्नामका उल्लेख नहीं है। जिस ओवीमें यह नामोल्लेख है वह ओवी इस प्रकार है—

पावन पांडुरंगश्चिती । जे कां दक्षिणद्वारावती । जेथ विराजे विदुलमूर्ति । नामें गर्जती पंढरी ॥

( १९—१४५ )

'वह पाण्डुरङ्गपुरी पावन है, वह दक्षिणकी द्वारका है। वहाँ श्रीविद्वल-मूर्ति विराज रही है। पण्डरीमें उनका नाम गूँजता रहता है।' एकनाथी भागवतमें वस यही एक बार श्रीविद्वलका नाम आया है तथापि क्या शानेश्वरी और क्या एकनाथी भागवत दोनों ही प्रन्य श्रीकृष्ण-प्रेमसे ओतप्रोत हैं और वो श्रीकृष्ण हैं वही श्रीविद्वल हैं, इस कारण ही धारकरी-मण्डलमें ये दोनों प्रन्य वेद-तुस्य माने जाते हैं। एकनाथ महाराजके परदादा मानुदास महाराज विख्यात विद्वल-भक्त हुए, पैठणमें उनका बनवाथा विद्वलमन्दिर है। इसी मन्दिरमें एकनाथ महाराज कथा बाँचते ये, यहीं श्रीविद्वलमूर्तिके सामने उनके कीर्तन होते ये, श्रीविद्वलक्ष्मित्ते एकनाथ महाराज परम

भागवतः श्रीकृष्ण-श्रीविध्तके परम मक्त थे फिर भी नाय-भागवतमें श्रीविदलका नाम एक ही ओवीमें आया है, और ज्ञानेश्वरीमें तो विद्वलका नाम ही नहीं है, इस बातको बड़ा तुल देकर अनेक आधुनिक पण्डित यह कहा करते हैं कि ज्ञानेश्वरी तो तस्त-ज्ञान और निर्गुणोपासनका ग्रन्य है, वारकरी-सम्प्रदायसे उसका कुछ भी सम्बन्ध नहीं । यह वहे आश्चर्यकी बात है । जानेश्वरीको कोई केवल तस्व-जानका ग्रन्थ भले ही समझ ले, पर वारकरियोंके लिये तो जानेश्वरी और एकनाथी भागवत ये दोनों प्रन्य उपासना-प्रन्य हैं। वारकरी श्रीकष्णके उपासक हैं और ये ग्रन्य श्रीकृष्णके परम भक्तींके यत्य होतेसे जनके लिये प्रमाणस्वरूप हैं । जानेश्वर और एकनाय श्रीकृष्ण-श्रीविद्रलंके पर्णभक्त और उनके ग्रन्थ श्रीकृष्ण-श्रीविद्रलंकी भक्तिसे ओतप्रोत हैं, इसीसे वारकरियोंको अत्यन्त प्रिय और मान्य हैं। शानेश्वर-एकनायसे नामदेव-तुकारामको अलग करनेकी इनकी चेष्टा व्यर्थ है, यह पहले सप्रमाण सिद्ध किया जा चका है। इक्सिणी-रखमाई श्रीकृष्णकी पटरानी थीं। उनकी चित-शक्ति---उनकी आदिमाया थीं यह सर्वश्रत ही है। श्रीकृष्ण-रुक्मिणी ही श्रीविदल-रखुमाई हैं। 'विद्वल-रखुमाई' ही वारकरियोंका नाम-मन्त्र है । जानेश्वरी और नाय-भागवत श्रीकरण ( श्रीविद्वल )-मक्तिप्रधान ग्रन्थ हैं यह बात आधृनिक विद्वान ध्यानमें रखें तो ज्ञानेश्वर-एकनायसे पण्डरीके भक्ति-पन्यको अलग करना असम्भव है यह बात उन्हें भी स्वीकार करनी पहेगी । ज्ञानेश्वर, नामदेव, जनाबाई, एकनाय, तुकाराम-ये सभी विद्वल-भक्त हैं। श्रीविद्वलकी उपासना तुकाराम महाराज यावजीवन करते रहे ।

#### ७ मूर्ति-पूजा-रहस्य

श्रीविहल-मूर्ति भक्तोंके प्राणोंका प्राण है। पण्डित भगवानकालके मतसे पण्डरपुरकी यह मूर्ति छठी शताब्दीसे पहलेकी है। निर्मुण ब्रह्म और

खगुण भगवान् दोनों इस श्रीविडल-मूर्तिमं हैं । यह मूर्ति भक्तोंको चैतन्यपन प्रतीत होती है । इस मूर्तिके भजन-पूजनसे तथा प्यान-घारणासे मासुक मक्तोंको भगवान्के सगुणरूपके दर्शन होते और अद्यानन्दका अनुमन भी प्राप्त होता है । पहले हुआ है और अन भी होता है । श्रीविडल-मिक्त योग-जानकी विभाम-भूमिका है । यह भी कोई पूछ सकते हैं कि अद्देतानन्दके लिये मूर्तिकी क्या आवश्यकता ! पर में उनसे पूछता हूँ कि मूर्ति-पूजासे भक्तिरसाखाद मिला और अद्यानन्दमें भी कुछ कभी न हुई तो इस मूर्ति-पूजासे क्या हानि हुई ! भगवान, भक्त और अजनकी त्रिपुटी अद्यानन्दके खानुभवपर खड़ी की गयी तो इसमें क्या बिगड़ा !

देव देठळ परिवारः । कीजे कोरूनी डोंगरः । तैसा मकीचा वेवहारः । कां न वहावा ॥ (अम्रतानमब प्र०९—४१)

'देव, देवल और देव-भक्त पहाड़ खोदकर एक ही शिलापर खुदबाये जा सकते हैं। वैसा व्यवहार भक्तिका क्यों नहीं हो सकता ?'

एक ही चित्र-शिकापर श्रीशङ्कर, मार्कण्डेय और शिव-मन्दिर या श्रीविण्यु, गरुड और विभ्यु-मन्दिर यदि चित्रित हों तो क्या एकके अंदरकी इस त्रिविधतारे हरि-हर-मिक-स्वास्वादनमें कुछ बाधा पड़ती है ! सुवर्णके ही श्रीराम, सुवर्णके ही हनुमान और उनपर सुवर्णके ही फूळ बरसानेवाळा सुवर्ण-शरीर मक्त हो तो इस त्रिपुटीसे अदैत-सुखर्का क्या हानि होती है ! यह सब तो उपासकके अधिकारपर निर्मर करता है ! मूळका मूळ बना रहे और उपरसे ब्याज भी मिळे तो हसे कौन छोड़ दे ! बजन और कसमें कोई कसर न हो और अलङ्कारकी शोभा भी प्राप्त हो तो इस आनन्दको छोड़कर केवल सोनेका पासा छातीसे विपकाये रहनेमें कौन-सी बुद्धिमानी है ! मक्तके अदैतबोधमें कुछ कमी न हो और वह

भगवान्की प्रतिमाके सामने बैठकर भजन-पूजनादिके द्वारा भक्ति-प्रसामृत भी पान करे तो इससे वह क्या कभी अद्वयानन्दसे विश्वत होगा ! मिक-मलके लिये भक्त हो भगवान और भक्त बनकर पजनादि उपासना-कर्म करता है। परन्त यह कौशल सत्सङ्गमें बिना हिलमिल गये नहीं समझ पडता और यह बोध न होनेसे सगुणोपासन और प्रतिमा-पूजनका रहस्य भी कभी ध्यानमें नहीं आता । मूर्ति-पूजाका यह रहस्य न जाननेके कारण ही बहत-से लोग 'मूर्ति-पूजा' का नाम लेते ही चौंक उठते हैं और यह पूछ बैठते हैं कि क्या तुकाराम-से शानी-महात्मा भी मृतिंगूजक थे ! उनके इस प्रश्नका यही उत्तर है कि 'हाँ वह मर्तिपुजक थे और यावजीवन मर्तिपुजक ही थे । इमारा-आपका यह समाज मर्तिपजक ही है, यही क्यों, सारा मन्ध्य-समाज ही यथार्थमें मूर्तिपुजक है । वेदोंमें वरुण, सूर्य, उषा आदि देवताओंकी मर्तियोंके स्तोत्र हैं। निराकारवादी जब ईश्वर-प्रार्थना करते हैं तब उनके चित्त-चित्रपटपर कोई-न-कोई रूप ही चित्रित होता होगा और यदि नहीं होता तो उनका प्रार्थना करना ही व्यर्थ है। भगवान् अमूर्त हैं और मूर्त भी, मक्त ही अपने अनुभवसे इस बातको जानते हैं। ईश्वर यदि नर्वत्र है तो मुर्तिमें क्यों नहीं ! तकारामजी पछते हैं---

अवधं बद्धा रूप रिता नाहीं ठाव । प्रतिमातो देव बसा नन्हे ॥ भनव कुछ ब्रह्मरूप है, कोई स्थान उससे रिक्त नहीं, तब प्रतिमा ईश्वर नहीं यह केसे हो सकता है !'

ईश्वर सर्वव्यापी है पर प्रतिमामें नहीं, यह कहना तो प्रतिमाको ईश्वरते भी वड़ा मानना है! चाहे जिस पत्यरको तो भगवान् कहकर हम नहीं पूजते। ब्राह्मणोंद्वारा वेद-मन्त्रोंने जिसमें प्राण-प्रतिष्ठा की गयी हो उसी मूर्तिको भगवान् कहकर हम पूजते और भजते हैं। भाव ही तो भगवान् हैं और भक्तका भाव जानकर भगवान भी पत्यरमें प्रकट होते हैं। उसका बत्बरपन नष्ट होता है और सिबदानन्दघन परमात्मा वहाँ प्रकट होते हैं । तुकारामबाबा कहते हैं—

> पाषाण देव पाषाण पायरी । पूजा पकावरी पाय ठेवो ॥१॥ सार तो नाव सार तो भाव । अनुभवी देवतेचि झाले ॥२॥

परवरकी ही भगवन्मूर्ति है और पत्थरकी ही पैडी है। पर एकको पूजते हैं और दूसरेपर पैर रखते हैं। सार वस्तु है भावन वहीं अनुभवमें भगवान् होकर प्रकट होता है।

गङ्गाजल और अन्य सामान्य जलोंके बीच कौन-सा बड़ा भारी अन्तर है ! पर भावनाते ही तो गङ्गाका श्रेष्ठल है । तुकारामजी कहते हैं, भाडुकोंकी तो यहां बात है, धर्माधमंके पचड़ेमें और लोग पड़ा करें । जिसके निर्मित्त जो पूजनादि किया जाता है वह किसी भी मार्गरे, किसी भी रीतिसे किया जाय वह प्राप्त उसीको होता है । पत्र पुष्पं फलं तोयं कुछ भी, कोई भी, कहीं भी, कैसे भी—पर विमल अन्तःकरणसे—अर्पण करे तो वह प्रक्षे ही प्राप्त होता है—'तदह भरूपुद्धतमक्तामि प्रयतारमनः' (गीतार। २६) यह स्वयं भगवान्का ही वचन है । 'शिव-पूजा शिवासि पावे । माती मातीशीं सामावे ॥' (शिवकी पूजा शिवको प्राप्त होती है और मिट्टी मिट्टीमें समा जाती है ।) अथवा 'विष्णु-पूजा विष्णुस्त अर्थे । पाषाण राहे पाषाणकर्षे ॥' (विष्णुकी पूजा विष्णुक अर्थित होती है और पत्थर पत्थरके रूपमें रह जाता है ।) यह तुकारामजी कह गये हैं । भगवान्की सुलभ सुढ़ीक सुन्दर सुमधुर मूर्ति देख सहसों भक्त आनन्दित हुए और मूर्ति नैतन्यधन होकर उन्हें प्राप्त हुई ।

धन्य माबशीळ । ज्याचें हृदय निर्मळ ॥ १ ॥ पूजी प्रतिमेचा देव । सन्त म्हणती तेथें भाव ॥प्रु०॥ तुका महणे तैसे देवा । होणें कागे स्यांच्या मावा ॥ ३ ॥ 'धन्य हैं भावशील जिनका हृदय निर्मल है। प्रतिमाके देवता बो पूजता है, संत कहते हैं कि उसीमें भाव है। तुका कहता है, भक्तोंका बो भाव है, भगवानको ैमा ही होना पड़ता है।

श्रीविडल-मूर्तिमें तुकारामजीकी निष्ठा ऐसी अविचल थी कि वह कहते हैं—

म्हणे बिट्टन पाणण । त्याच्या तोंडावरी बहाण ॥

'जो विडलको पत्यर कहता है, उसके मुँहपर जूता ।'

म्हणे विट्टन महा नव्हे । त्याचे बोन नाहकावे ॥

'जो कहता है, विडल महा नहीं; उसकी बात कोई न सुने ।'

ये सब उत्कट प्रेमके उद्गार हैं। एकनाथी भागवत (अ०११
व्लोक ४६) में कहते हैं—

ंनिर्गुणका बोध कठिन है। मन-बुद्धि-बाणीके लिये अगम्य है। धाक्रोंके मंकेत ममझ नहीं पढ़ते। वेद तो मीन साधे हैं। सगुण-मूर्तिकी यह बात नहीं। वह सुलम है, सुलक्षण है, उसके दर्शनसे भूख-प्यास भूक बाती है, मन प्रेमने भरकर शान्त हो जाता है। जो नित्यिदिद्ध मिन्चिदानन्द हैं, प्रकृति-परेके परमानन्द हैं, वही स्वानन्द-कन्द स्व-लीलासे सगुण-गोविन्द बने हैं। मेरी मूर्तिके दर्शनींसे नेत्र कृतार्थ होते हैं, जन्म-मरणका धरना उठ जाता है, विषयोंके पाश कट जाते हैं।

प्रेममय अन्तःकरणसे मूर्ति-पूजा करनेवाले भक्तोंके लिये भगवान् मूर्तिमें ही प्रकट होते हैं; इस बातके अनेक उदाहरण हैं। एकनाय महाराज कहते हैं---

'अब भी इस बातका प्रत्यक्ष प्रमाण है कि दासके बचनसे पाषाण-प्रतिमाम आनन्दघन भगवान् स्वयं प्रकट हुए ।'

( नाय-मागवत २० ७-४८१ )

एकनाथ महाराजने अपने अभंगोंमें भी कहा है--

भी तेषि माझी प्रतिमा । तेथें नाझी आन धर्मा ॥२॥ तेथें असे माझा बास । नको भेद आणि सायास ॥२॥ करियुगीं प्रतिभेपरतें । आन साधन नाझीं निक्तें ॥३॥ एका जनादेंनीं शरण । दोनीं रूपें देव आपण ॥४॥

भीं जो हूँ वहीं मेरी प्रतिमा है, प्रतिमामें कोई अन्य धर्म नहीं। वहीं मेरा वास है। इसमें कोई मेद मत मानो और व्यर्थ कृष्ट मत उठाओ। कलियुगमें प्रतिमासे बदकर और कोई साधन नहीं। एका (एकनाय) जनार्दनकी शरणमें है, ये दोनों रूप आप भगवान ही हैं।

> देव सर्वाठायीं बसे । परि न दिसे अमाक्किां ॥९॥ जर्तीस्पर्तीपाणीं मरतां । रिता ठाव कोठें उरता ॥२॥

'भगवान् सब ठौर हैं, पर अभक्तोंको वह नहीं देख पड़ते। जलमे, यलमें, पत्थरमें सर्वत्र वह भरे हुए हैं, उनसे रिक्त कोई स्थान नहीं बचा है।'

अस्तु, तुकारामजीके तथा उनके सदृष्ट अन्य संतोंके सगुणोपामन और मूर्तिपूजनके सम्बन्धमें जो विचार हैं उन्हें मंक्षेपमें यहाँतक स्वित किया। यह कहनेकी आवस्यकता नहीं कि उनके आचार भी हुन्हीं विचारोंके अनुसार थे। पण्डरीकी श्रीविडळमूर्तिके उपासक विश्वम्मरवावाके समयसे कुळ-देव श्रीविडळकी नित्य पूजा-अर्चा करनेवाले, विडळ-मन्दिरका बीणोंद्वार करनेवाले और अन्ततक विडळ-मन्दिरमे हुरि-कीर्तन करने-बाले तुकारामजी मूर्ति-पूजक नहीं थे, ऐसा कौन कह सकता है १ तुका-रामजीके पुत्र नारायण बोवाकी देहुकी सनदमें भी थे स्पष्ट शुन्द हैं— पुकोबा गीसाई श्रीदेवकी मूर्तिकी पूजा अपने हार्यों करते थे।

### ८ तुकारामजीकी दर्शनोत्कण्ठा

श्रीविहरू-मूर्तिकी पूजा-अर्जा, ध्यान-घारणा और अखण्ड नामसमरण करते-करते तुकारामजीको भगवान्के साक्षात् दर्शनकी बढ़ी तीव
लालता हुई । जिसकी मूर्तिकी नित्य पूजा करते हैं उसके दर्शन कष होंगे ?
दर्शनीके लिये उनका चित्त व्याकुल हो उठा । प्रह्वाद और प्रव-जैसे बालभक्तोंको बचपनमें ही मगुण भगवान्के दर्शन हुए, नामदेवसे भगवान्
प्रत्यक्षमें बातचीत करते थे, जनाबाईके साथ चक्की चलाते थे, ऐसे भक्तवस्क
मेरे प्यारे पण्डरिनाथ मुझे कब मिल्टेंगे ! प्रत्यक्ष दर्शनके जिना ब्रह्म-ज्ञान
उन्हें गुष्क-सा लगने लगा । ब्रह्म-ज्ञानकी बातें कहने और सुननेमें अब
उन्हें गुष्क-सा लगने लगा । उनकी बाँहें भगवान्से मिळनेके लिये आगे
बढ़ना चाहती यीं, नेत्र उन्होंकी ओर टकटकी बाँचे रहना चाहते थे ।
नेत्रींसे यदि भगवान् न दिखायी देते हों तो हनकी आवश्यकता ही स्था
है ! नेत्र यदि भगवान्के चरणोंको न देल सकते हों तो ये पूट जायें ।
ऐसे-ऐसे भाव ही उनके चित्तमें उठा करते थे। दिन-दिन मिळनकी यह
लगन, यह विकलता बढ़ती ही गयी । उस समयकी उनकी मनोऽवस्था
बतानेवाले गुल अभक्क हैं—

'हे पण्ढरिनाय ! तुमले मिलनेके लिये जी व्याकुल हो उठा है। इस दीनकी इस दौड़पर कब कुपा करोगे मालूम नहीं। मेरा मन तो यक गया, राह देलती-देलती ऑर्लें भी यक गयीं। तुका कहता है, मुझे तुम्हारा मुख देलनेकी ही भूख लगी है।'

• •

मार्गकी प्रतीक्षा करते-करते नेत्र थक गये ! इन नेत्रोंको अपने
 चरण कब दिलाओंगे ! तुम माता मेरी मैया हो, दयामबी छाया हो ।
 हे विक्रक ! किसीको तुमने उनार लिया और किसीको किसीके सुपूर्व

कर दिया। ऐसा कठोर हृदय तुम्हारा क्यों हुआ ? तुका कहता है, मेरी बाहें हे पाण्डुरङ्ग ! तुमसे मिलनेको फड़क रही हैं।'

'तुम्हारे ब्रह्मज्ञानकी मुझे इच्छा नहीं, तुम्हारा यह सुन्दर सगुण रूप मेरे लिये बहुत है। पतितपादन ! तुमने बड़ी बेर लगायी, नया अपना वचन भूल गये ! संसार (घर-गिरस्ती) जलाकर तुम्हारे ऑगनमें आ वैटा हूँ, इसकी तुम्हें कुछ सुध ही नहीं है। तुका कहता है, मेरे विद्वल ! रिस मत करो, अब उठो और मुझे दर्शन दो। ?

'जीकी बड़ी साथ यही है कि तुम्हारे चरणोंसे मेंट हो। इस निरन्तर वियोगसे चित्त अत्यन्त विकल है।'

'आत्मस्थितिका विचार स्या करूँ ! स्या उद्धार करूँ ! चतुर्धुंबको देखें बिना धीरज ही नहीं बँच रहा है । तुम्हारे बिना कोई बात हो यह तो मेरा जी नहीं चाहता । तुका कहता है, अब चरणोंके दर्शन कराओ ।'

**'तुका कहता है, एक बार मिलो और** अपनी छातीसे लगा लो ।'

ंये ऑस्ट्रें फूट जायें तो स्या हाति है जब ये पुरुषोत्तमको नहीं देख पातीं ! तुका कहता है, अब पाण्डुरङ्गके बिना एक छण भी जीनेकी इच्छा नहीं।'

'तुका कहता है, अब अपना श्रीगुख दिखाओ, इससे इन आँखोंकी भूख बुक्तेगी।' 'तुका कहता है कि अब आकर मिलो । पीठपर हाथ फेरकर अपनी छातीसे लगा लो ।'

'विरहते जलकर सूख गया हूँ; अस्थिपक्षर रह गया है। अब तो हे पण्डरिनाय! अपने दर्शन दो।'

भृक्षमे आकर मिल्लोगे, दो-एक बार्ते करोगे तो इसमें तुम्हारा क्या खर्च हो जायगा ? तुका कहता है, तुम्हारी बढ़ाई मुझे न चाहिये; पर दर्शनोंकी तो उत्कण्ठा है।?

'जो लोग अरूपकी इच्छा करते हीं उनके लिये आप अरूप बिनये। पर में तो सम्पका प्रेमी हूँ।'

भगवन ! आपके निराकार रूपसे जिन्हें प्रेम हो उनके लिये आप निराकार ही वने रिह्ये, पर में तो आपके सगुण साकार रूप-रसका प्यासा हूँ । 'आपके चग्णोंमे मेरा चित्त लगा है ।' मैं तो अज्ञानी ही हूँ । 'मला बच्चा भी कहीं आपसे दूर रहनेयोग्य बननेके लिये सथानोंकी बराबरी कर सकता है ?' ज्ञानी पुरुषोंकी बराबरी में अज्ञान होकर कैसे कर सकता हूँ ? बच्चा जब सथाना हो जाता है तब माता उसे दूर रखती है, अथान हिछा तो माताकी गोर कभी नहीं छोड़ता । जो ब्रह्मज्ञानी हों उन्हें मोख ( खुटकाग ) दे दो, पर मुझे मत छोड़ो, मुझे मोख न चाहिये । तुम्हारे नामका जो नेह लगा है बह अब खूटनेवाला नहीं ।' रसना तुम्हारे ही नामकी रितक हो गयी है, ऑस्तें तुम्हारे ही चरणोंके दर्शनकी प्यासी हैं । यह भाव अब मेरा बदलनेवाला नहीं । इसलिये तुम अब मेरे इस प्रेम-रसको स्थान मत दो ! अपनेसे मुझे अब दूर मत करो । मैं तुम्हारा मोख नहीं चाहता, तुम्हींको चाहता हूँ । मौन कां धरिलें विश्वाच्या जीवन । उत्तर वचना देहें मास्या ॥ १ ॥

ंहे विश्वजीवन ! ऐसे मीन साधे क्यों बैठे हो ! मेरी बातका अवाब दो।'

मेरा पूर्वसञ्चित सारा पुण्य तुम हो-

तूं आहें सत्कर्म तूं माझा स्वधर्म । तूंचि नित्यनेम नारायणा ॥ ४ ॥

'तुम्हीं मेरे सत्कर्म हो, तुम्हीं मेरे स्वधर्म हो, तुम्हीं नित्य-नियम हो,
हे नारायण !' मैं तुम्हारे कृपा-वचनोंकी प्रतीक्षा कर रहा हूँ ।

तका म्हणे प्रेमकाच्या प्रियोत्तमा । बोठ सर्वोत्तमा मजसर्वे ॥ ५ ॥

'तुका कहता है, प्रेमियोंके हे प्रियोत्तम ! हं सर्वोत्तम ! मुझसे बोलो ।'
'शरणागतको, महाराज ! पीठ न दिखाओ, यही मेरी विनय है ।
जो तुग्हें पुकार रहे हैं, उन्हें चट उत्तर दो, जो दुखी हैं उनकी टेर सुनो—उनके पास दौढ़ें आओ, जो यके हैं उन्हें दिलासा दो और हमें न भूलो, यही तो हे नारायण ! मेरी तुमसे प्रार्थना है ।'

कम-से-कम एक बार यही न कह दो कि क्यों तंग कर रहे हो, यहाँसे चले जाओ ।' 'हे नारायण ! तुम ऐसे निद्ध क्यों हो गये ? 'लाधु-संतोंसे तुम पहले मिले हो, उनसे बोले हो; वे माग्यवान् थे, क्या मेरा हतना माग्य नहीं ?' आजतक किसीको तुमने निराश नहीं किया; और मेरे जीकी लगन तो यही है कि तुमसे मिलूँ, इसके बिना मेरे मनको कल। न पहेगी।

भगवन् ! 'हम यह क्या जानें कि तुम्हारा कहाँ क्या भेद है !' वेद बतकाते हैं कि द्वम अनन्त हो, तुम्हारा कोई ओर-छोर नहीं, तब किस ठौर हम तुम्हें हुँदें ! सप्त पातालके नीचे और स्वर्गते भी ऊपर तुम रहते हो, यह मच्छर तुम्हें इन ऑलॉलें कैसे देले ! हे पण्डरिनाय ! हे विडलनाथ ! तुम इतने बड़े हो, पर अपने प्यारे भक्तोंके लिये चाहे जितना छोटा रूप भारण कर लेते हो !

> होई मज तैसा मज तैसा। साना सुकुमार **द्यकिशा।** पुरवी माझी आज्ञा। भुजा चारी दाहावी॥ २॥

'हं हुचीकेश ! मेरे लिये भी वैसे ही बनो, वैसे ही छोटे सुकुमार, और मेरी आशा पूरी करो । चार भुजाओं वाली छनि दिखाओं ।'

अब तुम्हारी ही शरण ली हैं क्योंकि तुम्हारा कोई भी दास विफलमनोरय नहीं हुआ। मैं भी तुम्हारा दास हूँ, मेरी इच्छा भी पूरी होगी ही। पर 'हे दयानिधे! मुझपर तुम्हारी हिष्ट पड़े।' और 'ईटपर खड़े हे पण्डिरनाथ! अब जस्दी दौड़े आओ।'

'अकालपीड़ित सूर्व' के मामने मिशन्न परोसा हुआ **याल आ जाब** अयवा घातमें देठी हुई 'बिस्ली मस्खनका गोला देख ले' तो उसकी जो हालत होती है वहीं मेरी हालत हुई है—'तुम्हारे चरणोंमें मन लक्ष्याया है, मिलनके लिये प्राण सूख रहे हैं।'

'इम यके-माँदोंकी कौन खबर लेता है ?'—हे पाण्डुरङ्ग ! तुम्हारे बिना भुक्षपर ममत्व रखनेवाला इस विश्वमें और कौन है ! 'किससे हम अपना सुख-दु:ख कहें, कौन हमारी भूख-प्यास बुझावेगा !'

हमारे तापको इरनेवाला और कौन है ! हम अपना सवाल किससे लगावें ! कौन हमारी पीठपर प्यारसे हाथ फेरेगा ! इसलिये अब इसनी ही बिनती है कि—

> शांत घारती आई । आतां पाहतेसी काई ॥ ९॥ शीर नाहीं माझे पोटीं । झारतें वियोगें हिंपुटीं ॥शु०॥ करावें शीतळ । वह झारते हळहळ ॥ २॥

तुका महणे डोई । कर्षी ठेवीन हे पाई ॥ २ ॥
'दौड़ी आओ, मेरी मैया ! अब क्या देखती हो ? अब घीरज नहीं
रहा, वियोगचे ज्याकुल हो रहा हूँ । अब जीको ठण्डा करो, अवतक रोते ही बीता है । कब यह मस्तक तुम्हारे चरणोंमें रलूँगा, यही एक ध्यान है।'

#### ९ भगवान्से प्रेम-कलह

भगवानके दर्शनीके लिये जी छटपटा रहा है। ऐसी अवस्थामें तकारामजी भगवानुपर कभी गुस्सा होते, कभी प्रेम-भिक्षा माँगते, कभी बड़ा ही विचित्र युक्तिबाद करते, कभी उन्हें निट्र कहते, कभी कहते, मेरे स्वामी बड़े भोले, वहे कोमल हृदयवाले हैं, कहकर उसी प्रेम-ध्यानमें मग्र हो जाते, कभी कहते 'देखो, पाण्डरङ्ग कैसे खीज उठे हैं। पर नामकी चुटिया इम पकड़े हुए हैं' और यह कहते हुए अपनी विजय मनाते और कभी अपनेको पतित समझकर लजारे सिर नीचा कर लेते। कभी भगवानको संतोकी पञ्चायतमें खींच लाते और उन्हें छली कपटी। हरिटी, दिवालिया ठहराते और कभी ध्वयों मैंने घर-गिरस्तीपर लात मार टी ११ व्ह्यों संसार-सखकी होली जला दी ११ इत्यादि कहकर दीन होकर बैठ जाते, कभी गालियोंकी सदी लगाते और कभी कहते 'तुम मातासे भी अधिक समता रखनेवाले हो। चन्द्रसे भी अधिक शीतल हो। प्रेमके कल्लोल हो? और इस प्रकार उनकी दयाञ्चताका ध्यान करते-करते उसीमें लीन हो जाते, कभी अपनेको पातत कहते, कभी भगवान्से बरावरी करंते, कभी भगवानको निर्गुण कहते। कभी मगुण कहते। कभी दैतकी भावना करते। कभी अद्वेतरंगमें रॅंग जाते । इस प्रकार तुकारामजी भगवानका प्रेम-सुख अनन्त प्रकारसे भीग करते, उनके भगवत्प्रेमके अनेक रंग थे। अनेक दंग थे। उनके हृदयके वे प्रेम-कल्लोल कुछ उन्हींके शब्दोंमें देखें-श्रीवनसे हे भगवन ! तम्हें नाम और रूप प्राप्त हुआ' वे **हम पतित**  ही तुम्हारे मच्चे भगवान् हैं! इमलोग हैं इसीसे तो तुम्हारी महिमा है! अँघेरेसे दीपकी शोभा है, रोगोंके होनेसे बन्यन्तरिकी ख्याति है, विषके होनेसे अमृतका महत्त्व है और पीतलके होनेसे ही सोनेका मृत्य है!

'इम तुम्हारे कहाते हैं'---पर तुम हमारा यह उपकार नहीं मानते कि हमारी ही बदौलत तुग्हें नाम-रूपका ठिकाना है।' क्या कभी इस उपकारकी याद करते हो!

प्सोलह इजार तुम बन सकते हो?—सोलह इजार नारियोंके लिये तुम सोलह इजार रूप भारण कर सकते हो, पर इस तुकाके लिये एक रूप धारण करना भी तुम्हारे लिये इतना कठिन हो रहा है !

भगवन् ! मेरी जायित और स्वयनका मेल नहीं है। हाँ, तुम्हारी उदारता में समझ गया! में तो तुम्हारे चरणींपर मस्तक रखूँ और तुम अपने गलेका हार भी मेरी अञ्जलिमें न हालो ! हाँ, समझा ! जो छाछ भी नहीं दे सकता वह भोजन क्या करावेगा !

भगवन् ! पहले जो भक्त तर गये वे अपने पुरुषार्थते तर गये, उन्होंने अपना मर्वस्व तुम्हें दिया तब तुमने अपना हृदय उन्हें दिया! पर ऋण चुकानेमें कीन सा वहा भारी धर्म है! भेरे-जैसे पुरुषार्थहीन पतितको तुम तारंगि तभी उदार कहानेयोग्य होगे!

भगवन् ! आज तुमने मेरा प्रेम-भक्क किया, अब मेरी जीभ यदि अुज्य हुई तो मैं स्तोमें तुम्हारी फर्जाइत कराऊँगा ! तुम ऐसे निउरपनेका बर्ताव करोगे तो 'तुम्हारा विश्वास कोई कैसे करेगा !'

जिसके स्वामी दुर्वल हो उस सेवकका जीना सजाजनक है। देश:

विदेशमें जिसकी बातकी बाक है उसका कुत्ता भी अच्छा है। जिसका नाम लेते संसार यरयर कॉपने लगता है उसके द्वारपर कुत्ता होकर रहनेमें भी इजत है! यह विचार हे भगवन्! मेरे चित्तमें क्यों उठाः यह तुम्हीं जानो—जिसकी बात वही जाने!

सचमुच ही इस बड्डप्यनको घिकार है ! इस महिमाका मुँह काला ! हारपर खड़ा मैं कबसे पुकार रहा हूँ, पर 'हाँ' तक कहनेकी जरूरत आप नहीं समझते ! शिष्टाचारकी इतनी-सी बात भी आपको नहीं मालूम ! 'कोई अतिषि आ जाय तो शब्दोंसे उसको सन्तोष दिलानेमें क्या खर्च हुआ जाता है !' हे श्रीहरि ! यह सब तुम्हींको शोभा देता है ! इम मनुष्य तो इतने बेहया नहीं हैं !

जातक तुम्हारे मुँहसे दो बातें मैं न सुन लूँगा तयतक ऐसे ही वकता-शकता हूँगा । पर तुग्हें पुण्डलीककी शपय है, जरा भी जवान हिलायी तो ।

मनवन् ! तुम भरमाने-भटकानेमें बढ़े कुशल हो और मैं भी बड़ा लतालोः हूँ । इमारा भाग्य ऐसा जो तुम्हें मौन साधे बैठ रहना ही अच्छा लगता है ! इमारे साथ तुमने दुराव किया इसिंछये हमने यह विनोद किया !

भचमुच ही भगवन् ! तुमसे ही तो मैं निकला हूँ । तब तुमसे अलग कैसे रह सकता हूँ ?' मुझमें कौन-सी कमी है वही बता देते । चलो, संतोंकेसामने वहीं तुमसे निपटूँगा ।

तुम असर हो यह सही है, पर तुका कव असर नहीं है ! तुम्हारा यदि कोई नाम नहीं तो मेरा मी नामपर कोई दावा नहीं । तुम्हारा यदि कोई रूप नहीं तो मेरा भी रूपपर कोई हक नहीं । और जब तुम छीला करते हो तब मैं क्या अलग रहता हूँ ! तो क्या, तुम झुट्टे हो ! तुका कहा है, तो मैं भी वैसा ही हूँ ।'

भगवन् ! तुम्हारे प्रेमकी खातिर, तुम्हारी एक बातके लिये, तुम्हारे

दर्शन पानेके लिये मैंने 'इन्द्रियोंका होल्किना-दहन किया; संसार-सुसका यलिदान किया;' यह जानकर तो दर्शन दो !

भगवन् ! तुम बड़े या मैं बड़ा, जरा यह भी देख हूँ ! मैं पतित हूँ, यह बात तो वनी-वनायी है और तुम जो पतित-पावन हो सो तुमने सावित करके अभीतक नहीं दिखाया; मैं भेद-भावको अपने प्राणींसे लिपटाये वैठा हूँ, पर तुमसे भी उसका छेदन नहीं वन पहता है; भेरे दोघ हतने बख्वान् हैं कि उनके मामने तुम्हारी कुछ नहीं चल्दती; मेरा मन दसीं दिशाओं में मटकता रहता है पर तुम उसके भयसे बहुत दूर (मनसस्तु परा हुद्धियों बुदे: परतरत् सः) जा छिपे हो ! तब बताओ, तुम बड़े हो या मैं बड़ा ?

भगवन् ! मेरे अब स्वजन-प्रियजन मर गये और तुम कैसे नहीं मरे १ अनुम्हें देखते ही मेरे पिता गये, दादा गये, परदादा गये। तुम्हीं हे विठो ! कैसे बचे हो १ यह अब मुझे बताओ । मेरे पीछे बचपन, यौवन, हृद्धपन क्षमा है। पर विठो ! इन मक्से तुम कैसे बचे हो, यह मुझे बताओ !

अगवन् ! तुम वैसे अच्छे हो पर इस मायाकी मुख्यतमें आक्रं स्त्री-बुद्धिवाले वन गये हो। इसकी सोहवतमें तुमने ये सब रंग-दंग सीवे हैं !

'तुम तो बड़ अच्छे ये, पर इस रॉडने तुग्हें विगाड़ा। जिसनी जो चीज है उसे वह, यह देने नहीं देती; तुका कहता है, खाने दौड़तीहै।'

भगवन ! मैंने आजतक तुम्हारी कितनी स्तुति की, कितनी गिन्दा की, पर तुम पूरे हो ! 'बात ही नहीं करते, नामतक नहीं लेते ।' तोलो, अब मैं तुमसे कहे दंता हूँ—

नहीं देखीं देव मेला । असी त्याला असेल ॥ १ ॥

भोरे लिये तो भगवान् मर गये, जिनके लिये अव हों, उनके दिये हुआ करें। 'क्या किसी पर्वकाल, तिथि, नक्षत्रका विचार कर रहे हो ?'—साइत देख रहे हो ! मेरा चित्त तुमसे मिकनेके लिये छटपटा रहा है। मैं अन्यायी हूँ, दोषोंकी खानि हूँ, इसलिये मुझपर क्रोध मत करो। इस अनजान बालकको कलाओ मत।

मगवन् ! तुम घरके लेनेवाले हो । 'जहाँ-तहाँ लेनेकी ही बात है,' कोई बिना कुछ खिये देता नहीं, तब तुम्ही अकेले उदार क्यों बनो ! आधीं वरी हात या नार्वे उदार । सम्प्राचे उपकार फिटाफिट ॥

पहले ही जिसका झाथ ऊपर रहता है उसको उदार कहते हैं। उचार लियेका उपकार क्या ? वह तो पटेपाट है। सबी उदारता दिखाओ, मुझसे जो सेवा वन पड़ती है वह तो मैं करता ही हूँ।

भगवन् ! मैं क्या सचमुच ही पापी हूँ !

पापी म्हर्णो तरी आठिततों पाय । दोष बजी काय तयाहुनी रै ॥

प्पापी कहूँ तो आपके चरणोंका स्मरण करता हूँ । मेरा पाप क्या
आपके चरणोंसे भी अधिक बलवान है रै?

•उपजना-मरना' तो इमारी वरौती है। इससे खुदाओ तब तुम्हारी बडाई जार्ने !

भगवन् ! आप सदाके बखी और हम सदाके दुर्बळ, यह क्या ! हमने क्या दुर्बळ वने रहनेका पट्टा लिख दिया है ! हम याचक और आप दाता, ऐसा ही नाता सदा क्यों रहे ! रहमारे भी कुछ उपकार रहने दो, अकेले वने रहनेमें क्या वड़ाई है !'

भगवन् ! इम विष्णुदास हैं, हमारा सब बल-भरोसा तुम हो; पर इस कालको देखते हैं, हमारे ही ऊपर हुकुमत चला रहा है ! 'क्या भगवन् ! तुम भी कैंधे नपुसक बने हो ! जैसे कोई श्रक्तिहीन हो, ऐसे मालूम होते हो !'

भगवन् ! हम पतित, आप पतितपावन ! जैसी धर्म-नीति हमें जान पड़ी वैसे हम चलं। अब आपको यह उचित है कि हमारा उद्धार करें। अपने औचित्यको आप सँमालें। काया, बाचा, मनता मैं तो आपका ही ध्यान करता हूँ। अब आपका जो धर्म हो उसे आप निवाहें।

भगवन् ! पहलेके नंत जिस मार्गपर चले उसी मार्गपर मैं चल रहा हूं । में कोई खोटाई नहीं कर रहा हूँ, मैं तो आपका क्या हूँ न; वच्चेसे क्या जोर आजमाना !

भगवन् ! आप समर्थ हैं। मैं दीन हूँ । 'तुका कहता है। तुमसे वाद करना, संगारमं निन्दित होन। ह ।' वहीं हे हुजत करनेमें केवल नामघराई होती है । इसल्ये मैं हुजत नहीं करता । वस यही है कि आप अपना काम पूरा कीजिये ।

'क्या इस कालमें आपकी सामर्थ कुछ काम नहीं करती ? मगवन ! मेरा मिंद्रत आपसे बलवान् है, इसल्यि क्या आप चुप हो गये ? या क्या आपने अपनी गदा और चक्र कहीं लो दिये और अब उसके मयसे लजित हो रहे हो ?' देलो, दीनानाय ! अपने विरदकी लाज रखो ।

भगवन् ! अब नेरा तिरस्कार करते हो ! ऐसा ही करना या तो पहले अपने चरणोंका रनेह स्यों लगाया ! अबतक तो मैं अदबसे बात करता या पर अब में पूछता हूँ कि हमारे प्राण ही लेने ये तो आकारमें ही स्यों आये !

भगवन् ! मेने अपना मम्पूर्ण द्यारीर आपके चरणोंमें समर्पित किया है और आप क्या मेरा खूल मानते हैं या मेरे सामने आते हुए रुजाते हैं ! मैं अनन्य हूँ । मला, एक भी ऐसा गवाह मेरे विरुद्ध खड़ा कीजिये जो यह कहे कि ध्वमहारे सिवा और भी कहीं तुकारामका मन रमता है !'

भक्षा, मेरे-जैसे किसीको भी आपने तारा है ! 'हायके कंगनको आरसी क्या ! मैं तो जैसे-का-तैसा ही बना हुआ हूँ ।'

हार्तीच्या कांकणा कासया आरसा । उरलों मी जैसा-तैसा आह ॥

हम भक्तोंके कारणसे तुम्हं देवत्व प्राप्त हुआ, यह बात क्या तुम भूल गये ! पर उपकार भूल जाना तो वड़ोंकी एक पहचान ही है।

समर्थासी नाहीं अपकारसरण । दित्या आठवण वांचीनिया ॥
'समर्थोंको, स्मरण कराये बिना उपकार स्मरण नहीं होता ।'
मैं अब ऐसे माननेवाला भी नहीं ! प्रमन्दान कर मुझे मना लो !
भगवन् ! मैं पतित हूं और आप पाततपावन । पहले मेरा नाम है,
पीछे आपका !

जरी मी नव्हर्तो पतित । तरी तूं कंचा पावन यथ ॥ ४ ॥ म्हणोनि मार्क्से नाम आधीं । मग तूं पावन कृपानिधि ॥ २ ॥

'यदि मैं पतित न होता तो आप कहाँसे पावन होते ? इसल्यि मेरा नाम पहले है, और पीछे आप हैं हे पावन कुपानिषे ?'

भगवन् ! इस क्रमको अब मत बदल्लिये-

नर्वे करूं नये जुनें ! सांमाळावें ज्याचें त्यांनें ॥ १ ॥

'नया कुछ न करे, सनातनसे जिसके जिम्मे जो काम है उसे वह सम्बाले।'

भगवन् ! मैंने आपकी बड़ी निन्दा की, पर 'वह जीकी छटपटाहट है, हरगड़नेकी मुझे बान पड़ गयी है, कोई छन्द छूट गये हों तो क्षमा करें। मेरा सच्चा चर्म क्या है सो मैं जानता हूँ— 'आपके चरणोंमें मैं क्या जोर आजमाउँ ! मेरा तो यही अधिकार है कि दास होकर करणाकी भिक्षा माँगूँ।'

तुम्हारे श्रीमुखके दो शब्द सुन पाऊँ, तुम्हारा श्रीमुख देख हूँ, बस यही एक आस लगी है ! भगवन् ! आप जस्दी क्यों नहीं आते !

> विज्ञबाई ! विश्वस्थार ! अवच्छेदके ! कोठें गुंतलीस अगे विश्वव्यापके ॥१॥ न करीं न करीं न करीं आता आळस आंहर , बहावया प्रगट कैचें दूरी अंतर ॥२॥

विठामाई ! विश्वम्मरे ! भवच्छेदके ! हे विश्वव्यापके ! तुम कहाँ उल्लब्स पद्मी हो ! अब आल्स्य न करो, न करो, न करो, तिरस्कार न करो । प्रकट होनेके लिये दूर-पाल क्या !'

भगवन् ! मुझले आप कुछ बोलते नहीं, क्यों इतना दुखी कर रहे हैं ? प्राण कण्डमें आ गये हैं, मैं आपके बचनकी बाट बोह रहा हूँ ! मैं भगवान्का कहाता हूँ और भगवान्से ही भेंट नहीं, इसकी मुझे बड़ी लक्षा आती हैं।

भगवन् ! मेरे प्रेमका तार मत तोड़ो । आपकी कृपा होनेपर मैं ऐसा दीन-हीन न रहूँगा । पेट भरनेपर क्या संसारते यह कहना पड़ता है कि मेरा पेट भरा ! तृप्ति चेहरेसे ही मालूम हो जाती है । 'चेहरेकी प्रसन्तवा ही उसकी पहचान है ।'

अस्तु, इस प्रकार तुकारामजी प्रेमावेशमें भगवान्से उत्तर-प्रखुत्तर और विनोद-परिदान किया करते थे। कभी कोई-कोई शब्द बाह्यतः बद्दे कठोर होते थे पर उनके अंदर आन्तरिक प्रेमका जो गादा रंग भरा रहता या वह उन विठळ जननींसे योड़े ही छिपा रहता या ! भगवान् तो अंदरकी जानते हैं! तुकाराम उनसे जैसे सगड़ते थे वैसे सगड़ना प्रेमके विना योहे ही बनता है ? उत्कट प्रेमके बिना झगड़नेकी भी हिम्मत कहाँचे हो सकती है ? तुकारामजीने भगवान्से हुजत की, हँसी-मजाक किया, अपनी दीनता भी दिखायी और बरावरीका दावा भी किया। उनके हृदबके ये विविध उद्वार उनका उत्कट भगवरप्रेम ही व्यक्त करते हैं। उनके जीकी बस यही एक लगन थी कि भगवान् अपने सगुण रूपका दर्शन दें। जबतक भगवान्के प्रत्यक्ष दर्शन नहीं होते, 'केवल युनते हैं कि वेद ऐसा कहते हैं, प्रत्यक्ष अनुभव कुछ भी नहीं, तवतक केवल हम कहने युननेमें क्या रखा है ? सतीको विद्यालक्ष्मार पहनाकर चाहे जितना मिगारिये पर जबतक पतिका सङ्ग उसे नहीं मिलता तवतक वह मन ही-मन कुढ़ा करती है। जैसे ही भगवान्के दर्शन बिना तुकारामजीको कुछ भी अच्छा नहीं लगता था।

पत्रीं कुशलता मेटीं अनादर । काय तें उत्तर येईक मानूँ ॥ १ ॥ आलों आलों पेसी दाउदिनयाँ आस । बुढों बुद्धतयास काय बार्वे ॥ २ ॥

र्षचडी-पत्रौमें तो कुद्याल-क्षेमका समाचार किखते हैं पर खयं आकर मिलनेकी इच्छा नहीं करते । ऐसे कुद्याल-समाचारको में क्या समझूँ ! अब आता हूँ और तब आता हूँ, ऐसी आद्या दिलाना और को डूब रहा है उसे डूबने देना क्या उचित है !' यह उन्होंने भगवान्से पूछा है।

केवल नानाविधि पकार्जोका नाम ले लेनेसे ही भोजन नहीं होता; इसक्षिये भगवन् ! अपने दर्शन दो ! प्रभु ! दर्शन दो ! यही एक पुकार वह मचाये हुए थे ।

भगवन् ! तुमसे यदि भेरी प्रत्यक्ष भेँट नहीं हुई और कोरी वार्ते ही करते रहे तो ये संत मुझे क्या कहेंगे | इसको भी तनिक विचारो । मज ते हांसतील संत । जिन्हीं देखिलीते मृर्तिमंत । महणोनि उद्देशिलें चित्त । आहुत्त्व मक ऐसा दिसे ॥ ंवे संत युक्ते हँसेंगे जिन्होंने तुम्हें मूर्तिमन्त देखा है, कहेंगे—बह् भक्त ऐसा ही है (केवल भक्तिकी बातें करता है, भगवान्ते हककी भेंट कहाँ !), इससे चित्त और भी उद्विग्न होता है।

मेरे यश और कीर्तिका डंका बजनेते ही मुझे सन्तोष नहीं हो सकता। 'जबतक में तुम्हारे चरण नहीं देखूँगा तबतक मेरे चित्तको कळ न पदेगी। और लोगोंका भी चित्त सुखी न होगा।'

> सकल्किांचें समाधान । नन्हें देखिल्यावांचून ॥ ९ ॥ रूप दाखनीरे आतां । सहस्र भुजांच्या मंहिता॥ २ ॥

'आपके दर्शन विना सबको समाधान न होगा । इसिकिये है सहस्रभुज ! अब अपना रूप दिग्वाओ ।'

तुम्हारा रूप अब में एक बार देख हूँगा तब मैं उसीको अपने चित्तपर सदाके लिये खींच हूँगा, और तब संत भी मुझे मार्नेगे। जिसने भगवान् के साक्षात् दर्शन नहीं किये, संतों में उसकी मान्यता नहीं। संत और भक्त बही है जिसे भगवान्का सगुण-साक्षात्कार हुआ हो। ध्वका कहता है, भोजनके बिना तिस कहाँ ?'

### १० मिलन-मनारथ

भगविन्मस्निकी लालना इस प्रकार बढ़ती ही गयी, तब जागनेमें भी तुकारामजी उसी मिलनके प्रमञ्जका सुखन्वप्र देखने स्रगे । ध्यव मैं यका (भागलों मी आतां )' वाले अभंगमें वह कहते हैं—

भगवान् आलिङ्गन देकर प्रीतिने इन अङ्गोंको द्यान्त करेंगे और अमृतकी दृष्टि बालकर मेरे जीको ठंडा करेंगे। गोदमें उठा लेंगे और भूल-प्यामकी पूलेंगे और पीताम्बरने मेरा मुँह पोंछेंगे। प्रेमने मेरी ओर देलते हुए मेरी 3ड्डी पकड़कर मुझे सान्त्वना देंगे। तुका कहता है, मेरे माँ-वाप हे विश्वस्मर ! अब ऐसी ही कुछ कुपा करो ।' ऐसे-ऐसे मीठे विचारोंमें उनका मन मझ होने लगा। प्रस्यक्ष मिळनकी अपेक्षा उस मिळनके प्रसङ्गकी पूर्व आद्याओंमें कुछ और ही सुख होता है! मिळनमें एक बार ही आकण्ठ प्रेमोत्कण्ठा खिर हो बाती है! पर मिळनके पूर्वके मनोरय बहे-बहे मनोहर हस्य दिन्वाकर विळआण सुख-वेदनाओंका अनुभव कराते हैं। वर्षोंके किये खिळीने खरीदने चिळये उस धणसे खिळीने वर्षोंके हायोंमें आनेके क्षणतक वर्षोंके मुख कैसे-कैसे सुखाँकी करमाओंके आनन्दोत्कुछ हो उठते हैं। बिळीने हायमें आ जानेके पीछे बह आनन्द नहीं रहता। उम आनन्दमें वच्चे कैमी-कैसी उछळ-कृद मचाते हैं, पीछे वह बात नहीं रहती—फिर तो शान्ति आ जाती है। कहते हैं, वस्तु-छमके सुखकी अपेक्षा उसकी प्रतीक्षाका सुख अधिक है-विळक्षण है। अब यह आनन्द देखिये—

प्पहलेके संत वर्णन कर गये हैं कि भगवान् भक्तिके वश छोटे वन गये मो कैसे बने वह हे केशव ! मेरे माँ-वाप ! मुझे प्रत्यक्ष बनकर दिखाइये । आँखोंसे देख दूँगा, तब तुमसे वातचीत भी करूँगा, चरणोंमें लिपट आऊँगा । फिर चरणोंमें दृष्टि लगाकर हाय जोड़कर मामने खड़ा रहूँगा । तुका कहता है, यही मेरी उत्कण्ठ-वासना है, नारायण ! मेरी यह कामना पूरी करो ।'

पहले यह बता गये कि भगवान् मिलॅंगे तब धह स्या करेंगे और इस अभंगमें यह बतलाया कि मैं स्या कलँगा ! में भगवान्को ऑलं भरकर देलूँगा, प्रेमसे हृदय भरकर उनके पैर पकडूँगा, चरणोंपर दृष्टि रखकर हाथ ओड़ सामने खड़ा रहूँगा और भगवान्से हृदय खोलकर, जी भरकर बातें कलँगा ! तुकारामजीके अनेक अभंग हैं जिनमें उनकी भगवन्मिलनकी बहु उत्कण्ठा-लालमा व्यक्त हुई है। एक स्थानमें बहु कहते हैं कि भगवान्की जो सेवा मैं आजतक करता रहा वह सही भी या उसमें कुछ गळती थी, यह मैं उन्हींसे पूढ़ूँगा। और उनसे कहूँगा कि अब 'आप अपने मुलसे मुझे सेवा बतावें, यह मैं चाहता हूँ।' और अभिकाषा मेरी यह है कि—

बोर्ड परस्पर बाढवांत्रे सुख । पहार्वे श्रीमु डोक्रेमरी ॥ ३ ॥ तुका महणे सत्य बोरती बचन । करूनी चरण साक्ष तुझे ॥ ४॥

'आपकी मेरी बातचीत हो और उससे सुख बढ़े। आँखें भरकर आपका श्रीमुख देखूँ। तुका कहता है, यह मैं आपके चरणोंको साक्षी स्वकर मच-मच कहता हूँ।' याने और दुख मैं नहीं चाहता।

भगवन् ! आप कहेंगे कि 'तुमने शास्त्रोंको पदा है, पुराणोंको देखा है, नंतोंका सङ्ग किया है, कीर्तन-प्रवचन मुनकर तथा ब्रह्मविद्याके मन्थोंका अध्ययनकर तुमने यह जाना है कि ब्रह्मका स्वरूप क्या है, 'उस व्यापक रूपको छोड़ अब मेरी छोटी-सी मूर्ति किसक्रिये देखना चाहते हो !' धुनिये—

कासयासी आम्हीं बहार्वे जीवनमुक्त । सांडुनियां थीत प्रमसुख ॥ १ ॥ सुख आम्हांसाठीं केलें हें निर्माण । निर्देव तो कोण हाणे लाया ॥ २ ॥

'यह प्रेम-सुख छोड़कर हम जीवन्मुक किसक्रिये हों ! आपने हमारे क्रिये यह सुख निर्माण किया है। कौन ऐसा अभागा होगा जो इसे कात मार दें!'

मेरी उत्कण्ठा-कामना क्या है तो एक बार स्पष्ट शब्दोंमें तुमसे कहे देता हूँ---

नको ब्रह्मज्ञान आत्मस्थितिमाव । मी मक तृंदेव ऐसे करी ॥ ९ ॥ दावीं रूप मज गोपिकारमणा । ठेवुं दे चरणावरी माथा ॥धू०॥ पहिन श्रीमुख देईन आर्तिंगन । जीवें किक्लोण उत्तरीन ॥ २ ॥ पुसर्ता सांगेन द्वितगुजमात । वैसोनि पकान्त सुखगोष्टी ॥ २ ॥ तुका म्हणे यामी न कवी व्हीर । माझें अम्म्यंतर जाणोनियां ॥ ४॥

ंत्रहाशन-आत्मस्थितिमाव मुझे न चाहिये। ऐसा करो कि मैं मक्त बना रहूँ और आप मगवान् बने रहें। हे गोपिकारमण ! अब मुझे अपना रूप दिखाओ जिसमें मैं अपना मस्तक आपके चरणोपर रखूँ। तुम्हारा श्रीमुख देखूँगा, तुम्हें आलिङ्गन करूँगा, तुम्हारे ऊपरसे राई-नोन उतारूँगा। तुम पूछोगे तब अपनी सब बात कहूँगा, एकान्तमें वैठकर तुमसे सुखकी बातेंं करूँगा। तुका कहता है, मेरे हृदयका हाल जानकर अब देर मत करो।

'मुझ अनायके किये' हे नाय ! अब तुम एक बार चले ही आओ । क्या कहूँ !

'तुम्हारे किये जी तदप रहा है, हृदय अकुला रहा है। चित्त तुम्हारे चरणोंमें लगा है। तुम्हारे विना अब रहा नहीं जाता है।'

भगवान से मैंकनेकी ऐसी कालमा लगी कि अब उसके बिना एक क्षण भी चैन नहीं। 'पुकारने-पुकारते कण्ठ सूख गया !' आयु तो बीत चली, इस सोचसे भगवान्के सिवा अब चित्तमें और कोई सङ्कस्प ही न रहा। सब संकल्प जब नष्ट हो गये, अकेले भगवान् रह गये, तब वह शेष, बह माता कसमी और वह गक्ड ध्यानमें स्थिर हो गये। तब तुकारामजी उनसे प्रार्थना करते हैं।

भारतके पैरोंपर बार-बार मसाक रखता हूँ; हे गहडजी ! उन हरिको सीघ के आहये, मुझ दीनको तारिये । भगबान्के चरण जिन रुक्मीजीकं हार्योमें हैं उनसे गिड़गिड़ाता हूँ कि हे श्रीस्थ्रमीजी ! उन हरिको शीव रुं आइये और मुझ दीनको तारिये । तुका कहता है, हे रोपनाग ! आप हुगीकेंशको जगाइये ।

ंह नारायण ! तुम्हं उन गोपाळाँने अपने पुण्यवान् नेत्रींसे कैसा देखा होगा ! उनके उम सुखंक लोभसे मेरा मन छळ जाया है । मुझे वह आनन्द कब मिलंगा ? तुम्हारे श्रीभुखकी ओर टकटकी लगाये रहनेका आनन्द कैसा होगा ? अनुभवके दिना मैं उसे क्या जान्ँ ! तुम्हारा रूप हन ऑखोंमे कब देखूँगा, तुम्हारे आलिङ्गनका आनन्द कब लाम करूँगा, चित्त प्रतिक्षण यही मोचता है ।

इस मधुर अमंगका माथ कितना मधुर है! उन गोपालोंने तुम्हें कैता देखा होगा, इस उक्तिमं कैता' पर चिक्तको एक अणके लिये ठहरा लेता है। किमा' परमे गोपालोंकं उस मुख्ये और 'पुण्यवन्ती (पुण्यवान्)' परसे उनके नेत्रोंने तुकारामजीकां वड़ी ईप्यां हुई. यह तो स्पष्ट ही है पर कैमा' जो कियाविद्योगण है उसे इस स्थानमं ऐसा विख्ळाण अर्थ-गाममी प्राप्त हुआ है कि चिक्तको ठहरकर और ठहरना पृत्ता है। वह ज्यामधननील, उनका वह पीताम्यर, वह मुकुट, वे कुण्डल, वह चन्दनकी लौर, वह निर्मल कौस्तुममणि और वह वैजयन्तीमाला, वह सुखानिर्मित अमुख्य, ऐसे वह राजम सुकुमार मदन-मूर्ति श्रीकृष्ण मामने खड़े हैं और उनके मखा गोपाल प्यो निम्पालन रक्ष्मपक्तिमित्योगिताम्यामिव लोचनाम्याम' (रचुवंश मर्ग २। १९) इस कालिदामोक्तिके अनुमार अनिमेष लोचनोंने उनके सुन्दर मुख-कमलकी और आनन्दानुमवसे स्थिर होकर देख रहे है—यह सम्पूर्ण हस्य तुकारामजीके नेत्रोंके सामने नाच रहा या अब उन्होंने कीमा' पद लिखा, इस पदसे सुचित होता है। इसी पदमे यह

भाव भी प्रकट होता है कि मंस भाग्य कष खुलेगा जब मुझे भी उस आनन्दका अनुभव होगा ! गोपालोंके उस मुखले मेरा मन भी लक्ष्याया है, मेरी वह आस कब पूरी होगी, मैं अपने नेत्रोंसे औकुष्णको जीमर कब देखूँगा, श्रीकृष्ण अपनी बाँहोंसे मुझे कब अपनी खातीसे लगावेंगे, तुकारामजी कहते हैं कि प्रतिक्षण मेरे चित्तमं यही लालमा लगी रहती है। तुकारामजीके जीकी यह लालमा जानकर भक्तवस्तल भगवान् श्रीकृष्णने उनपर शीघ ही कुपा की।



# दसकाँ अध्याय श्रीविद्रल-स्वरूप

चरियेर्ले रूप ऋषा नामबुंची । परब्रह्म क्षितीं उतरलें ॥ १ ॥ उत्तम हे नाम रामऋषा जर्गी । तरावयालार्गी भवनदी ॥ २ ॥

अिक्टण्य-नामके मीतर भगवान्ने निज रूप धारण किया। परज्ञक्ष भूमण्डल्यर उतर आया। भव-नदी पार करनेके लिये जगत्में यह राम-कृष्ण-नाम उत्तम है।<sup>3</sup>

> देवकीनन्दने । केलें आपुरुषा चिंतने ॥१॥ मज आपुलिया ऐसें । मनालाबूनिया पिसें॥२॥

'देवकीनन्दनने अपने चिन्तनसे, मनको पागल बनाकर मुझे अपना जैसा बना किया।'

#### १ विद्रल अर्थात श्रीकृष्णका बाल-रूप

पिछले अध्यायमें इसलोगोंने यह देला कि तुकारासबी सगवान्के सगुण रूपके दर्शन करना चाहते थे। अन यह देलें कि वह सगवान्के किस रूपका दर्शन चाहते थे, किस रूपके प्रेमी थे। जिसके चित्तमें बिस रूपका प्यान होता है उसी रूपमें मगवान् उसे दर्शन देते हैं, यह सिद्धान्त है। इसकिये वह किस रूपका ध्यान करते थे, कौन-सा रूप उनहें अल्बन्त प्रिय या, किस रूप, चरित्र और गुणोंके गीत उन्होंने गाये हैं, खाते-शीवे

उठते-बैठते, जागते-सोते, घर-बाहर तया समाधि-व्युत्यानमें मगबान्के किस रूपकी ओर उनकी हो लगी थी। यह देखें । होग कहेंगे कि तुकारामजी श्रीपाण्डरङ ( श्रीविद्वल ) के भक्त थे, यह तो प्रसिद्ध ही है, इसमें देंद-लोज करनेकी कौन-सी बात है ! इसपर मेरा उत्तर यह है कि। यह बात इसचमुच ही देंद-खोज करनेकी है। कम-से-कम मझे जिस दिन इसका पता लगा उस दिन एक वही उलझन सुलक्ष गयी वह क्या बात है सो आगे किसते हैं। तकारामजीके कुलदेव विद्वल थे, बन्चपनसे ही वह विद्वलकी उपासनामें थे। उनके अभक्तोंमें भी सर्वत्र पाण्डरक (विद्वल ) का ही नाम-कीर्तन है जिससे यह स्पष्ट है कि वह विद्वलका ही ध्यान करते थे । 'विद्वल' पदसे (विष्ण-विठ-विद्वल-विठीबा) श्रीविष्णुका ही बोध होता है । 'विष्णु' पदका अर्थ है 'व्यापक'---'व्याप्नोतीति विष्णुः'--सर्वव्यापी 'अत्यतिष्ठदृशाङ्गलम्' भगवान् महाविष्णु । महाविष्णुकी उपासना वेदोंमें भी है। वेदोंका विष्णुसूक प्रसिद्ध है। महाराष्ट्रमें भगवदक्तींको विष्णदासः वैष्णव कहते हैं। 'हम विष्णदासींको अपने चित्तमें भगवानका चिन्तन करना चाहिये,' 'विष्णुमय जग हेरवता वैष्णवींका धर्म है, 'वैष्णव वही है जो भगवानपर ही ममत्व रखता है इत्यादि वचन तुकारामजीके प्रसिद्ध ही हैं। तुकारामजीने ·बिठोबा' नामकी व्युत्पत्ति 'गरहवाइन,' 'गरुडध्वज' लगायी है, यह इम पहले देख ही चुके हैं। अब---

्तुम क्षीर-सागरमें थे। पृण्वीमें असुर भर गये, इसिलये व्याकाँके प्रर तुम्हारा अवतार हुआ। पुण्डलीक तुम्हें पण्डरीमें ले आये। मक्तिसे तुम हाथ लगते हो।

भगवान् विष्णुने युग-युगमें असंख्य अवतार धारण किये हैं। यह पाण्डरङ्ग 'बुद्धिके जाननेवाले और लक्ष्मीके पति हैं। इन्होंने अनेक अबतार हिये पर 'कुण्णस्तु भगवान् स्वयम्' (श्रीमद्रागवत १। ३। २८) इस वचनकं अनुसार श्रीविष्णुकं पूर्णावतार श्रीकृष्ण ही हैं। श्रीविष्णु शुद्ध-रस्वकं अस्मार्थ श्रीविष्णु शुद्ध-रस्वकं अस्मार्थ श्रीयन कर रहे ये और एक बार पृथ्वीपर कंमादि असुरोने बड़ा उत्पात मचाया, तब गोकुकमें स्वाळीके घर अबतार जिन्होंने लिया उन श्रीकृष्ण परमात्माको ही पुण्डलीकने अपनी मान्किकं बलसे पण्डरीमें ईटपर खड़ा किया है। वेदोंने जिन भगवान्की स्तुति की है वही नन्दकं यहां अवतरे—

निममार्चे वन । नका श्रीषृंकर्दं शीण ॥९॥ योग् मोटियाचे वर्गा बाब्देसे दावेवरी ॥२॥

'निगमके वनमं भटकते-भटकते क्यों थके जा रह हो ! ग्वालींके घर चले आओ, यहां वह स्म्मीम वैंधे हैं।'

भगवान् विष्णुकं पृणावतार श्रीकृष्ण ही श्रीविद्वल हैं ।

भीता ं को उपनेतिकी । ते .. विदेवरी माउली ॥

भीताक। जिन्होंने उपदेश किया वहीं मेरी मैया इस ईटपर खड़ी  $\dot{z}$ ।

श्रीतुकाराम त्रीकं हृदयकी प्रियमृति यह यी—यही श्रीविहल श्रीकृष्णकी मृति । उपांक दर्शनींको लालमा उन्हें लगी यी ।

'उद्धव और अनुरक्तं, अम्बरीयको, रुक्माञ्चद और प्रह्लादको जो रूप तुमने दिलाया वही नुझे दिखाओ । तुम्हारा श्रीमुख और श्रीचरण में देलूँगा, जरूर देलूँगा, उनीमें मन लगा श्रवीर हो उठा है। पाण्डवॉको जव-जव कष्ट हुआ तब-जव म्मरण करते ही तुम आ गये। द्रीपदीके स्थि तुमने उसकी चोलीमं गाँठ बोच दी। गाँपयोंके साथ कीतुक करते हो, गौओं और खालोंको मुख देते हो। अपना वही रूप मुझे दिखा दो। तुम तो अनायके नाथ और श्वरणागतोंके आश्रय हो। भरी यह कामना पूरी करो।'

उद्धव और अक्रूरको नित्य दर्शन देनेवाले, पाण्डवोंको दुःलमें दर्शन देनेवाले, द्रौपदीकी लाज रखनेवाले, गोपियोंकी मनोवाञ्छा पूरी करनेवाले, गौ-वालोंको सङ्ग-सुख देनेवाले श्रीकृष्णके ही दर्शनोंके लिये तुकाराम तरस रहे थे । स्पष्ट ही कहते हैं, 'स्यामस्य चतुर्सुन-मूर्ति श्रीकृष्ण नाम ही चित्तका तङ्कल्य है ।' वह श्रीमुख और श्रीचरण मुझे दिखाओ, उन्हें देखनेके लिये मेरा मन उतावला हो गया है।

ंबटुरु आमुर्चे जीवन । आगमनिगमाचे स्थान॥
ंबिडल ही इमारे जीवन हैं । विडल ही आगम-निगमके स्थान हैं।
कृष्ण माझी माता कृष्ण माझा पिता।
ंकणा ही मेरी माता हैं, कृष्ण ही मेरे पिता हैं।

विद्वल और श्रीकृष्ण दोनों नाम जहाँ नहीं एक ही लक्ष्यके बोधक हैं। जीके जीवन एक श्रीकृष्ण ही हैं। तुकारामजी श्रीकृष्णका ध्यान करते ये और अब हम वह देखेंगे कि वह ध्यान बालकप बालकृष्णका या। बाल्यकालकं तीन मुख्य भाग होते हैं, सात वर्षतक केंग्नल वाल, चौदह वर्षतक कीमार और इक्कीम वर्षतक पौगण्ड। श्रीकृष्णकी जिन प्रेममय लीलाओं के पीछे भक्तजन पागल हो जाते हैं ये लीलाएँ प्रायः पहले भात वर्षकी हो हैं।

एक अभक्तमें नुकारामजीने गूलरके 'कीहों' का हथान्त देकर पुरुषोत्तम श्रीअनन्तकी विराट्ता दिखायी है। गूलर-फलमें अमल्य कीह होते हैं। उन कीहोंको उतना-सा गूलर-फल ही ब्रह्माण्ड प्रतीत होता है। ऐसे असंख्य फल गूलरके दूक्षमें होते हैं। ऐसे असंख्य दृक्ष इस नव सण्ड पृथ्वीपर हैं। हम जिसे ब्रह्माण्ड समझते हैं ऐसे असंख्य ब्रह्माण्ड उस बिराट् पुरुवके एक रोमपर हैं और ऐसे असंख्य रोम उस विराट् पुरुषके हारीरपर हैं और ऐसे अनन्तकोटि विराट् पुरुष जिसके पेटमें समाये हुए हैं उन परमपुरुषको हम कहाँ हैंदुँ, कहाँ देखें !

तो हा नंदाचा बालमुकुंद । तान्हा म्हणवी परमानंद ॥

'वही यह नन्दके बालमुकुन्द हैं। वही परमानन्द यहाँ दुधमुँहे नन्हे

बालक बने हैं।'

'अनन्त ब्रह्माण्ड जिसके एक रोमपर हैं, ऐसा वह महाकाय (परमपुरुष ) यह देलिये ग्वालोंके यहाँ ग्वालोंके घर देहली लाँघते हुए हायोंको देहलीपर टेककर चलते हैं और वही बढ़े-बढ़े देैत्योंको घरतीपर मार गिराते हैं, पुराण उन्हींके गीत गाते हैं। तुका कहता है, उनमें सब कलाएँ हैं।

तत्त्वशानके भूत्व विद्वानोंके लिये श्रीकृष्णने गीता गायी है । कथाओंके प्रेमियोंके लिये महाभारत मौजूद है। पर आजतक जो-जो भगवद्गत और साधु-संत श्रीकृष्णपर मुन्च हुए वे उनके दिव्य प्रेममय बाल-चरित्रोंपर ही मुन्च हुए हैं। धनन्द-नन्दन' कहानेवाले वह नन्हे कान्हा, यंमीके वजानेवाले, गोपालोंकी छार्के लानेवाले, वह दही-दूच मालन-चोर-—

'विश्वोंके जनिता । कहें यशोदासे माता ॥' (विश्वाचा जनिता । म्हाणे यशोदेशी माता ॥)

अनन्त ब्रह्माण्ड जिसके उदरमें है वह इरि नन्दके घर बालक हैं।
 कैसी अचरजकी बात है, कन्हैयाकी पहेली कुछ समझमें नहीं आती।

पृथ्वीको जिसने सन्तुष्ट किया, यद्योदा उसे खिखाती हैं। विश्वव्यापक जो कमखापति हैं उन्हें प्रवाहिनें गोदमें उठा लेती हैं। तुका कहता है, वह ऐसे नटवर हैं कि भोग भोगकर भी ब्रह्मचारी हैं।

'सुन्दर नवल-नागर बालरूप है और फिर वहीं कालीय सर्पको नायनेवाला कालरूप है । वहीं गौओं और ग्वालोंके साथ पुण्डलीकके पास आ गये। वहां यह ¡दिगम्बर ध्यान है, कटिपर कर घरे द्योभा पा रहे हैं। मूद्जनोंको तारनेकी उन्होंने पुण्डलीकसे द्यपय की है। तुका कहता है, वैकुण्डवासी भगवान् भक्तोंके पास आकर रहे हैं।

बालरूप भर्कोंको बड़ा ही प्यारा लगता है। गौ-खालोंके सङ्गका बालरूप ही तुकारामजीके जीका जीवन था। कालीयदहमें कालीयके काल बननेवाले यह 'बाल' कृष्ण ही भर्कोंके प्राण-धन वन बैठे हैं। वह 'भोले-भाले -बाल-पाण्डुरङ्ग' जिन्होंने 'काग-बक आदि दैंग्योंको बचपनमें ही मार डाला उन्हें मुझे दिखाओ । वह नन्द-नन्दन मेरे जीवनके आनन्द हैं।'

इन्हीं 'भोले बाल-पाण्डुरक्न' की ओर तुकारामजीकी को लगी थी। पाडुरंग द्यानीं पाडुरंग मनीं। जागृतीं स्वप्नीं पाडुरंग॥

अंत हिर बाहर हिर । हिर्ने धरी कोंद्रिलं ॥ 'अंदर हिर बाहर हिर, हिरने ही अपने अंदर बंद कर रखा है ।' बाल-कृष्णने ही उन्हें अपना चतका लगा रखा था। तुकारामजीके निदिष्यास और कीर्तनके विषय भी श्रीबालकृष्ण ही थे। तीन आणि दुर्वकामां । मुखराशि हिन्किया ॥ १ ॥

वित्रते ःवारावें । केलें देवें गोकुर्का ॥ २ ॥

सावलें रूपडें चोरटें चित्ताचें । उमें पंढरीचें विटेवरी ॥ १ ॥
होकियाची वर्णा पाहतां न पुरे । तयाकाणीं हुरे मन माहों ॥ पु० ॥

प्राण निषा पहं कुडी ये सांडोनी । श्रीमुख नयनीं न देखतां ॥ २ ॥
चित्त मोहिंगें नंदाच्या नंदनें । तुका म्हणे येणे गरुडच्बें ॥ ३ ॥

4्दीन और दुर्बलके लिये हिर-कथा ही सुखका संबल है। वहीं चरित्र-कीर्तन करना चाहिये जो भगवान्ते गोकुलमें किया।'

्वह व्यामरूप चित्त-चोर पण्डरीकी ईटपर खड़ा है। उसको देखते हुए नेत्र कभी तृप्त नहीं होते, उसीके लिये मेरा जी छटपटा रहा है। उन श्रीसलको इन ऑखोंसे न देखते हुए प्राण इस कलेबरको छोड़कर निकलना चाहने हैं। इस गरुडध्वज नन्दनन्दनने चित्त मोह लिया है।

इन मय उक्तियोंने यह स्पष्ट हो जाता है कि इन पनन्दनन्दन श्याम' ने ही तुकारामजीका मन मोह लिया या और तुकाराम उन्हींके दर्शनोंके लिये व्याकुल हो रहे थे।

#### २ ज्ञानेश्वर-नामदेवादिकी सम्मति

विहल नाम श्रीकृष्णकं चाललपका ही है, इस बातको ध्यानमें रवनेने यह ममझमं आ जाता है कि हमारे माधु-मंतोंने श्रीकृष्णकी केवल वाल-लीलाओंको ही ऐसे विलक्षण प्रेमसे क्यों गाया है। सूर्यान, मीरावाई, नरसी महता आदि उत्तराययंक श्रीकृष्ण-भक्त और ज्ञानेश्वर, नामदेव, एकनाय, तुकाराम, निलोवाराय प्रश्ति महाराष्ट्रके श्रीकृष्ण भक्त श्रीकृष्ण की चाल-लीलाओंका ही बढ़ें प्रेमसे वर्णन करते हैं। महाराष्ट्रके कृष्ण-भक्तोंक श्रीकृष्णकी बाललीलांक वर्णन मिन्न-मिन्न भाषाओंन्स छव हुए

हैं । जानेश्वर और एकनायने अध्यात्मदिक दिखाते हुए बाल्ळीकाका वर्णन किया है । इन्होंने तथा नामदेश, तुकारामजी और निलाजीन श्रीकृष्णका बाल-चिरंत्र कंत-वस्तक वर्णन करके तथा यह स्चित करके कि श्रीकृष्णका दारकाषीश हुए, बाल्लीला-वर्णन समाप्त किया है । श्रीहरि-हरकी एकात्मता और श्रीविष्णुके सब अवतार्रोकी—विशेषकर राम और कृष्णकी—मिल्का यदापि इन सबने ही वर्णन किया है, तथापि एकिप सगुणोपासनकी दृष्टिसे देखा जाय तो ये पाँचो संत श्रीकृष्णके उपासक थे और श्रीकृष्णके मी बाबल्य—बाल्चिरित (श्रीविडल) के ही उपासक थे, यह बात निर्विवाद है । क्या शानेश्वरीमें और क्या एकनायी मागवतमें श्रीकृष्ण-चरित-सम्बन्धी जो-जो उल्लेख हैं वे उनकी बाल्लीलासे ही सम्बन्ध रखते हैं । इसके कुछ उदाहरण यहाँ देते हैं—

(व) ज्ञानेश्वर महाराजके अभंगोंमें श्रीविहलभगवान्की स्तुतिके प्रसङ्कमें व्ययुदेव-कुँवर देवकी-नन्दन' 'वृन्दावन-विहारी ब्रह्मनन्द-नन्दन' ऐसे ही विशेषण आये हैं और वर्णन भी इसी प्रकारका है कि, 'उपनिषदों-के अन्तर्यामी हैं पर सद्यारीर चरणोंपर खड़े हैं,' 'कैसा सुन्दर गोपवेष है,' व्येखके पत्तोंके गुच्छे सिरपर खड़े किये, अश्रोंपर बंसी रखे, नन्दलाल ग्वालकी द्योभा क्या बखानूँ,' 'इन्दु-बदन-मेला लगा है, वहाँ वृन्दावनमें आप रासकीड़ा कर रहे हैं' यह मनोहर वर्णन श्रीकृष्णके बालरूपके ध्यानसे निकला है। ज्ञानेश्वरीमें भी 'वृष्णीनां वासुदेवोऽस्मि' (गीता १०। ३०) पर भाष्य करते हए ज्ञानेश्वर महाराज कहते हैं—

भी बसुदेव-देवकीके कारण पैदा हुआ, जो यशोदाकी कन्याके बदलेंग्रें गोकुल गया वह में हूँ। पूतनाको प्राणीसमेत जो पी गया वह में हूँ। बचपनकी कली अभी खिली भी नहीं कि पृष्वीके दानवोंका जिसने संहार किया; जिसने अपने हाथपर गोवर्धन-गिरिको उठाकर महेन्द्रका गर्व हरण किया; जिसने कालीयका दमनकर कालिन्दीके हृदबका दुःस दूर किया; जिसने भमक उठी हुई आगसे गोकुलकी रक्षा की जिसने ब्रह्माको, बछड़े हर ले जानेके कारण, दूसरे बछड़े निर्माणकर, नादान बना दिया; बचपनके मोरमें ही जिसने कंस-जैसे बड़े-बड़े दैत्योंको देखते-ही-देखते सहज ही मार हाला, वह मैं ही हूँ। ( ज्ञानेश्वरी अ० १० । २८८-२९१ )

शानेश्वरीमें 'विद्वल' नाम 'नहीं' कहनेवालोंको चाहिये कि इस अवतरणको अच्छी तरह पदकर मनन करें । 'यादवोंमें जो वासुदेव हैं वह मैं ही हूँ,' इसका व्याख्यान करते हुए शानेश्वर महाराज कंतवचतककी ही श्रीकृष्ण-ठीलाका वर्णन करते हैं और आगेका हाल तो तुम जानते ही हो यह कहकर आगे कुछ कहना टाल देते हैं, इससे भी क्या यह स्पष्ट नहीं होता कि शानेश्वर महाराज मुख्यतः वाल-कृष्णकी ही मिक्त करते ये ! जो वर्णन उन्होंने किया है वह श्रीविद्वलका है और श्रीविद्वल ही उनके उपास्य थे, इस बातके प्रमाणस्वरूप यह अवतरण पर्यात है।

(ह) नामदेवरायके अभंगोंमें भी विद्रल-स्वरूपका ऐसा ही स्पष्ट बोच होनेयोग्य अनेक प्रसङ्ख हैं । 'अनिर्वचनीय ब्रह्म' कहकर निगम जिसका वर्णन करते हैं, जो उपनिषदोंको मयकर निकाला हुआ अर्थ है, वेद जिसे सारका सार, अवर्णोका अवण, नयनोंका नयन, ज्ञानका दर्पण और सब भूतोंका व्यापक, चित्तको चेतानेवाला, बुद्धिका पालन करने-बाला, मन और हन्द्रियोंको चलानेवाला, निर्विकरूप, निराकार, निःश्रूत्य, निराधार, निर्गुण, अपरम्पार कहते हैं वह परमात्मा, नामदेव कहते हैं कि,

भोकुरू-म्वाल बनकर यद्योदाका लाल कहाता है—यही जो चिन्मय चिद्रुप अक्षय अपार परात्पर कहा जाता है।' ्उन्होंको देखो, भीमाके तटपर समचरण विडल्कर होकर ईटपर सब्हे हैं। श्रानियोंका हेय और बोगियोंका प्येय वहाँ कैसे पहुँचा है बेगु-नादसे प्रसन्त होकर भगवान् एण्डरीमें इस रेतके मैदानमें आये। उस चतुर्गुज-मूर्तिको पुण्डलीकने जब देखा तब एक ईट उनके सामने रख दी। उसी ईटपर विडल सड़े हुए। वह छवि त्रिशुकनपर छा गयी।

ंतिर्गुणका वैभव भक्तिके भेषमें आ गया, वहीं यह विद्रक्ट-वेष बन गया । पुण्डलीकने अपनी साबनाके द्वारा जो भक्ति-सुख दिया उससे भावमय भगवान मोहित हो गये ।?

वह भगवान् कौन हैं १---

'वह भगवान् हरि हैं; गोकुलके, वसुदेव-कुलके, वसोदाकी गोदके बाल-कृष्ण हैं।

नामदेवरायके स्तुति-स्तोत्रमें भी— श्रीवरा अनंता गोविंदा केशवा । मुकुंदा माधवा नारायणा ॥ देवकीतनया गोपिकारमणा । मकउद्धरणा केशिराजा ॥

गोवर्थनवरा गोपीमनोहरा। मककरुणाकरा पांदुरंगा॥ भगवान् 'पाण्डुरङ्ग' को इन्हीं वाळ-कृष्ण नामींचे पुकारा है।

श्रुतिके लिये जो परजझ दुर्नोच है वह सगुण कैसे हुआ ! हसका उच्चर यह है कि 'जलमें जैसे जलके ओठे होते हैं, वैसे निराकारमें साकार होता है। सगुण-निर्गुण-मेद केवल समझानेके लिये हैं, यथायेमें पाण्युरङ्ग 'पूर्णताके साथ सहज-में-सहज हैं। वहीं मक्तोंके लिये हैंटपर लड़े हैं। उनके नाम-संकीर्तनके, नामदेव कहते हैं कि, मेरा मनस्ताप नष्ट हुआ, चित्तको शान्ति मिली। परब्रह्म अविनाशी और आनन्दघन है, पर हमें तो प्रेमसे पनहानेवाली विठामाई ही प्यारी लगती हैं।

(ल) एकनाय महाराजने वाल-कृष्ण-मक्तिकी हद कर दी है। पहलं ही अध्यायमे वह कहते हैं—

भगवान् अनेक अनतार अनतर । पर इस अनतारकी नवल्या कुछ और हाँ है। इसका अभिप्राय देवता भी नहीं बानते । उस अगम्य हरिलीलाको देखते ही बनता है। पैदा होते ही मैयासे अलग हुए, अपनी लीलासे आप ही लालिस-पालित होकर बहे । बचपनमें ही मुक्तिका आनन्द दिलाने लगे । पूतनादि सबको स्वश्चरीरसे मुक्ति अपण की। बालक होकर गलवानांको ही मारा, संसारके देखते सिंह-जैसे महान् पराक्रमी ये पर बालपनकं बाहर तिलमर भी नहीं रहे । ब्ली-पुत्र सबके रहत, ये ब्रह्मचारी; यह लीला भी उन्होंने दिलायी । भक्ति, मुक्ति और मुक्ति तीनोंको एक पंक्तिम विद्याया । इनकी कीति में क्या बलाएँ ! मिट्टी लाकर इन्होंने विश्वरूप दिलाया ।

जो चरित्र मन्ध्यको अत्यन्त प्रिय होता है उसका जी खोलकर वर्णन किये विना उससे नहीं रहा जाता। श्रीकृष्णके लावण्य और यद्यका अन्पम वर्णन एकतायी भागवतके इसी अध्यायमें (२३८ से २७३ तक और २८९ से ३०९ तक ) अवस्य पढ्नेयोग्य है। सकल लोकलालन बाल-कृष्ण जिनकी अङ्ग-सङ्गप्रभासे संसारको शोभा प्राप्त हुई, सुब्यक्त परवृद्धा ही हैं।

भी जमा हुआ हो या पित्रला हुआ, वह है त्री ही, उसका वीपन तो कही नहीं गया; वैसे ही ब्रह्म जो अव्यक्त है वहीं साकार बन गया; इससे उसका ब्रह्मत्व तो कहीं नहीं गया । उसीकी बनी मूर्ति है, परब्रह्म तो उसमे भरा हुआ है। परब्रह्मके सगुणरूप यह श्रीकृष्ण सकल सौन्दर्यके अधिवास, मनोहर नटवेच घारण किये छावण्य-कलान्यास और स्वयं जगदीश्च हैं। इनके इस नित-नवल-सौन्दर्य और तिजको देखकर इनके नवींक्क्रमे लोगोंकी ऑखें गड़ जाती हैं और मन कृष्णस्करणको आलिङ्गन करता है। नेत्र आतुर हो उठते हैं, उस लोभसे ललचाते हैं, नेत्रोकं जिहाएँ निकल पड़ती हैं। ऐसी उन स्वानन्दर्यमं साकार श्रीकृष्णको शोभा है। जिस दृष्टिन उन श्रीकृष्णको देखा वह दृष्टि फिर पीछे फिरकर नहीं देखती, श्रीकृष्णस्पो ही अधिकाधिक आलिङ्गन करती हैं, सारो सृष्टि श्रीकृष्णमय ही देखती हैं।

'कटिमें सुवर्णाम्बर सुशोभित हो रहा है और गलमें पेरोतक वनमाला लटक रही है। उन सुन्दर मधुर पनश्यामको देखते हुए नेत्रोंसे मानो प्राण निकल पढ़ते हैं।'

श्रीकृष्ण लीलाविष्रह हैं । उनका शरीर लोकाभिरास और ध्यान धारण सङ्गल है । वेदोंका जन्मस्थान, पट्धास्त्रोंका समाधान, पट्टरांनाकी पहेली—ऐसा यह श्रीकृष्णका पूर्णावतार है । (नाय-भागवत २१ -२६८ ) और 'उसमें भी वालचरित्र ही नवसे अधिक सधुर, सुन्दर और पवित्र हैं' (८२) और वही सब भक्तोंको प्रिय है । वही श्रीकृष्णकी वालमूर्ति पण्डरीमे विदल-नाम-स्पसे ईटपर खड़ी है । यही इमार महाराष्ट्रकं संतोंके उपास्य देव हैं ।

श्रीकृष्ण ही श्रीविद्धल हैं, यह बात संतोंके वचनीसे प्रमाणित हो चुकी। पर इसी सम्बन्धमें एक ऐतिहासिक प्रमाण भी मिला है। श्रीकृष्णावतारको हुए पिछली याने संवत् १९९० की जन्माष्टमीको पूरे ५०१८ वर्ष बीते! श्रीकृष्णका जन्म विक्रम संवत्के ३०२८ वर्ष पूर्व माद्रकृष्ण ८ को रोहिणी नक्षत्रपर मध्यरात्रिमें हुआ । राववहाहुर चिन्तामणि विनायक वैद्यने अपने ध्वीकृष्ण-चरित्र' के परिधिष्ट-भागमें ज्योतिष-गणनाके आधारपर यह लिखा है कि उस दिन बुधवार था । इसको पढ़ते ही यह बात ध्यानमें आ गयी कि वारकरी बुधवारको इतना पवित्र और पृज्य क्यों मानते हैं कि उस दिन पण्डरीये प्रस्थान नहीं करते और विद्वलका वार कहकर वह दिन श्रीविद्वलके भजन-पूजनमें ही विताते हैं । वह दिन श्रीकृष्णका जन्म-दिन है, यह बात शात होनेपर बड़ा आनन्द हुआ । पण्डरीके वारकरी सम्प्रदायके आदिप्रवर्तकको यह वास निश्चय ही शात रही होगी कि बुधवारके दिन श्रीकृष्णका जन्म हुआ है। अन्यपा बुधवार ही लास तौरपर मगवान्का दिन न निश्चित किया जाता ।

#### ३ श्रीकृष्णकी बाललीलाएँ

शानेश्वर, नामदेव, एकनाय, तुकाराम और निकाबीहारा वर्षित श्रीकृष्णलीलाओंमें श्रीकृष्णके वालचरित्र अर्थात् वाल्य और कौमार अवस्थाके चरित ही गाये गये हैं। कंसादि अधुरोंके अत्याचार-मारसे दवी हुई पृथ्वी क्षीरसागरमें शयन करनेवाले श्रीविष्णुकी शरणमें गयी, विष्णुने उसे अभय-दान किया, वसुदेव-देवकीके विवाह-समयमें आकाशवाणी हुई और कंसको यह माल्म हुआ कि देवकीका आठवाँ पुत्र मेरा काल होगा, उसने उसके सात बच्चे मार हाले, कारागारमें ही श्रीकृष्ण प्रकट हुए। वसुदेवने उन्हें गोकुल नन्दके घर पहुँचा दिया, मार्गमें लोहेकी श्रृंबुलाएँ तहातह टूट गयीं और यमुना मैयाने राख्ता दिया, कृष्णके मारनेके किये कंसके मेजे प्रता, शकटासुर, गूणावर्त, वत्सासुर, प्रकम्ब, अथासुर, वक्त, केशी, चेनुकासुर आदि असुरोंको श्रीकृष्णने वचपनमें ही सहज ही मार हाला, उँगलीपर गोवर्षन गिरि उठाया, यहादाको अपने मुँहमें

ब्रह्माण्ड दिखायाः ब्रह्माका गर्व उताराः वृत्दावनमें गोर्पोके सङ्क अनेक प्रकारके खेळ खेळे, दघ-दही-मक्खन चराकर गोपियोंका चित्त चराया, श्रीकृष्ण-प्रेमसे वे पति-पन्न, घर-द्वार भूछ गयीं, गोकुछ और बुन्दावनकी लीलाओंसे आबाल-बद्ध-वनिता सभी कथ्ण-प्रेममें पागल हो गये। पीछे कृष्णने मधरामें जाकर चाणर-मधिकादि मर्लोको मारकर अन्तमें कंसका भी अन्त किया, कछ काल बाद श्रीकृष्ण द्वारकाचीश हए । इन सब घटनाओंको श्रीकृष्ण-भक्त संत कवियोंने बाल-लीलामें अत्यन्त प्रेमसे बखाना है। काँदौके अभक्क, ग्वालिन, डण्डोंका खेल, आवी-पाती, कबड़ी इत्यादि खेलोंपर जो अभङ्ग हैं उनका भी बाल-लीलावर्णनमें ही समावेश होनेसे इसमें कछ भी सन्देह नहीं रह जाता कि गोकल-वासी बन्दावन-विहारी श्रीकृष्ण ही हमारे भक्त संतोंके भगवान श्रीविद्वल हैं। श्रीकृष्णका उत्तर-चरित सबको विदित ही है। तकारामजीके ही वचनके अनुसार 'जिन्होंने गीताका उपदेश किया वही यह मेरी माता हैं जो ईटपर खडी हैं.' अर्जनको भगवदीता और उद्भवगीता बतलानेवाले, पाण्डवके सहायक, द्वारकाचीश श्रीकृष्ण कौरव-पाण्डव-युद्धके कारण महाभारतके द्वारा परम राजनीतिज्ञके रूपमें संसारपर प्रकट हुए तथापि इमार भक्ती और संतोंको जो श्रीकृष्ण परम प्यारे हैं वह गोकलके ही श्रीकृष्ण हैं। गोकुलके ही श्रीकृष्ण कुरुक्षेत्रके गीता-वक्ता हैं। श्रीकृष्ण एक ही हैं। तथापि श्रीकृष्णने जगदद्वारके लिये गोकुल-वन्दावनमें जो भक्ति-रस-परिप्रावित परमानन्ददायिनी लीलाएँ की वे ही भक्तोंके प्रेमकी वस्त हैं। इस कारण गोकुलके श्रीकृष्ण ही उनके उपास्य हैं। स्वामी विवेकानन्दने कहा है-- अक्रिप्ण सब मन्ष्योंका उद्घार करनेके लिये अवतार लिये हए परमात्मा हैं और गोपी-लीला मानवधर्मान्तर्गत भगवत्प्रेमका सारसर्वस्व है। इस प्रेममें जीव-भावका खब होकर परमात्मासे ताटात्म्य हो जाता है । श्रीकृष्णने

अबुद्ध भारत' सन् १९१५ जनवरी मासका अबु ।

বু০ যা০ ২৩—

गीतामें 'मर्वधर्मान् परित्यत्य मामेर्क शरणं व्रज' जो उपदेश दिया है उसकी प्रतीति इमी लीलामें होती है । भक्तिका रहस्य जानना हो तो जाओ और इन्दावन-लीलाका आश्रय करो । श्रीकृष्ण दीन-दुलियोंके, भिखारी-कंगालोंके, पापी-पामरोंके, बाल-बचोंके, स्त्री-पुरुषोंके, सबके परम उपास्य हैं । व्युत्पन्न पाँण्डत और शाब्दिक तत्त्वशोंने वह दूर हैं, मोले-भाले अज्ञानोंके समीप हैं । उन्हें ज्ञानका श्रीक नहीं, वह शुद्ध प्रेमके भूले और मोक्ता हैं । गोपियोंके लिये श्रीकृष्ण और प्रेम एकरस हो गये थे । ह्यारकामें श्रीकृष्णने कर्मयोग सिखाया और इन्दावनमें भक्ति-प्रेमकी शिक्षा दी । श्रीकृष्ण प्रेम, दया और क्षमाके सागर हैं ।

## ४ श्रीतुकारामद्वारा लीला-वर्णन

तुकारामजीने अपने उपास्य भगवान् श्रीविद्धलकी जो बाललीलाएँ गायी हैं उनमं भी ग्वाल-ग्वालिनोंकी अलौकिक भक्ति और श्रीकृष्णकी भक्तवरमस्ता अत्यन्त प्रेमसे बखानी है।

'अविनाधी ब्रह्म आकार पारणकर दैखोंका मंहार करने आ गया । भक्तजनोंका पालन करनेके लिये गोकुलमें राम और कृष्ण आ गये । गोकुलमें आनन्द-मुख प्रकट हुआ । घर-घर लोग उसीका आसरा मानने लगे।'

गोपियोंकी प्रगाद कृष्ण-भक्ति देखिये--

'उनके पूर्व पुण्यका हिताब कौन लगा सकता है किन्होंने मुरारीको खेलाया—अन्तःमुलसे खेलाया और बाह्य मुखसे भी, और उन्हें पाकर मुखका चुम्बन दिया ! भगवान्ने उन्हें अन्तःमुख दिया किन्होंने एकनिष्ठ भावसे उन्हें जाना । श्रीकृष्णमें किनका तन-मन लग गया, जो घरन्द्वार और पति-पुत्रतकको भूल गयी, उनके किये चन, मान और जन विष-से हो गये।' 'चारों वेद जिसकी कीर्ति बखानते हैं वह ग्वाबिनोंके हायों वेंब बाता है। मन्छन चुराने उनके घरोमें धुसता है। """ अन्दर-बाहर एक-सा है, इससे चोरी पकड़ी नहीं जाती। यह भेद वे जानती हैं कि बह अकेला ही, और सब रास्तोंको बंद करके हमें बैठा लेगा। इसिक्षये वे निश्चिन्त एकान्तमें निःसङ्ग होकर कृष्णके ही ध्यानमें अचल लगी रहीं। बोगियोंके ध्यानमें जो एक क्षणके लिये भी नहीं आता, भावुक ग्वाब्लिं उसे पकड़ रखती हैं। उन भक्तिनोंके पास वह गिड़गिड़ाता हुआ आता है, और मयाने कहते हैं कि वह तो भिलता ही नहीं।

ंदेहकी सारी भावना विसार दी तब वही नारायणकी सम्पूर्ण पूजा-अर्चा है। ऐसे भक्तोंकी पूजा भगवान भक्तोंके जाने बिना छे छेते हैं और उनके माँगे बिना उन्हें अपना ठाँव दे देते हैं।

4मनसे सारी इच्छाएँ इरिरूपमें लग गयीं ! ग्वालिनोंकी ये बधुएँ उन्हींके लिये व्यत्र देल पड़ती हैं । सबके चित्तमें एक भाव नहीं है । इसलिये जैसा प्रेम वैसा रूप । बच्चेको छोटे-बड़ेका ख्याल नहीं होता, नारायण भी वैसे ही कौतुकके साथ खेलते रहते हैं ।²

अब ग्वालोंका मक्ति-भाग्य देखिये---

4राम और कृष्णने गोकुलमे एक कीतुक किया । ग्वालॉके सङ्ग गौएँ चराते थे । सबके आगे चलते हुए गौएँ चराते थे और पीठपर छार्ने बाँधे रहते थे । उनकी वह लाठी और कामरी धन्य हुई । ग्वालिनों-का भी कैसा महान् पुण्य या, वे गाय-मेंस और अन्य पश्च भी कैसे भाग्यवान् थे ।' 'इन ग्वालिनोंके त्रत-याग आदि अनेक सिञ्चत पुण्य-कर्म थे जो ऐसे फले। ग्वालिनोंको जो सुख मिला वह दूसरोंके लिये। ब्रह्मादिके किये भी दुर्लभ है।

नन्द और यशोदाका कुण्ण-मिकि-माग्य देखिये 'परिश्रम करके घन उपार्जन किया, वह भी उन्होंने कुणार्पण किया। सब गौएँ, घोड़े, भैंसै, दालियाँ प्रेमसे कुण्णको समर्पित कर दीं। क्षणमर भी यदि कुष्णका वियोग होता तो उनके प्राण तड़पने लगते। उनके घ्यानमें, मनमें सब विधि हरि ही थे। शरीरसे काम करते थे पर चित्त मगवानमें ही लगा रहता था। उन्हींका चिन्तन करते थे। वस, यही एक पुकार होती थी कि कुष्ण कहाँ गया, अभी उमने खाया नहीं, कहाँ चला गया है वे 'कुष्ण' नाम ही रटा करते थे। माता यशोदा कुटते-पीसते-पछोरते कुष्णके 'कोरियाँ' गाती थीं, भोकनमें नन्द-यशोदा कुष्णको पुकारते थे, ध्यानमें, आसनमें, शयनमें, खन्ममें कुष्णरूप ही देखते थे। कुष्ण उन्हें दिखायी देते थे, दुक्षित्तोंको नहीं दिखायी देते। तुका कहता है, नन्द-यशोदा-जैसे माता-पिता घन्य हैं।'

पास-पड़ोसकी ग्वालिनोंकी कृष्ण-भक्ति देखिये और अन्तःकरणमें उस सुखको अनुभवकर प्रेमाशु बहाइये---

एक सली दूसरी सलींसे कहती है, 'कुम्ण' हमारा परिचारी है, कुम्ण व्यवहारी है, अरी नारी ! कुम्णको उठा ले । कुम्णके बिना तुम्हें कैसे नैन मिलता है, कैसे समय कटता है! तुमलोग फालत् वार्ते किया करती हो, समय व्यर्थ लोती हो, इस जग-उजागरको जरा क्यों नहीं उठा लेतीं! उठा लो और इस मुलको भी तो जरा देल लो । इस मुलको जब तुम अनुभव करोगी तब द्वार-द्वार न भटका करोगी। एक कुम्णके बिना यह सारा लेल तुम्हें झुंठा प्रतीत होगा। सबकी सक्क-सोहबत तब तुम छोड़ दोगी और अनन्तको सङ्ग लेकर वनमें जाओगी। इसे फिर अपने प्राणींसे अख्या न करोगी। दूसरोंसे भी इस बच्चेको लेनेके लिये कद्दोगी। इस बालकको जो अपने घर ले जाती है उसकी-सी बही है।'

'तुका कहता है, जो कृष्णको ले जाती हैं वे फिर लौटकर नहीं आतां। कृष्णके साथ खेलते ही सारा दिन बीतता है। कृष्णके मुँहकी 'ओर निहारते हुए, चाहे दिन हो या रात, उन्हें और कुछ नहीं सुकाता! सारा शरीर तटस्थ हो जाता है, इन्द्रियां अपना ज्यापार भूल जाती हैं। भूल-प्यास, घर-द्वार वे सब ही भूल जाती हैं। यह भी सुष नहीं रहती कि हम कहाँ हैं। हम किस जातिकी हैं, यह भी भूल गर्यों। चारों वर्णोंकी गोपियां एक हो गर्यो। कृष्णके साथ खेल खेलती हैं, दिस्तेमें उनके कोई शक्का नहीं उठती। बस, एक ठाँवमें, तुका कहता है कि श्रीगोविन्द-चरणोंमें भावना स्थिर हो गयी।'

इन्होंने अपने आपको जाना । जाना कि यह संसारी खेल जो खेल रहे हैं वह ह्यूटा है । असलमें हमारे स्वो-सम्बन्धी, माई-दामाद, जो कुछ कहिये, सबमें एक वहीं हैं । उन्होंमें हम सब एक हैं । इसलिये निःश्चाङ्क होकर खेल सकती हैं । हम किसके सङ्ग क्या खाती हैं और मुँहमें उसका क्या स्वाद मिलता है, यह सब कुछ नहीं जानतीं । दूसरोंकी आवाज भी कान नहीं सुनते । क्योंकि ध्यानमें मनमें हिर्र बैठे हैं ।

कांदीके अभङ्गोमें भी यही अनुपम रस भरा हुआ है। श्रीगोपाल-कृष्ण अपने सलाओंके साथ गौएँ चरानेके लिये मधुवनमें जाया करते थे। वहाँ अपनी-अपनी छार्के लोलकर सबने जो मोजन किये तथा जो-जो लेल खेले उनका बढ़ा ही चित्तरञ्जक वर्णन तुकारामजीने किया है। भगवान् वहले कहते हैं, 'अपनी-अपनी छाठें खोलो देखें, कौन क्या ले आया है।' कारण, 'विना सबकी तलाशी लिये में अपना कुछ भी देनेवाला नहीं।' महा-दही, 'चिउरा-चावल, जिसके पास जो रहा वह उसने निकाला। 'किसीकी गीएँ खिर हो गयीं, किसीकी इसर-उघर भंटफने लगी।' सबने भगवानसे विनती की, 'अब सब बाँट दो, हमारे पास क्या है और क्या नहीं सो सब तुम जानते हो। मगवानके लेखे सभी बराबर हैं, वह 'किसीके भी जीको कह नहीं होने देते।

'सबको बर्नुलाकार यैठाकर आप मध्यमें बैठते और सबका समान समाधान करते।'

निष्कपट खेळाड़ी कान्हाने सबकी भावनाके अनुसार बँटवारा कर दिया।

'ग्वाल-बाल अपनी-अपनी भावनारं पौदित हुए । जिसकी जैसी वासना ! कर्मके साक्षी इम लीलाको कौतुकसे देखने लगे । खेल खेळते जो अपना भार उन्होंपर रखते उनके लिये कभी वार्षे नहीं होते थे । कोई बार्ये आ जाते थे, कोई उलहाकर सुलक्ष लेते थे ।'

\*

सबके भोजनमें हरि अपनी माधुरी डाल देते थे । परस्पर बार्ते करते हुए ब्रह्मानन्द-लाभ करते थे । भगवान् सबके हार्योपर और मुखमें कौर डालते । भगवान्के ही जो मखा थे ।

काँदीकी वह वहार देलकर---प्गीएँ चरना भूछ गयों; पश्च-पक्षी जडत्व भूछ गये, यमुना-जल स्थिर होकर बहने छगा ! सब देवता देखते हैं, उनके लार टपकती है; कहते हैं गोपाल धन्य हैं, हम कुछ भी न हुए !'

काँदौका दही भरपेट खाकर गोपाल कहते हैं कि 'तुम्हारा साथ बड़ा अच्छा ! हमें यह नित्य मिला करे ।' फिर सब अपनी खकुटी और कम्बल उठा गौएँ चराने गये। उनमें कई टेढ़ अङ्गबाले, तोतले, नाटे, लॅंगड़े, खले आदि भी थे, पर श्रीकृष्ण उन सबके प्रिय ये और भगवान् भी उनके भावसे प्रसन्न थे। गौएँ चराते हुए ग्वाल-बाल श्रीकृष्णको मध्यमें किये डंडोंके ग्वेल आदि खेळते जा रहे हैं।

बालकीड़ाके अभर्झोमें तुकारामजीने आध्यात्मिक भाव ध्वनित किये हैं। गोपियाँ रास-रङ्गमें समरस हुई; उसी प्रकार हमारी चित्त-हृत्तियाँ श्रीकृष्ण-प्रेममें सराबोर हो जायँ और तन्मयताका आनन्द-लाभ करें, यही हन अभङ्गोंका आध्यात्मिक भाव है। भक्तोंके पूर्व-सञ्चितको देखकर भगवान् उसमें अपना प्रसाद डालकर उनके जीवनको मधुर बनाते हैं और भीचेका द्वार बंद करते हैं याने अधोगतिका रास्ता बंद करने हैं। अस्तु, श्रीकृष्ण प्रेममें तुकारामजी रमें हुए थे यह कहनेनी आवश्यकता नहीं।

# ५ श्रीपण्डरीके विट्ठलनाथ

पण्डरपुरमें श्रीविद्धलनायकी जो मूर्ति है उसे अच्छी तरह देखनेसे भी यह माल्म हो जाता है कि यह मगवानकी बाल-मूर्ति ही है। कुछ आधुनिक पण्डितोंने जो यह तर्क ल्डाया है कि यह मूर्ति श्रीमहाविष्णुके अवतार श्रीगोपालकृष्णकी ही है। भगवान् ईंटपर खड़े हैं। ईंटपर मगवानके बड़े ही कोमल पद-कमल हैं। इन पादपद्मोंमें कोटि-कोटि भक्तोंने अपने मस्तक नवाये हैं, प्रेमाशुऑसे सहस्रधः इन्हें नहल्या है, अपने चित्तको निवेदन किया है। इन चरणोंने लालों जीवोंके हत्ताप हरण किये हैं, उनके नेत्रोंको कृतार्थ किया है, उनका जीवन भन्य बनाया है। सहस्रों पापालमाओं और मुक्तोंने, बढ़ों और सुत्रुखुओंने, मिद्रों और साथकोंने, रंकों और रावोंने, पित्रों और पित्त-पावनोंने इन चरणोंके ध्यान और मजनते अपना जीवन सफ्त किया है। लालों जीवोंके लिये यह दुस्तर

भवसागर इन चरणोंके चिन्तन-चमत्कारसे गोष्पद-जितना छोटा-सा हो गया है। ऐसे ये इस ईंटपर श्रीविटठलनायके चरण स्थिर हैं। भगवानके बार्ये पैरपर एक वण है। भगवानकी मक्तकेशी नामकी कोई दासी थी। भगवानुपर उसका अत्यधिक प्रेम था। वह दासी बडी सकुमार थी और उसे अपनी सकुमारताका बड़ा गर्व या । उसने अपने दाहिने हाथकी उँगली भगवानके वार्ये पैरपर रखी सो भगवानके अति सुकुमार पैरमें गडी । भगवानके चरणोंकी यह सकमारता देखकर अपनी सकमारता उसे तुन्छ प्रतीत हुई और वह बहुत लजित हुई। उसका गर्ध उतर गया । भगवानके दोनों पैरोंके बीचमें पीताम्बरका झब्धा-सा लटक रहा है, वह बालम्पोचित ही है। बड़ी अवस्था दरसानी होती तो पाँवोंसे पीतास्वर-का किनारा कायदेसे मिला होता । जननेन्द्रियके स्थानमें करधनीका एक लच्छा-सा लटक रहा है। सोनेकी करधनीपर इन्द्रिय-चिद्ध-सा सोनेका ही टिकड़ा है जो पहलेका नहीं है अर्थात मुर्ति नग्न नहीं है, यह शक्का करनेका कोई कारण नहीं है कि मृति जैन है। पीताम्बरके ऊपर करधनी है। टाहिने हाथमें शक्र और वार्थेमें पदा है। छातीपर दाहिनी ओर भगुलाञ्छन है-भगुके अँगुठेका चिह्न है। कण्ठमें कौस्तुभमणि लटकता हुआ छातीपर आ गया है। भूजाओं में भुजबन्ध हैं और दोनों कानोंमें कार्नोंने कन्बोंतक मकराकृति कुण्डल हैं। भगवानके मुख्य नासिका और नेत्र प्रसन्न हैं, मस्तकपर शिवलिङ्गाकार मुकुट है। भालप्रदेशमें मुकुटके बीचमें एक बारीक फीता-सा बँचा है, वह पीछे पीठपर लटकी हुई छाककी डोरीका है । पण्डरीका गोपालपुर, वहाँकी सब चीजें और काँटीके समारम्भ नव गोकुलके हैं। ऐसे श्रीविट्टलरूपी श्रीवालकृष्ण भगवानको मेरे अनन्त प्रणाम हैं।#

गोपी-प्रेम' का विषय विशेषरूपसे जानना हो तो गीताप्रेससे अकाशित 'अगवस्वर्चा भाग१ [तुरुसीदरू'] नामक पुस्तक पढ़िये ।

# म्यारहवाँ अध्याय संगुण-साक्षात्कार

मकसमागमें सर्वमार्वे हरी । मर्वकाम करी न सांगता ॥ ९ ॥ मीठबिका राहे इदयसंपुटी । बाहेर पाकुटी मूर्ति उसा॥ २ ॥

'भक्तसमागमसे सब भाव हरिके हो जाते हैं, सब काम विना बताये हरि ही करते हैं। हृदय-तम्पुटमं समाये रहा हैं और वाहर छोटी-सी मूर्ति बनकर सामने आते हैं।'

## १ सत्यसङ्खल्पके दाता नारायण

भगवान् संगुण दर्शनीकी कैसी तीव छालसा तुकारामजीको लगी यी यह इसलोग नवें अध्यायमें देख चुके हैं। अब उस छालमाका उन्हें क्या फल मिला सो इस अध्यायमें देखेंगे। जीवमात्रको उसीकी इच्छाके अनुरूप ही फल मिला करता है। 'जैसी वासना वैसा फल।' मनुष्यकी इच्छा-चाक्ति इतनी प्रवल है, उसके सङ्कर्षके कर्म-प्रवाहकी गति इतनी अमोध है कि वह जो चाहे कर सकता है। 'नर जो करनी करे तो नरका नारायण होय' यह कवीरसाहबका बचन प्रसिद्ध ही है। जो छुछ करनेकी इच्छा मनुष्य करे उसे वह कर सकता है, जो होनेकी इच्छा करे वह हो सकता है, जो पानेकी इच्छा करे वह पा सकता है। पर होना यह चाहिये कि उस इच्छा-चाक्तिको छुद्ध आचरण, दृढ़ निश्चय, सद्भावना और निदि-ध्यासका पूरा सहारा हो। सङ्कर्यका पूरा होना सङ्कर्यकी छुदता और तीत्रतापर निर्मर करता है। मनकी धाक्ति असीम है पर निष्ठाके साथ उसका पूर्ण उपयोग कर लेनेवालेके लिये। चूँद-चूँद पानी वॉब-वॉबकर इकडा

किया जाय तो सरीवर बन सकता है। एक-एक पैसा जमा करके व्यापारी लक्षपति बनते हैं । सूर्य-किरणोंको एक जगह केन्द्रीभृत करें तो अग्नि तैयार हो जाती है और ऐसे ही भाषके इकटठा करनेसे रेखगाडियाँ चलती हैं । इसी प्रकार मनकी शक्ति भी सामान्य नहीं है, वडी प्रचण्ड है । हजारों राम्तोंसे यदि उसे दौड़ने दिया जाय तो वह दर्बल हो जाता है, पर एक जगह यदि स्थिर किया जाय तो वही ब्रह्मपद-लाभ करा देनेतककी सामर्थ्य रग्वता है। मन ही मन्ध्यके बन्धन और मोचनका कारण है। विषयोंमें चरनेके लिये उसे छोड़ दिया जाय तो वह यककर दुर्वल हो जाता है। परमात्मामं लगाया जाय तो वही परमात्मरूप बन जाता है। मन याने इच्छा-शक्तिको इतस्ततः विखरने न देकर एकाग्र करनेसे, एक ब्रह्मपदपर हियर करनेसे उसकी शक्ति बेहद बढती है। परमात्मा सब भूतोंमें रम रहे हैं: जल, यल, काठ, पत्थर सबमें विराज रहे हैं, भू, जल, तेज, समीर, गगन-इन पञ्च महाभूतोंको और स्थावर-जङ्गम सब पदार्थोंको व्यापे हए हैं। उनके मिवा ब्रह्माण्डमें दूसरी कोई वस्तु ही नहीं, यही शास्त्र-सिद्धान्त है और यही संतोंका अनुभव है। ध्या उपाधिमाजि ग्रप्त चैतन्य असे सर्वगत' अर्थात इस उपाधिमें गुप्तरूपसे चैतन्य सर्वत्र भरा हुआ है। ( जानेश्वरी अ० २-१२६ ) प्राचीन ऋषि-मनियों और संत-महात्माओंको इसकी प्रतीति हुई है और इस जमानेमें भी कलकत्तेके विद्वतप्रवर अध्यापक श्रीजगदीशचन्द्र वस महाशयने नवीन यन्त्रोंकी सहायतासे वही सिद्धान्त संसारके सामने प्रत्यक्ष करके दिखा दिया है। पेडोंमें और पत्थरोंमें भी चैतन्य भरा हुआ है। संत उसी चैतन्यका निदिध्यासन करते हैं और निदिध्याससे ही उन्हें उसका साक्षात्कार होता है। विश्वमें इससे पनीतः प्रिय और श्रेय विश्वास और नहीं है। उसी चैतन्यमें सम्पूर्ण इच्छाशक्ति घनीभृत होनेसे पुण्यात्मा पुरुष ब्रह्मपदलाम करते हैं। वेदोंने उसीका वर्णन किया है। ज्ञानी, योगी और संत उसीमें रममाण होते हैं। अन्य

नश्वर पदार्थोपर मनको जाने न देकर अर्थात् वैराग्यसम्पन्न होकर वे उसीके मननमें रूप जाते हैं। मन, वाणी और हिन्द्र्योंसे उसका पता नहीं चरूता पर मनको उसीकी खै रूप जानेसे मन उसे चाहे जिस रंगमें रँग किया करता है। शास्त्र उसे चैतन्य कहते हैं, वेद आत्मा कहते हैं और मक्त उसीको नारायण कहते हैं।

बेदपुरुष नारायण । योगियांचें ब्रह्म शून्य॥, मुक्तां आत्मा परिपूर्ण । तुका म्हणें सगुण मोक्रयों आम्हां॥ वेदोंके लिये जो नारायण पुरुष हैं, योगियोंके लिये शून्य ब्रह्म हैं, मुक्तात्माओंके लिये जो परिपूर्ण आत्मा हैं, तुका कहता है कि हम मोले-माले लोगोंके लिये वह सगुण-साकार नारायण हैं।?

तुकोबारायने उस अनाम-अरूप-अचिन्त्य परमात्माको नाम और रूप प्रदानकर चिन्त्य बना बाला । गोकुलमें गोप-गोपियोंको रमानेवाली वह सुरम्य रयामल बालमूर्ति तुकारामजीके चित्त-चिन्तनमें आ गयी, तुकारामजीका चित्त उसीको समर्पित हुआ, इन्द्रियोंको उसीके ध्यान-सुलका चसका लग गया, शरीर भी उसीकी सेवामें लगा । इस प्रकार मन, वचन और कमंसे वह कृष्णमय हो गये । ऐसी अवस्थामे वह यदि कृष्णरूप इन्हीं आँखोंसे देखनेकी लालमा रखें तो वह कैसे न पूरी हो ?

निश्च याचें बल । तुका म्हणे तेंचि फल ॥
तुका कहता है, निश्चयका बल ही तो फल है।' निश्चयके बलका
मतलब ही फेलकी प्राप्ति है। अहंकारकी हवा कहीं न लग जाय, हमलिये
भक्तलोग कहा करते हैं—

सत्यसंकरपाचा दाता नागयण १ सर्व कारी पूर्ण मनोरथ ॥ (सत्यमंकरपके देनेवाले नारायण हैं, वहीं सब मनोरथ पूर्ण करते हैं ।) मक्तोंका यह कहना सच भी है। जीवोंका छुद्ध संकल्प या निश्चयका वल और नारायणकी कृपा इन दोनोंके बीच बहुत ही योहा अन्तर है है
तुकारामजीने श्रीकृष्णको प्रसन करके प्रकटानेके लिये ग्रुद्ध और तीव
संकल्प धारण किया और नारायणको प्रकट होना ही पड़ा। यह भक्तकी
महिमा है या भगवान्की, भक्तवरसञ्ज्ञाकी या इन दोनोंके एक-दूसरेके
प्यार और दुलारकी। ऐसे भक्त और भगवान्के अन्योन्य प्रेमसे संसारको
एक कौतुक देखनेको मिला। ऐसे निश्चयसे हर कोई अपनी रुचिके अनुसार
अपना जीवन मफल कर सकता है। तुकारामजीकी जैसी लालसा यी तदनुमार भगवान्ने उन्हें कब और कैसे दर्शन दिये यह अब देखना चाहिये।

# २ रामेश्वर-तुकाराम-विरोध

भगवान्को तुकारामजीकी दर्शन-लालसा पूरी करनी ही यी, पर इसे उन्होंने एक प्रसन्नका निमित्त करके किया। रामेश्वर भट्टने तुकारामजीसे सब बहीलाता इवा देनेको कहा और तुकारामजीने ब्राह्मणकी आज्ञा सिर-आँखों उठाकर वहीलाता इवा दिया और फिर भगवान्ते उन सब कागजोंको जलसे बचा लिया, यह बात लोकप्रसिद्ध है। इमी प्रसन्नके तुकारामजीको भगवान्के माखात् दर्शन हुए, इसल्यि इसल्येग अब इसी प्रसन्नको देखें। रामेश्वर भट्ट कोई माधारण आदमी नहीं थे। यह बड़े सत्यात्र और महाविद्यान् ब्राह्मण पूनेसे ईशान्यमें नौ मीलपर बाघोली नामक स्थानमें रहते थे। बड़े छीलवान्, कर्मनिष्ठ और रामोपासक तथा धर्माधिकारी भी थे। तुकारामजीका नाम चारों ओर हो रहा था, उसे उन्होंने भी सुन रखा था। जब उन्होंने सुना कि तुकाराम शुद्र है और ब्राह्मण भी उसके पैर खूते हैं तथा उसके मजनोंमें वेदार्थ प्रकट होते हैं तब तुकारामजीके विषयमें और सामान्यतः वारकरी सम्प्रदायके विषयमें भी उनकी धारणा प्रतिकृत हो गयी थी। पर यह बात नहीं थी कि तुकारामजीकी कीरीते उनसे न सही गयी था उनहें उनसे झाह हुआ और

किसी तरहसे उन्हें कष्ट पहुँचानेके छिये क्षद्र बुद्धिसे उन्होंने कोई काम किया हो । इम-आप तकारामजीपर सादर और संप्रेम गर्व करते हैं, पर जो कोई तुकारामजीके समयमें कल कालतक तकारामके प्रतिपक्षी होकर सामने आये उनके विषयमें हम-आप कोई गलत भारणा न कर बैठें। जब बाद-विवाद चलता है तब प्रतिपक्षीके सम्बन्धमें अपना मन कलपित कर लेना सामान्य जनोंका स्वभाव-सा हो गया है। पर यह पक्षपात है। इसे चित्तसे इटाकर प्रतिपक्षीके भी अच्छे गणोंको मान छेना विचारशील परुषोंका स्वभाव होता है। प्रतिपक्षीके कथनमें क्या बिचार है और क्या अविचार है यह देखकर अविचारवाले अंडाभरका ही खण्डन करना होता है और सो भी आवस्यक हो तो । रामेश्वर भट्ट, कोई सम्बाजी बाबा नहीं थे ! उनके विचार करनेकी दृष्टि भी विचारने योग्य है। तकारामजी जिस भागवत्वधर्मके शंडेके नीचे लंडे होकर भगवद्गक्तिका प्रचार कर रहे थे उस भागवत-धर्मकी कुछ बातोंसे उनका प्रामाणिक विरोध था। यह विरोध बहुत पहलेसे ही कुछ-न-कुछ चला आया है और आज भी वह सर्वया निर्मूल नहीं हुआ है। आलन्दी और पैठणके ब्राह्मणोंने जिन कारणोंसे शानेश्वर महाराजका और एकनायसत पण्डित हरिशास्त्रीने अपने पिता एकनाथ महाराजका विरोध किया उन्हीं कारणोंसे रामेश्वर मह तकाराम महाराजके विरुद्ध खड़े हए । स्पष्ट बात यह है कि शानेश्वर महाराजके समयसे वैदिक कर्ममार्गी ब्राह्मणोंकी यह भारणा-सी हो गयी है कि यह भागवतधर्म बर्णाश्रमधर्मको मिटानेपर तुला हुआ एक बागी सम्प्रदाय है। भागवतधर्म वस्तुतः वैदिक कर्मका विरोधी नहीं है यही नहीं प्रत्यत वैदिक धर्मका अत्यन्त उज्ज्वलः व्यापक और लोकोद्वारमाधक खरूप भागवतधर्ममें ही देखनेको मिलता है। वैदिक कर्म और भागवतपर्मके बीच जो वाद-सा छिड गया उसका उत्तर संतोंने अपने चरित्रोंसे ही दिया है। बारकरी सम्प्रदायके भगवद्भक्त जाति-पाँति पुछे बिना एक दूसरेके पैर खते हैं, संस्कृत भाषामें शिक्षत शान-रहस्य प्राकृत भाषामें प्रकट करते हैं और उससे देववाणी लिड्डित होती है, कर्मको गौण वताकर मिक्त और भगसकामकी ही मिहमा सबसे अधिक गायी जाती है। ये बातें हैं जो पुराने ढंगके अनेक शास्त्री पिंडतोंको तथा वैदिक कर्मनिष्टोंको टीक नहीं जँचतीं। सभी शास्त्री पिंडत इसी विचारके पहले ये या अव हैं ऐसी बात नहीं। तथाणि एसे विचारके लोगोंद्वारा भागवतधर्म-प्रचारक शानेश्वर और एकनायको जैसे पहले कष्ट पहुँचाया गया वैसे ही तुकारामजीके समयमें तुकारामजीको रामश्वर भट्ट कष्ट पहुँचानेक लिये मिले। ये दो अलग-अलग पत्य हैं। संस्कृत भाषामें ही सम्पूर्ण शान और धर्म बना रहे और वह बाहणोंके मुखसे अन्य सब वर्णोंके लोग सुनें, यह संस्कृतामिमानी वैदिक कर्ममाणियोंका दावा है और

आतां मंस्कृता अथवा प्राकृता । भाषा जाली जे **हरि-क**था ॥ ते पातनचि तस्वता । सत्य सर्वथा मानली ॥

अर्थात् भाषा संस्कृत हो या प्राकृत, जिसमें भी हरि-कथा हुई वही भाषा तन्वतः पवित्र, नर्वथा सत्य मानी गयी है; यह भागवतधर्मवालोंका जवाब है। ( नाय-भागवत १-१२९ ) एकनाथ महाराज संस्कृत भाषाभिमा-नियोंसे पूछते हैं कि केवल संस्कृत भाषा ही भगवान्ने निर्माण की तो क्या प्राकृत भाषाको दस्युओंने निर्माण किया ! संस्कृतको वन्य और प्राकृतको निन्ध कहना तो अभिमानवाद है, यह कहकर एकनाय महाराज सिद्धान्त बतलाते हैं—

> देवासि नाहीं वाचामिमान । संस्कृत प्राकृत त्या समान ॥ ज्या वाणी जाहर्ते ब्रह्मकथन । त्या भाषा श्रीकृष्ण संतोषे ॥ (पकनाषी मागवत अ० २९–१० । २९)

अर्थात् भगवान्को भाषाका अभिमान नहीं है, संस्कृत-प्राकृत दोनों उनके लिये समान हैं। जिस वाणीमे ब्रह्म-कथन होता है उसी वाणीमें श्रीकृष्णको मन्तोष होता है। दूसरी बात जात-पाँतकी। वैदिक कर्ममार्गी जाति-वन्धनके विषयमें कड़े कट्टर होते हैं। अन्त्यजसे लेकर ब्राह्मणतककं सब ऊँच-नीच भेदोंको ही उनके समीप विशेष प्रतिष्ठा है। भागवतष्मीने जात-पाँतको न तो बढ़ाया है न उसपर खड़्ग ही उठाया है। भागवत-षर्मका यह सिद्धान्त है कि मनुष्य किसी भी वर्ण या जातिमें पैदा हुआ: हो वह यदि सदाचारी और भगवद्भक्त है तो वही सबके लिये वन्दनीय और श्रेष्ठ है। एकनाय महाराज कहते हैं—

> हो कां वर्णामाजी भक्रणी। जो विनृख हिन्चिरणीं॥ त्याह्नि श्रपच श्रेष्ठ मानी।जो सगबद्भजनी प्रेमलु॥ (नाय-मागवत ५–६०)

अर्थात् कोई वर्णसे यदि अप्रणी याने श्रेष्ठ हो ( प्राह्मण हो ) पर वह यदि हरि-चरणोंसे विमुख है तो उनमे उस चाण्डाळको श्रेष्ठ मानो जो मगवद्रजनका प्रेमी है। इस कारण श्रेष्ठता केवळ जातिमें ही नहीं रह गयी, विस्त यह मिद्धान्त हुआ कि जो मगवद्रत्त है वही श्रेष्ठ है। कसीटी जाति नहीं रही, कसीटी हुई सत्यता—साधुता—भगवद्रत्ति । इस कारण प्राचीन मताभिमानियोंकी यह धारणा हो गयी कि यह भागवत्वर्म-सम्प्रदाय बाह्मणोंकी मान-प्रतिष्ठा नष्ट करनेके लिये उत्यक हुआ है । ज्ञानेश्वर महाराजको तंग करनेके लिये ये दो ही कारण ये । तुकारामजीको तंग करनेके लिये तीसरा और एक कारण उपस्थित हुआ । संत ही जब श्रेष्ठ हुए तब यह श्रेष्ठत्व केवळ बाह्मणोंमें न रहा, संत जो कोई भी हुआ वहीं श्रेष्ठ माना जाने लगा । तुकारामजीका संतपना जैसे-जैसे सिद्ध होकर प्रकट होने लगा, उनके श्रुद्ध आचरण, उपदेश और भक्ति-प्रेमका जैसे-

जैसे लोगोंपर प्रभाव पड़ने लगा वैसे-वैसे ही लोग उन्हें मानने और पूजने लगे। तकारामजीके इन भक्तोंमें अनेक ब्राह्मण भी ये जैसे देहके कुल-कणों महादाजीपन्त, चिखलीके कुलकणीं मल्हारपन्त, पूनेके कींडोपन्त लोहोकरे, तलेगाँवके गङ्काराम मवाळ इत्यादि । तुकारामजीकी अमृत-वाणी सनकर ये उनके चरणोंमे भ्रमर से लीन हो गये । जिसे जिससे अपनी इंप्सित वस्तु मिलती है उसका उसके पीछे हो लेना स्वाभाविक ही है। लोग चाहते थे, विश्रद्ध धर्मज्ञान और सम्रा प्रेमानन्दः ऐसा गुरु चाहते थे जो भगवानकी कथा आन्तरिक प्रेमसे बताये। उन्हें ऐसे गुरु तुकाराम मिले और इसलिये तुकारामजीको वे पूजने लगे। लोगोंको सञ्चे-स्टेकी पहचान होती है। तकारामजीके ही पड़ोसमें मम्बाजी अपनी महन्तीकी दकान लगाये बैठे थे। पर लोग जो अल चाहते थे वह उनके पास नहीं या। इसिलये लोग भी उनकी वैसी ही कदर करते थे । सम्बाजी और तुकाराम-एक नकली सिका और दूसरा असली। लोंगोंने दोनोंको ठीक परला । तकारामजीका स्वभाव और प्रेम उन्हे प्रिय हुआ । तकारामजी जातिक शह थे, पर यदि वे ब्राह्मण होते तो भी इतने ही प्रिय होते, और यदि अति शद होते तो भी इतने ही प्रिय होते ! सम्बाजी ब्राह्मण थे पर स्वयं ब्राह्मणोंने भी उनको नहीं माना । तब तुकारामजीको तंग करनेके लिये तीसरा कारण जो उत्पन्न हुआ वह यह था कि तुकाराम शुद्ध हैं, ब्राह्मण इनके पैर छते हैं और ये गुरु बनते हैं ब्राह्मणोंके, यह बात तो सनातन-धर्मके विपरीत है। रामेश्वर भट्टने तकारामजीको जो कष्ट दिया वह इसी कारणसे कि एक तो यह शद होकर प्राकृत माधार्मे धर्मका रहस्य प्रकृट करते हैं और दसरे, ब्राह्मण इनके पैर छते हैं। प्राचीन मताभिमानसे प्रेरित होकर रामेश्वर भट्ट यदि तुकारामजीके विरुद्ध खंडे न होते तो और कोई वैदिक शास्त्री पण्डित इस कामको करता । ज्ञानेश्वर महाराजने सब कह सहकर यह बात सिद्ध कर दी कि धर्म-रहस्य प्राकृत भाषामें

प्रकट करनेमें कोई दोष नहीं है और तबसे यह रास्ता खुळ गया। अब यह होना बाकी था कि छुद्र भी धर्म-रहस्य क कथन कर सकता है। कारण, धर्म-रहस्य चाहे जिस जातिके छुद्धिक मनुष्यपर प्रकट हो जाता है। इसके लिये तुकारामजीका तपाया जाना और उस तापसे उनका उल्लेख होकर निकलना आवश्यक था। सुवर्णको इस प्रकार तपाकर देखनेका मान रामेश्वर भट्टको प्राप्त हुआ। ज्ञानेश्वर और एकनाथकी अलैकिक धाक्तिसे आलन्दी, पैठण और काशोंके ब्राह्मणीपर उनका पूरा प्रभाव पढ़ा और महाराष्ट्रमं सर्वत्र भागवत-धर्मका जय-जयकार और प्रचार हुआ। इस जय-जयकारका स्वर और भी ऊँचा करके प्रचारका कार्य और आगे बढ़ाकर भागवत-धर्मक रथको एक कदम और आगे बढ़ानेका यद्य भगवान तुकारामजीको दिलाना चाहते थे। इसी प्रसङ्गको अब देखें।

# ३ देहुसे निर्वासन !

रामेश्वर भट्टको तुकारामजीके भागवत-धर्मके सिद्धान्त अस्वीकृत हुए। पर इन विद्धान्तोंके विरोधका जो मीधा रास्ता हो सकता था उस रास्तेको छोड्कर यह टेढ़े रास्ते चळने लगे। उन्होंने मोचा यह कि देहुमें बह व्यक्ति कीर्तन करता है और अपना रक्ष जमाता है और यहीं इसके विद्वलदेवका भी मन्दिर है, यही जड़ है। इसलिये यही अच्छा होगा कि यहींसे इसको जिस तरहसे हो भगा दो, ऐसा कर टो कि यहाँ यह रहने ही न पावे। महीपतिवाबा भक्तलीलामृत अध्याय ३५ में कहते हैं—

'मनमें ऐसा विचारकर गाँवके शाकिमसे जाकर कहा कि तुका इद्र जातिका है और शूद्र होकर श्रुतिका रहस्य बताया करता है। हरि-

मनुस्कृति अध्याय २ इकोक २३८-२४१ देखिये । मनुका यह बचन है
 कि विचा, रस्त, धर्म, क्षित्रवान स्समादेवानि सर्वतः' जहाँसे भी मिळे, जबहय के ।

तु॰ रा॰ २८-

कीर्तन करके इसने भोजे-भाले श्रद्धालु लोगोंपर जादू बाला है। बाझणतक उसको नमस्कार करने लगे हैं! यह बात तो हमलोगोंके लिये लजाजनक है। सब धमांको इसने उड़ा दिया है और केवल नामकी महिमा बताया करता है। लोगोंभे इसने ऐसा भक्ति-पत्य चलाया है कि भक्ति-बक्ति काइंकी, केवल पालण्ड जान पड़ता है।?

देहुके ग्रामाधिकारीको रामेश्वर भटट्ने चिडी लिखी कि तुकारामको देहुसे निकाल टो। ग्रामाधिकारीने यह चिडी तुकारामजीको पढ़ सुनायी। तव वह वड़ी मुभीवतमं पढ़े। उस समयके उनके उद्वार हैं—

्वया खाऊँ अव, कहाँ जाऊँ ! गाँवमें रहूँ किसके वरु-भरोसे ! पाटील नाराज, गाँवके लोग भी नाराज ! अव भीख मुझे कौन देगा ! कहते हैं, अव यह उच्छृङ्खल हो गया है, मनमानी करता है; हाकिमने भी यही फैसला कर डाला, मले आदमी≉ने जाकर धिकायत की, आखिर मुझ दुर्वलको ही मार डाला । तुका कहता है, ऐसोंका सङ्ग अच्छा नहीं, चलो अब विद्ठलको हुँद्रते चल चलें। '

## ४ अभंगोंकी बहियाँ दहमें ?

तुकारामजी यहाँने चले तो तीधे वाघोली पहुँचे । यहाँ रामेश्वर भट्ट रहा करते थे। इस समय रामेश्वर भट्ट स्नान करके सन्ध्या-पूजामें बैठे थे। तुकारामजी उनके समीप गये और उन्हें दण्डवत् किया और बहे प्रेमसे भगवान्का नामोचार करके हरिकीर्तन करने लगे। कीर्तन करते हुए उनके मुखसे चारा-प्रवाह अभंगवाणी निकलती जाती थी। उसके प्रसादकी बात स्या कही जाय! वह प्रासादिक निर्मल और अभंग-

 <sup>&</sup>quot;भका आदमी' यहां तुकारामजीने रामेश्वर भट्टको कहा 'है यह उनका
 स्वभाव-सौजन्य है। इसमें एक सौन्य-स्वक्ष भी है सो स्पष्ट है।





इन्द्रायणीका दह और भामनाथ

वाणी कुनकर रामेश्वर मट्ट बोले श्वम बड़ा अनर्थ कर रहे हो ! तुम्हारे अभैगोंने श्रुतिका अर्थ प्रकट होता है और तुम हो यूद ! इसल्चिये ऐसी वाणी बोल्डनेका तुम्हें कोई अधिकार नहीं है। यह तुम्हारा काम शास्त्रके विकद है, श्रोता-वक्ता दोनोंको नरक देनेवाला है। आजले ऐसी वाणी बोल्डना तुम छोड़ दो।

इसपर तुकारामजीने कहा—पाण्डुरङ्गकी आशासे में ऐसी बानियाँ बोळता रहा हूँ। यह बाणी व्यर्थ ही लर्च हुई। आप ब्राह्मण ईश्वर-मूर्ति हैं। आपकी आशासे अब मैं कविता करना छोड़ दूँगा पर अबतक जो अभेग रचे गये उनका क्या करूँ ??

रामेश्वर भट्टने कहा--- 'तुम अपने अभंगोंकी सब बहियाँ जलमें ले जाकर दुवा दो।'

तुकारामजीने कहा-- 'आपकी आज्ञा शिरोधार्य है।'

यह कहकर तुकारामजी देहू छीट आये और अभंगोंकी सब बहियोंको पत्थरोंमें बॉबकर और ऊपरसे बमाळ छपेटकर इन्द्रायणीके किनारे गये और वहियोंको दहमें डाल दिया ! अभंगोंकी बहियोंको इस तरह इबाये जानेकी वार्ता कार्नो-कार्नो चारों ओर तुरंत फैळ गयी । भक्तजनोंको इससे बड़ा दुःख हुआ और कुटिळ-खळ-निन्दक इससे बड़े युखी हुए, मानो उन्हें कोई बड़ी सम्पत्ति मिळ गयी हो । तूसरोंका कुछ भी होनत्व देखकर जिनकी जीम निन्दा करनेके जोशमें आ जाती है, ऐसे लंगा तुकारामजीके पास आकर उनका तरह-तरहरे उपहास करने छो । कहने छगे—'पहले माईसे कड़कर सब बड़ी-खाता बुवाया और अब रामेश्वर मट्टसे मिड़कर अभंग बुबा दिये । दोनों तरफ अपनी फ्लीहत ही करायी ! और कोई होता तो ऐसी हालतमें किसीको फिर अपना मुँह न दिखाता, चुल्ड्मर पानीमें डूब मरता ।' ऐसी-ऐसी बार्ते

युनकर पुकारामका हृदय दो दूक हो गया।' मन-श-मन उन्होंने संचा कोग तो ठीक ही कहते हैं। प्रपञ्चको मैंने ही तो आग ब्यागा और उसमेंसे बाहर निकल आया, इसलिये प्रपञ्चमें जो कुछ मेरी नाम-हँसाई हुई हो उससे मुझे नया! प्रपञ्च है ही फटहा! पर इतना सब करके भी यदि भगवान नहीं मिले, इन आयातींका निवारण यदि उन्होंने नहीं किया, दुर्जनींके मुँह बंद नहीं किये और अपने भक्तवस्तल होनेके विरदकी छाज नहीं रखी तो जी करके भी क्या होगा! इसलिये भगवान्ते ही चरणोंमें, अन-जल छोड़कर, चरण-चिन्तन करता पड़ा रहूँ, यही उन्तित है; आगे उन्हें जो करना हो, करेंगे।' इस प्रकार विचार करके तुकारामजी श्रीविद्वल-मन्दिरके सामने तुलमीके पेड़के समीप एक शिलापर तैरह दिन अन्न-जल त्यागे भगवत्-चिन्तनमें पड़े रहे!

## ५ उस अवसरके उन्नीस अभंग

शिकापर गिरते हुए उनके मुखने उन्नीत अभंग निकले । उस समयकी उनकी मनःस्थिति इन अभंगोंमें अच्छी तरहसे प्रतिबिम्बित हुई है—

'हमं भूल लगे यह तो भगवन् ! यहे आश्चर्यकी बात है। भक्तिकी यह परिसीमा हुई जो दोर्घोकी वस्ती कायम हो गयी ! जागरण किया सो उसका फळ यह मिळा कि छटपटाहट ही पल्ले पड़ी। तुका कहता है, भगवन् ! अब समझमें आया कि मेरी सेवा कितनी निःसार थी।'

हे भगवन् ! भृतमात्रमें भगवद्भाव रखते हुए, किसी भी प्राणीसे ईर्ष्यां-देख न करके, भृतपति भगवन् ! आपका ही सदा चिन्तन करते रहनेपर भी (हमारे ऊपर भृत आवें) हमें पीहा पहुँचावें, यह बहे आश्चर्यकी बात है। हमने आजतक आपकी जो भक्ति की उसकी मानो यही परिसीमा हुई कि हमारे अंदर ऐसे दोष आकर बस गये कि कोग उनके कारण निन्दा और होए करने छगे। एकादशी और हरि-कीर्तनके आजतक जो जागरण किये उनका यह फल हाथ लगा कि चित्त छटपटाने लगा। पर आपको में क्या दोष दूँ, मुझसे सेवा ही कुछ न वन पड़ी!

ध्नम्पूर्ण जीव-भाव जबतक तुम्हारी सेवामें नमिवत नहीं करता हूँ तबतक तुम्हारा क्या दोष ?

ध्अव, या तो तुम्हें जोड़ें गा या इस जीवनको छोड़ें गा।

अब फैसलेका दिन आया है, मैं कविता करूँ या न करूँ, छोगोंको कुछ बताऊँ या न बताऊँ, यह सब तुम्हें स्वीकार है या अस्वीकार, इसका फैसला अब तुम्हीं करनेवाले हो । वरवम तो कविता में नहीं करूँगा। तुम कहो तो तुम्हारी ही आजासे तुम्हारे लिये ही कविता करूँगा। 'तुका कहता है, अब मुझसे नहीं रहा जाता!' तुम सुनो, इसलिये तो में कविता करता रहा! तुम नहीं सुनते तो हान्दोंका यह भूमा में किसलिये व्यर्थ एछोरूँ श अब तो यही करूँगा कि एक ही जगह येटा रहूँगा, तुम स्वयं आकर उटाओगे तब उटूँगा। तुम्हारे दर्शनोंके लिये यहूत उपाय किये! अब और कबतक प्रतीक्षा करूँ श आधाका तो अन्त हो चला! अब इस पार या उम पार, जो करना हो कर हाले। भगवन्! मेरे ये हान्द आपको अच्छे नहीं लगते! तो अब किमलिये जीम चलाता फिर्कें श शह्वदोंमें जब तुम्हारी रुचि नहीं तब तुकाके लिये इनका उपयोग ही क्या रहा श तुम मिलो, यही तो मेरा मत्यमक्कल्य है, इसे पूग न करके प्रमन्नताकी जरा-मी झलक दिवाकर छिप जाते हो! यही आजतक करते रहे हो। अब ऐसा करों कि—

प्तुम प्रसन्न होओ ! इमीलिये यं कष्ट उठाये । अभंग रचकर तुम्हारी प्रार्थना की । पर उन मव शब्दोंको तुमने व्यर्थ कर दिया । अब मुझे यह अभय-दान दो कि मेरा शब्द नीचे घरतीपर न गिरे--वह व्यर्थ न हो । अब दर्शन दो और प्रेम-संलाप होने दो ।'

तुम्हारे प्रेमका शब्द धुननेके लिये में कान कमाये बैठा हूँ। जीर मब छन्द छोड़कर मैंने अब तुम्हारा ही फन्द एकड़ा है। तुम उदार हो, भक्तवलल हो, तुम्हारे हन सब गुणींका डंका बजानेकी ही दूकान मैंने लोल रखी है, पर तुम्हीं जब मुझसे घृणा करते हो तब तो मुझे अपनी दूकान उठा ही देनी पड़ेगी! अकेले एक जीवका उदार तो तुम्हारे नामसे हो ही जायगा, पर इन सब लोगोंका उदार हो ह्वीलिये तो मैंने यह फैलाव फैला रखा है। मैं अपने कहोंसे चका नहीं हूँ, पर भक्तपर आये हुए सक्कुटका तुम नहीं निवारण करोगे तो तुम्हारे नामकी साल नहीं रह जायगी, तुम्हारी निन्दा होगी और उसे मैं नहीं सुन सकूँगा।

तुश्वारी और तुश्वारे नामकी दुनियामें हँमायी न हो और तुश्वारे प्रित लोगोंकी अश्रदा न बड़े, यद्दी तो—-इतना ही तो—में चाइता हूँ । 'कुछ माँगना तो हमारे लिये अर्जुच्त है । माँगना तो हमारे कुल-रीति ही नहीं है । पहले जो अनेक ज्ञानी भक्त हो गये हैं । उन्होंने निष्काम भजनका सुन्दर आदर्श सामने रख दिया है । उसे में देख रहा हूँ । उसीको देखकर चल रहा हूँ, हसलिये में कुछ माँगता नहीं हूँ 'देशांद सब उपाधियोंको तुच्छ करके बुंदिको आपकी सेवांम लगा दिया है।' तुका कहता है, 'इस देहको बाँटकर ( छसीस तस्वोंको देखको उन-उन तस्वोंमें बाँटकर ) में अलग हो गया हूँ, और कंवल उपकारके लिये रह गया हूँ।'

आपके नाम और ख्यातिमं कोई बट्टान लगे और आपके प्रति स्रोगोंकी श्रद्धा बढ़े इशीलिये आपसे यह प्रार्थना है कि आप प्रकट होकर दर्शन दें और मेरी कांबतापर जो आघात हुआ है उससे उसकी रक्षा करें। आपको में इतना कष्ट दूँ, क्या यह श्रधिकार मेरा नहीं है ! मैं क्या आपका दाल नहीं हूँ !'

(६ पण्डरीश ! यह विचारकर बताइये कि मैं आपका दास कैसे नहीं हूँ ! बताइये, प्रपञ्चकी होली मैंने किसके लिये जलायी ! इन पैरोंको छोड़कर और भी कोई चीज मेरे लिये थी ! सत्यता है, पर धैर्य नहीं है तो वहां आपको घीरज वँधाना चाहिये । उलटे बीजको ऐसे नहीं जलाना चाहिये कि वह जमे ही नहीं । तुका कहता है, मेरे लिये इह-परलोक और कुल-गोत्र तुम्हारे चरणोंके सिवा और कुल भी नहीं है ।?

तुम्हारे चरणोंमें ऐसी अनन्य प्रीति रखते हुए भी 'मुझे देशनिकाला मिले, क्या यह उचित है !' क्योंका भार तो माताके ही लिरपर होता है । क्या माता अपने बच्चेको कभी अपने पाससे दूर करती है ! हसलिये मेरे माँ-वाप श्रीपाण्ड्रस्त्र ! 'अब दर्शन देकर मेरे जीको उण्डा करो । में तुम्हारा कहाता हूँ, पर इन कहानेकी कोई पह वान भेरे यस नहीं है ।' इसीसे मेरी नाम-हँसाई होती है । इसीसे मेरी समझमें यह नहीं आता कि 'तुम्हारी स्तुति भी किमले और कैसे करूँ, तुम्हारी कीर्ति भी कैसे सुनाऊँ ।' कारण, इसकी पहचान ही कुछ नहीं कि में जो कुछ कहता हूँ, वह मत्य है । आजतक जो कुछ बकबाद की वह सब व्ययं हो गयी ! 'शब्द मुँहसे निकला और आकाशमें मिल गया' यह देल में चिकत हो गया हूँ। मेरा चिच तो तुम्हारे चरणोंमें है, इनलिये भगवन ! आओ और ऐसे दर्शन दो कि भव-वन्यकी प्रनिय खल जाय ।

'तुम्हारे रूपने चित्तको वशमें कर लिया है। नित्त अब निश्चिन्त होकर तुम्हारे ही चरणोंमें है। भगवन्! तुम अशे। सुन्दर हो। तुम्हारा मुख देखनेले दुःखले भेंट नहीं होती, इन्द्रियोंको विश्वान्ति मिलती है। तुमसे अख्या होकर भटकनेवालोंको पीड़ा होती है। इसिक्ये भगवन्! मुझे दर्शन दो जिसमें भववन्यकी ग्रन्थि खुल जाय।

इस प्रकार श्रीपाण्डुरङ्ग भगवान्के साक्षात् दर्शनीकी लाखसा लगाये तुकारामजी देहूमं श्रीपाण्डुरङ्ग-मन्दिरके सामने उस शिलापर चिन्तन करते हुए, आँखें बंद किये तेरह दिन पड़े रहे। इन तेरह दिनोंमें उन्हें अज-जलकी सुच भी नहीं रही। हृदयमं श्रीपाण्डुरङ्गका अखण्ड ध्यान बालक शुबके समान लगा हुआ था।

# ६ मङ्जीपर दैवी कोप

उधर वाघोलीमें भट्ट रामेश्वरजीपर देवी कोप हुआ। भगवान्का कुछ ऐसा इदय है कि उनसे कोई द्वेष करे तो उसे वह सह ल सकते हैं पर अपने भक्तका दोह उनसे नहीं सहा जाता । कंस-रावणादि हरि-दोही अन्तमे मक्ति पा गये। पर भक्तका टोह करनेवाला यदि समय रहते मावधान होकर पश्चात्तापको न प्राप्त हो और उसी भक्तिकी शरण न ले तो वह निश्चय ही नरकगामी होता है। यब प्राणियोंके हितमें रत रहनेवाले, मन-वच-कर्मसे सबका हित माधनेवाल महात्माओंका अन्तःकरण सबके अन्तर भ्यापे रहता है । इस कारण उन्हें लगा हुआ प्रका भूतपति भगवानको ही जाकर लगता है और उनसे क्षोम होता है। इसलिये माध-देवके समान कोड पाप नहीं । रामश्वर भड़ बाघोलीसे पुनेमें नागनायके दर्शन करने चले । नागनाथ वह जाग्रत देवता हैं और रामश्वर महकी उनमें बढ़ी श्रदा थी । रास्तेम ही एक स्थानमें अनगडसिद्ध नामके कोई औलिया रहते थे । उन्होंने अपने बगीचेम एक बावली बनवायी थी। यह बावली और अनगडशाहका तकिया अब भी वहाँ मौजूद हैं। ज्यों ही इस बावलीम रामेश्वर भट्ट नहाये त्यों ही उनके सारे शरीरमें जलन होने लगी। किसीने कहा कि यह उस पीरका कोप है और किसीने कहा कि तुकारामजीसे द्वेष



तुलसीव**न** और शिला



करनेका यह परिणाम है। रामेश्वर मट्टका सारा धारीर कैसे दग्ब होने खगा। ताप-धमनके अनेक उपचार धिम्पोंने किये, पर सब ध्यर्थ! उनका धारीर उस असहा तापसे जलने छगा। दुर्वासाने अम्बरीषको छला तब धुदर्धन चक्र उस मुनिके पीछे छगा और उनके होधा उड़ गये। (भागवत ९। ४। ५) वहीं गति तुकारामजीको छलनेवाले रामेश्वर मट्ट-की हुई। 'साधुषु प्रितं तेजो प्रहर्तः कुरुतेऽधिवम्' साधु पुरुषको इतप्रभ करके उसपर अपना रंग जमाने, रोब गाँठनेवालेका अकल्याण ही होता है। यही न्याय अम्बरीषके आख्यानमें भगवान्ने अपने श्रीमुखसे कथन किया है। भगवान्ने फिर यह भी कहा है कि—

> तपो विद्या च विद्राणां निःश्रेयसकरे उभे । ते एव दुर्विनीतस्य कल्पेते कर्तुरन्यथा॥ ७०॥

तप और विद्या दोनों साधन ब्राझणोंके लिये श्रेयस्कर हैं, पर ब्राझण यदि दुर्विनीत हो तो ये उलटा ही फल देते हैं। अर्थात् अधोगतिको प्राप्त कराते हैं। दुर्विनीत ब्राझण तपस्वी होकर भी कैसे सङ्कटमें पड़ जाता है यह दुर्वासाके हष्टान्तसे मालूम हो जाता है और दुर्विनीत ब्राझण विद्वान् होकर कैसी आफतमें पड़ता है यह रामेश्वर मट्के उदाहरणसे स्पष्ट हो जाता है। सब उपचार करके भी जब दाह शान्त नहीं हुआ तब रामेश्वर मट्ट शाल्कन्दीमें जाकर शानेश्वर महाराजका जप करने लगे।

# ७ सगुण-साक्षात्कार, बहियोंका उद्धार

रामेश्वर भट्टकी दुष्टतांके कारण तुकारामजीपर देशनिकालेकी नौवत आ गयी, अपने श्रीविद्वल-मन्दिर और श्रीविद्वल-मूर्तिसे विखुड्नेका समय आ गया! प्रपञ्च और परमार्थ दोनोंसे ही रहे! इस कारण लोगोंकी वार्ते सुनने और आजतक किये हुए कीर्तनों और रचे हुए अभंगोंपर पानी फिरनेका अवसर आ गया! तव उनके वैराग्य और भगवरप्रेमका

पारा एर्ण अंद्यपर चढा । वह तेरह दिन लगातार अन्न-जल त्यागे और वार्णोकी कोर परवा त कर भगवन्मिलनकी परम उत्करताने प्रतीक्षा करते हुए उन शिलापर आँखें बंद किये पहे रहे । अब भगवानके लिये प्रकट होनेके मिना और उपाय नहीं या । भक्तिकी सचाईकी परीक्षा होनेको थी; तकारामजीकी भक्ति कसौटीपर कसी जानेको थी; भगवान्की यह प्रतिज्ञा कि 'तव मैं अपनोंका पश्च लेकर साकार होकर उत्तर आता हैं' ( ज्ञानेश्वर्ग ४-५१ ) संमारको सत्य करके दिखायी जानेको थी; और तो क्याः स्वयं भगवान् कं ही भगवान् पनेकी परीक्षा होनेको थी ! वेदः शास्त्रः प्राण, नंत-बचन और भक्तचरित्रकी लाज रखना भगवानके लिये अनिवार्य होनेसे भगवान् सगुण-साकार होकर इस समय तकारामजीके नामने प्रकट हुए। तुकारामजीको उन्होंने दर्शन दिये और दहमें फेंकी हुई बहियोंको उबारा ! फिर एक बार, बार-बार सिद्ध हुई वह बात प्रत्यक्ष हुई कि भक्त-कार्यके लिये भगवान् अपने अजल्वको इटाकर गुण और आकारमें आकर भक्तोंसे मिलते हैं ! संसार बड़ा संश्रयी है । तुकारामजीके इस आपत्कालमें भी यदि भगवान् प्रकट होकर तुकारामजीको न सम्हाल लेते तो भी तुकारामजीकी निष्ठा विचलित न होती, पर लोगोंकी समझको तो कोई प्रकाश न मिलता । देहमे तुकीबाराय तरह दिन शिलापर पढ़े रहे, उन्हें दर्शन देकर भगवान्ने उनका मक्कट हरण किया । तुकारामजी अपनी भक्तिके प्रतापसे त्रिलोकीनाथको खींच लागे और उस जिसकासे उन्होंने आकार धारण कराया। ध्मगवान्से रूप और आकार धारण कराऊँगा। निराकार न होने दूँगा' यह जो उनकी अमीम भक्तिकी सामर्थ्य का उद्गार है, इसकी प्रतीति संभारको करानेका जब समय उपस्थित हुआ तय श्रीहरिने बालवेप भारणकर उन्हें दर्शन दिये और आलिक्कन देकर उनका पूर्ण समाधान किया । तुकारामजीको भगवान्के माक्षात् दर्शन प्राप्त हुए, सगुण-माक्षा कार हुआ । उन समय भगवान्ने उनसे कहा,

प्रहादकी जैसे मैंने बार-बार रक्षा की वैसे निख ही तुम्हारी पीठके पीछे सदा हूँ और जलमें भी तुम्हारे अभंगोंकी बहियोंको मैंने बचाया है। भगवानके श्रीमलसे निकली यह वाणी सुनकर तुकारामजी सन्तुष्ट हुए और भगवान भी भक्तके हृदयमें अन्तर्दान हो गये। इस समय बाहरसे देखते हुए तुकारामजीका शरीर मृतप्राय हो गया था। श्वासोच्छवासकी गति मन्द हो गयी थी। डिल्मा-डोल्मा बंद हो गया था। कुटिल-खल-कामियोंने समझा कि सब खतम हो गया; पर भक्तोंको उनके चेहरेपर अपूर्व तेज दिखायी दे रहा था और मध्यमा वाणीसे नामस्मरण होते रहनेकी मन्द ध्वनि भी सुनायी दे रही थी। इस प्रकार तेरह दिन बीतने-पर गङ्गाराम मवाळ प्रभृति भक्तोंको चौदहवें दिन प्रातःकाल भगवानने स्वप्न दिया कि, 'अभंगोंकी बहियाँ जलपर लहरा रही हैं उन्हें तुम जाकर ले आओ।' सब भक्तोंको बड़ा कुत्इल हुआ, वे दहकी ओर दौड़े गये और उन्होंने बहियोंको लौकीकी तरह जलपर तैरते हुए देखा ! उनके आश्चर्य और आनन्दका ठिकाना न रहा ! वे जोर-जोरसे ध्राम कृष्ण हरिं नाम-सङ्कीर्तन करते हुए दसों दिशाएँ गुँजाने छगे । दो-चार जने पानीमें कृदकर उन बहियोंको निकाल ले आये, इधर तुकारामजीने नेत्र खोले तो देखा कि भक्तजन दल बाँधे आनन्दमें बेसुध हए श्रीहरि-विठल-नाम-संकीर्तन करते हुए चले आ रहे हैं। सर्वत्र आनन्द-ही-आनन्द छा गया। भक्तींके आनन्दका वारापार नहीं रहा, कुटिल-खल-कामियोंके चेहरे काले पड गये। इवाके शोंकेके साथ कभी इचर, कभी उधर शोंका खानेवाले अधकचरोंकी चित्त-वृत्तियाँ स्थिर और प्रमन्न हुई ! पाण्डुरङ्कका कौषुकी-पन यादकर तुकारामजीके हृदयमें वह प्रेमावेग न समा सका और उनके नेत्रोंसे प्रमाश्रधारा बहने खगी।

# ८ उस समयके सात अभंग इस अवसरपर तुकारामजीके श्रीमुखले अत्यन्त मधुर मात अभंग

निकले हैं। उनमें भगवान्के सगुण-दर्शनकी बात स्पष्ट ही बता दी है और इस बातपर बड़ा दु:ख प्रकट किया है कि भगवान्को मैंने कष्ट दिया। ये मात अभंग अमृतसे भरे सात सरोवर हैं, उन अभंगोंका हिन्दी-गद्य-रूपान्तर इस प्रकार है—

### (1)

तुम मेरी दयामयी मैया, इस दीनोंकी छत्र-छाया, कैसी जस्दी-जस्दी ऐसे बालनेषमें मेरे पास आ गर्या। और अपना सगुण सुन्दर रूप दिखाकर मुझे ममाधान कराया, इदयको शीतल किया। ( धु॰ ) इन मक्तोंने भी कुरा करायी जो यहाँ संतोंके चरण रूगे। मैंने तुन्हें बड़ा कष्ट दिया, इमका मुझे कितना दुःख है सो चित्त ही जानता है। तुका कहता है, मैं अन्यायी हूँ! मेरी माँ! मुझे क्षुमा करो! अब तुम्हें ऐसा कष्ट कभी न दूँगा।

#### ( ? )

मैंने बड़ा अन्याय किया जो लोगोंकी बातोंन चित्तको क्षुत्र्य कर तुम्हारा अन्त देखा--तुम्हारा नत् देखा । मैं अध्यम, मेरी जाति हीन, तनुको श्रीणकर ऑख बंद किये तेरह दिन पड़ा रहा । नारा भार तुम्हारे ऊपर छोड़ दिया, भूख-प्यान भी तुम्हें दी, योगक्षेम तुम्होंको सौप दिया। तुमने जलमं कागज बचा लिये, जनवादसे मुझे बचा लिया, अपना विरह मश्चा कर दिखाया।

#### ( ₹ )

अब कोई चांह तो मेरी गर्दन उतार दे, दुर्जन चाहं जैमी पीड़ा पहुँचावे, ऐसा काम कभी न करूँगा जिससे तुम्हें कष्ट हो। एक बार मुझ चाण्डालसे ऐसी भूल हो गयी कि तुम्हें जलमें खड़े होकर बहियोंको उबारना पड़ा। यह नहीं विचारा कि मेरा अधिकार ही क्या है। समर्थगर भार रखना कैसा होता है, मैं क्या जानूँ ! यह जो कुछ हुआ अनुचित ही हुआ, पर तुका कहता है, अब आगेकी सुघ लो ।

#### (8)

में पापी तुम्हारा पार क्या जानूँ ! धीरज रहें, तो तुम क्या न करोगे, में मतिसन्द ही नबुद्धि अचीर हो उठा, पर हे कृपानिधे ! तुमने फटकार बताकर मुझे अलग नहीं कर दिया | तुम देवाधिदेव हो, सारे ब्रह्माण्डके जीवन हो, हम दानोंको दयाकी भिक्षा क्यों माँगनी पड़े ! तुका कहता है, हे विश्वम्भर ! में सचभुच पतित ही हूँ जो यह दूसरा अन्याय किया कि तुम्हारे द्वारपर धरना देकर बैठ गया

#### (4)

मुझे कुछ ग्राहने नहीं पकड़ राला था, न व्याघ्र ही पीठपर चढ़ बैटा था जो मैंने तुम्हारी पुकार मचाकर आकाध-पाताल एक कर ढाला, दोनों जगह तुम्हें बँट जाना पड़ा, मेरे पास और दहमें भी; कहींसे अपने ऊपर चोट मैंने नहीं आने दी। माँ-बाप भी इतना नहीं सहते, जरा-से अन्यायपर ही मारे कोषके प्राणींकं ग्राहक बन जाते हैं। सहना सहज नहीं है। सहना तो तुम्हीं जानते हो। तुका कहता है, हे दयालो ! तुम्हारे-जैसा दाता कोई नहीं। मैं क्या बखानूं, मेरी नाणी आगे चलती नहीं!

## ( )

तुम मातासे भी अधिक समता रखनेवाले हो, चन्द्रमासे भी अधिक श्वीतल हो, जलसे भी अधिक तरल हो, प्रेमके आनन्द्रमय कछोल हो। हे पुरुषोत्तम ! तुम्हारी उपमा तुम्हारे तिवा किस चीजसे दूँ! मैं अपने आपेको तुम्हारे नामपर न्योछावर करता हूँ। तुमने अमृतको मीठा किया पर तुम उसके भी परे हो, पाँचों तत्त्वोंके उत्पन्न करनेवाले सवकी सचाके नायक हो। अब और कुछ न कहकर तुम्हारे चरणोंमें अपना मस्तक स्थाता हूँ। तुका कहता है, पण्डरिनाय! मेरे अपराच क्षमा करो।

(0)

में अपना दोष और अन्याय कहाँतक कहूँ ! विहल माते ! मुझे अपने चरणोंमें ले ले । यह मंसार अब वस हुआ, कर्म बड़ा ही दुस्तर है—-एक स्थानमें स्थिर नहीं रहने देता । बुद्धिकी अनेको तरक्कें हैं, वे झण-क्षण अपना रंग बदलती हैं, उनका मक्क करते हैं तो वे बाधक बनती हैं । तुका कहता है, अब मेरा चिन्ता-जाल काट हालो और हे पण्डरिनाथ ! मेरे हृदयमे आकर अपना आसन जमाओ ।

प्रथम अभक्कमें यह स्पष्ट ही कहा है कि श्रीकृष्णने बालरूपमें आकर प्रत्यक्ष दर्शन देकर आलिङ्गन किया।

#### ९ कथाका महत्त्व

इन सात अभंगामृत-कुम्मोमे भरा हुआ 'प्रेमरस' महीपतिवाबा कहते हैं कि 'अस्यन्त अहुत है और पंत उसे यथेष्ट पान करते हैं ।' महीपतिवाबा आगे फिर यह भी बतलाते हैं कि भगवान्ने तुकारामजीके अभंगोंकी बहियोंको जलमें बचा लिया, यह बात देश-विदेशमें फैल गयी और इससे 'भूमण्डलमें तुकारामजी प्रख्यात हुए ।' महीपतिवाबाका यह कथन मार्मिक और विचारने योग्य है। यह बात सचमुच हो इतनी बड़ी है कि उसमें तुकारामजी भगवद्रक्तके नाते दिग्दिगन्तमें विख्यात हुए । प्रत्येक महात्माकं चिरत्रमें एक-न-एक ऐसा महान् प्रसङ्ग होता है जिससे उस महात्माकं चरित्रमें एक-न-एक ऐसा महान् प्रसङ्ग होता है जिससे उस महात्माकं सद्गुण तपाये जाकर ममुक्कवल होकर प्रकट होते हैं और वह जगत्का सम्मान-भाजन और भगवान्के निज-प्रेमका अधिकारी होता है । श्रीमच्छक्कराचार्यने काशीमे रहकर सैकड़ों विद्वान् शिष्योंको अपने अदैत-सिद्धान्तका ज्ञान प्रदान किया, परन्तु उनका जगद्गुक्त लोकमें तभी प्रसिद्ध हुआ और उनकी सत्कीर्ति-पताका विलोकमें तभी फहरायी जब मण्डन सिक्ष-जैसे दिमाजको बुद्ध-कौरालसे शाह्यार्थमें परास्तकर वह अपने

चरणोंमें ले आये । ज्ञानेश्वर महाराजने भैंसेसे वेद-मन्त्र कहलवाकर पैठणके विदानोंको चिकत किया और जह भीतको चलाकर चाङ्गदेव-जैसे दीर्घाय तपःसिद्ध परुषको अपने चरणों लेटाया तभी संतमण्डलमें वह धर्मसंस्थापकके नाते पूज्य हुए । शिवाजी महाराजने अनेक दुर्ग और रण जीते पर बाजी बदकर आये हुए महाप्रतापी अफजललांसे उन्होंने प्रतापगढपर नाकों चने चबवाये तभी स्वजनों और परजनोंपर भी उनकी भाक जमी और लोग उन्हें महापराक्रमी स्वराज्य-संस्थापक मानने लगे । इसी प्रकार तुकाराम महाराजकी भी बात है। रामेश्वर महसे उनकी जो भिडन्त हो गयी उससे रामेश्वर भट्ट-जैसा वेद-वेदान्त-वेका, पटशास्त्री और कर्मठ ब्राह्मण तुकाराम महाराजकी अलोकिक मक्ति-सामर्थ्यको देखकर अन्तको उनकी शरणमे आ ही गया; और जिस सगुण-भक्तिका ढंका बजाते हुए उन्होंने सैकड़ों कीर्तन सनाकर और सहस्रों अभंग रचकर लोगोंको भक्ति-मार्गपर चलानेका कक्कन हाथमें बाँधा था। उस सगुण-भक्तिके उत्कर्षके लिये भगवान्ने स्वयं सगुणरूप धारणकर उनकी बहियां जलसे बचायों और उन्हें प्रत्यक्ष दर्शन देकर उनकी बाँह पकड ली । तभी उनकी और भागवतधर्मकी विजय हुई और भक्तोत्तम-मालिकामें तकाराम महाराजका नाम मदाके लिये अमर हो गया ।

#### १० रामेश्वर मङ श्वरणागत

शानेश्वर महाराजकी चरण-सेवांम लगे हुए रामश्वर भट्टको एक दिन रातको स्वप्न आया कि, 'महावैध्णव तुकारामसे तुमने देव किया, इस कारण तुम्हारा नव पुण्य नष्ट हो गया है। संत-छलनके पापसे ही तुम्हारी देह जल रही है। इसिलये अन्तःकरणको निर्मल करके सद्भावसे तुकाराम-की ही श्वरणमें जाओ, इससे इस रोगसे ही नहीं, भवरोगसे भी मुक्त हो जाओगे।' इसे शानेश्वर महाराजका ही आदेश जानकर रामश्वर भट्ट अपने कियेपर बहुत पछताये। इसी बीच उन्हें यह बार्ता दुन पड़ी कि दहमें

फेंकी हुई अभंगकी बहियाँ जलसे भगवान्ने उबार हीं। तब तो उनके पश्चात्तापका कल दिकाना ही न रहा ! वह फूट-फूटकर रोने लगे। उनकी ऑर्खें खल गयीं और उनका सौभाग्य उदय हुआ । उनके चित्तमें यह वात जम गयी कि भक्तिके सामने वेदाभ्यास और पाण्डित्य कोई चीज नहीं है---नर-देहकी सार्थकता सत्सङ्ग करते हुए भगवानका प्रसाद पानेमें ही है । उन्होंने यह जाना कि तकाराम भगवानके अत्यन्त प्रियः महान विभृति हैं और यह जानकर उनका अहङ्कार चर-चर हो गया। भक्तका कार्य बनानेके लिये म्वयं भगवान माकार होते हैं और हमारे पाण्डित्यमें इतनी भी मामर्थ्य नहीं कि भक्तके शापसे होनेवाले दाहका शमन कर सकें। यह जानकर उसका अभिमान पानी-पानी हो गया । चित्तसे दर्भिमान जब चला गया तब गंभश्वर भड़ जो पहले शद्ध ही थे, और भी शद्ध हो गये। तकोबारायके प्रति उनके चित्तमं बडा आदरभाव जमा। तकाराम महाराजकी शरणमें वह गये। एक पत्र लिखकर अपना सारा कथा चिद्रा उन्होंने तुकाराम महाराजको निवेदन किया और गद्गद अन्तःकरणसे उनकी बड़ी स्तति की । तकारामजीने उसके उत्तरमें यह अभंग लिख भेजा--

चित्त शुद्ध तरी शत्रु मित्र होती । ब्याघ हंन खाती सर्पतया॥१॥ विष ते अमृत आचात ते हित । अकर्तेच्य नीत होय त्यासी॥थु०॥ दुःख ते देईरु सर्वसुखफ्ठ । होती होती शीतळ अफ्रिज्वाळा॥२॥ अवडेरु जीवा जीवाचिये परी । सकर्जा अन्तरी एक माव॥३॥ तुका महणे कृपा केली नातयण । जाणिकोते येणे अनुसर्वे॥४॥

'अपना चित्त शुद्ध हो तो शत्रु भी मित्र हो जाते हैं, लिंह और माँप भी अपना हिंमा-भाव भूल जाते हैं। विश्व अमृत होता है, आघात हित होता है, दूसरोंके दुर्व्यवहार अपने लिये नीतिका बोच करानेवाले होते हैं। दुःल सर्वश्रुवस्यरूप फल देनेवाला बनता है, आगकी क्यट ढण्डी-ठण्डी हवा हो जाती है। जिमका चित्त शुद्ध है उसको सब जीव अपने जीवनके समान प्यार करते हैं, कारण, मबके अन्तरमें एक ही माद है। तुका कहता है, मेरे अनुमबसे आप यह जानें कि नारायणने ऐसी ही आपदाओंमें मुक्षपर कृषा की।

इन अमक्तको रामेश्वर भट्टने पदा और फिर पढ़ा, और खून मनन किया। बात उन्हें जँच गयी। अनुतापते दृश्य हुए उनके चित्तमें बोधका यह बीज जमा। उनके द्यारीर और मनका ताप भी उससे द्यामन हुआ। रामेश्वर भट्ट अब बहु रामेश्वर भट्ट न रहे। वह तुकाराम महाराजके चरणोंमें लीन हो गये। अब रामेश्वर भट्ट तुकारामजीके साथ ही निरन्तर रहना चाहते हैं और उस अजातदानु महात्माको यह मंजूर है। इस प्रकार तुकारामजीका विरोध करने चन्ने हुए रामेश्वर भट्ट उनके द्याप्य बन गये। तुकारामजी पारस थे। लोहा पारस्वर आपात हो करे तो इससे पारसको क्या र आपात करनेवाला लोहा भी पारसके स्मर्शनाभने सोना हो जाता है। तुकारामजीके स्मर्शने रामेश्वर भट्टकी कायापलट हो गयी।

#### ११ रामेश्वर भट्टके चार अभङ्ग

रामेश्वर महके चार अमङ्ग प्रसिद्ध हैं जो उन्होंने तुकाशम महाराज-के सम्बन्धमें कहे हैं। कहते हैं, 'मुझे तो इसका खूब अनुमव हुआ कि मैंने जो उनका देख किया उससे शरीरमें व्याधि उत्तन्न हुई, यहा कस्ट पाया और जगमें हँसी भी हुई।' यह कहकर आगे बतलाते हैं कि किस प्रकार शानेश्वर महाराजने स्वप्न दिया और उसके अनुसार मैं उनकी शरणमें आ गया हूँ। और तबसे मैं नित्य उनका कीर्तन सुनता हूँ। 'उनकी कुगसे मेरा शरीर नीरोग हो गया।' अपने दूसरे अमङ्गमें रामेश्वर मह यह बतलाते हैं कि मक्तकी जाति-पाँति कोई न पूछे, भक्त किसी भी वर्णका हो, उसके पैर छूनेमें कोई दोष नहीं। गुरु परजहा हैं, उनहें मनुष्य मानना ही न चाहिये--कारण, को श्रीरङ्गके नामरंगमें रँग सबे वे श्रीरंग ही हैं।

डंचनीच वर्णन म्हणाता कोणी । जे कां नारायणीं प्रिय झाले ॥ १ ॥ चहुं वर्णासी हा असे अधिकार । करितां नमस्कार दोष नाहीं ॥ २ ॥ 'जो कोई नारायणके प्रिय हो गये उनका उत्तम या कनिष्ठ वर्ण स्या ! चारों वर्णोंका यह अधिकार है, उन्हें नमस्कार करनेमें कोई दोष नहीं।'

यह स्वीकृति दी है वेदवेदान्तपारा औरामेश्वर भट्टने, जिन्होंने अपने अनुभवि श्रीतुकाराम महाराजकी अन्तरंग शाँकी देली। तीसरे अभक्कमें उन्होंने तुकाराम महाराजकी महत्ता क्लानी है। यह तुकाराम कीन हैं! 'जहाानन्द-छन्दसे ब्रह्म-तुस्य बने हुए तुकाराम हैं, विश्व-एक्षा हैं। वह विश्व-एक्षा हैं। विश्व-एक्षा कर रहे हैं।' 'विश्व-एक्षा' कहकर रामेश्वर भट्टने उनकी लोकप्रियता भी स्वित की है। फिर यह कहा है कि धर्मको क्षयरोग लगा या, उसे इस धन्वन्तरिने दूर किया। तुकारामजीका आचरण देलकर रामेश्वर मट्ट कहते हैं, 'हे भक्तराज! शीख और शिक्षचारका इसमें कहीं भी विरोध नहीं है।'

तुकाराम महाराजने रामेश्वर मटके कथनानुसार, ब्रह्मैक्यमावसे
मिक्तका विस्तार किया, अर्थात् अद्दैत-सिद्धान्तको पक्दे रहकर मिक्का
स्रोत बहाया । 'देव-द्विजोंकी सर्वभावने पूजा की'—देवताओं और ब्राह्मणोंकी मिक्ति-मावने सेवा की, ध्वान्ति सतीने उन्होंने विवाह रचा, समाकी
मूर्ति अपनी देहमें ही लड़ी की, दयाकी प्राणपतिष्ठा की।' संसारका
अज्ञानतिमिर नष्ट करनेके लिये संतरूप ग्रह-मण्डलमें तुकाराम स्यं ही
उदीयमान हुए। इत्यादि प्रकारने रामेश्वर भटने इस अभङ्गमें तुकाराम
बहाराजकी स्तृति की है और यह पश्चासाय किया है कि 'देहबुद्धिके कारक

तथा वर्णाभिमानसे' मैंने आपको नहीं जाना और वहा कष्ट पहुँचाया, बर आप दयाधन हैं, मुझे द्वारण दीजिये, अब मेरी उपेक्षा मत कीजिये । पक्षाचापपूर्वक ऐसी विनय करते हुए अमञ्जके अन्तिम चरणमें अपने आराध्यदेव औराभचन्द्रसे यह प्रार्थना की है कि, 'इन चरणोंमें मेरी ओरसे बुद्धिका कोई व्यभिचार न हो' अर्थात् महाराजके चरणोंके प्रति मेरे अन्तःकरणमें जो यह निर्मेख माव उत्पन्न हुआ है वह कभी मलिन न हों।

रामेश्वर मह इस प्रकार रूपान्तरित हो गये। रामेश्वर भह विद्वान् कर्मनिष्ठ ब्राह्मण थे। पर तुकाराम महाराजके सामने उनके जान, कर्म हाय जोड़कर खड़े हो गये और चित्त श्रीतुकारामजीके चरणोंमें लीन हो गया। रामेश्वर भट्ट हायमें करताल लिये तुकारामजीके पीछे खड़े होकर नाम-संकीर्तनमें उनका साथ देनेमें ही अपना अहोभाग्य समझने लगे। रामेश्वर मट स्वमावसे तो शुद्ध ही थे, बीचमें अहहारसे उनकी बुद्धि मलिन हो गयी थी। गुकके दर्शनोंसे उनकी मैल कट गयी और उनके नेत्र खुले।

रामेश्वर महका चौथा अमञ्ज तुकाराम महाराजके सदेह वैकुण्ठरामनके बादका है। रामेश्वर महने श्रीतुकाराम महाराजके चरण जो एक
बार पकद लिये, फिर उन्होंने उन्हें कभी न छोड़ा । दल-पंद्रह वर्षे
तुकारामजीके सङ्ग रहे । इतने दीर्घकालतक ऐमा अपूर्व सत्सङ्ग-कामकरनेके पश्चात् ही उनका चौथा अमङ्ग बना है। तुकारामजीकी बाणीको
उन्होंने मुँह भरकर 'अमृत' कहा है। और इस अमृतकी नित्य 'वर्षा'
का अनुभवानन्द व्यक्त किया है। अन्तमं कहा है, 'भिक्त, ज्ञान और
वैराग्यका ऐसा परम ग्रुम संयोग-इन ऑल्वोंने अन्यत्र नहीं देला, ।'
रामेश्वर महकी यह सम्मति जगन्मान्य हुई । श्रीकृष्ण-दर्शनानन्दमं नित्यः
रमण करनेवाले अन्तराराम श्रीतुकाराम और उनके चरण-चञ्चरीक
बनकर उनके स्वरूपमें समरत हुए पण्डित श्रीरामेश्वर भट्ट, दोनोंको
अनन्यभावने वन्दन कर इस प्रमञ्जको यहाँ समात करते हैं।

#### १२ समाधान

इस प्रमङ्गके पश्चात् तकारामजी स्वानुभवके आनन्दके साथ यह कहनेमें समर्थ हए कि 'मेंने मगवान्को देखा है।' एक बार श्रीकृष्णने जन्हें अपने बालरूपकी आँकी दिखायी। तबसे जन्हें भगवानके चाहे जब। चाहे जहाँ दर्शन होने लगे। यह कहनेकी आवश्यकता नहीं। भगवान भक्तके कैसे दास बन जाते हैं कि, धनिर्गुणमें सदा छिपे रहनेवाले आवाज देते ही सामने आकर खंडे हो गये ।' तकारामजी बतलाते हैं कि भगवान्की जब कृपा हुई तब देह-सङ्ग रह ही नहीं गया । निज ध्यासका ही रंग चढता गया। भगवान्के पहले दर्शन हए, पीछे भगवान् मुझसे मिले, मेरे प्राणधन मुझे मिले; तमलोग भी भगवानके चरणोंको पकड रखो तो तुम्हें भी भगवान् मिलेंगे । तुकाराम महाराजके कीर्तनोंमें अब ऐसी खानुभव रसभरी बातें सुनकर श्रोताओंको अभूतपूर्व आनन्दोत्साह अनुभत होने लगा । जनाबाई, नामदेवराय, एकनाय आदि संतोंको जो भगवान मिले वह मुझे भी मिले, अब मेरी थकावट दर हो गयी, अब संतोंके सामने अपना मुँह दिखा सकता है, तकारामजीने अपने मनमें कभी ऐसा कहा भी होगा। भगवानके मिलनेके बाद उस भिलनका आनन्द उनके कई अभन्नोंमें व्यक्त हुआ है।

आतां कोठें घाँवे मन । तुसे चरण देखिलिया ॥ १ ॥ माग गेळा शीण गेळा । अवधा झाला आनंद । छु०॥ 'तुम्झारे चरण देखे, अब मन कहाँ दीइकर जायगा ? यकामाँदायन सब निकल गया । अब केवल आनन्द-डी-आनन्द है ।'

न व्हार्वे तें झालें देखियेले पाय । आतां फिल्हें काय मार्गे देवा ॥ ९ ॥ बहु दिस होतों करीत हे आस । तें आर्रे सायासे फळ आति ॥ २ ॥ जो कभी न होनेकी बात सो ही हुई—भगवानके चरण (इन ऑलोंसे) देख लिये। अब स्या भगवन् ! पीछे फिरकर जाना है! बहुत दिनोंसे यह आस लगी हुई यी सो आज पृगी हुई--सन्द परिश्रम सफल हो गये।

• •

श्रीकृष्ण-दर्शनते भेनत्र खुलकर कृष्णाखनते समुख्य्वल हो गये। भगवान्का जो बालरूप देला वही नेत्रोंमें स्थिर हो गया। 'वह छिष आँखोंमें ऐसी समा गयी कि बार-बार उसीकी स्मृति होती है।' उस दिव्य दर्शनके समरण और निदिध्यासका आनन्द बढ़ता ही गया। ऐसी तन्मयता हो गयी कि —

तुका म्हणे वेष झाळा । अंगा आला श्रीरंग ॥

'तुका कहता है, ली लग गयी और अङ्ग-अङ्गमें श्रीरङ्ग समा गये।' चौसरके एक अभङ्गमें तुकारामजी कहते हैं कि, 'चित्तकी उलटी चालमें मैं भी फैंस गया या, मृगजलने मुझे भी घोखा दिया या; पर मगवान्ने बड़ी कुगा की जो मेरी ऑलें खोल दीं।' पिर 'तुमने मेरी गुहार सुनी, इससे मैं निर्मय हो गया हूँ।

सर्वेशधारण जीवोंको भक्तिकी शिक्षा देते हुए तुकारामजीने कहीं-कहीं स्वानुभवका भी हवाला दिया है---

> घीर तो कारण । साह्य होतो नारायण । होऊं नेदी शीण । बाहुं चिंता दासासी ॥ १ ॥ सुखें करार्वे कीर्तन । हथें गांव हरिचे गुण । बारी सुदर्शन । आपणीच क्रिक्काळा ॥ धु० ॥ जीव वेंची माता । बाळां जड मारी होतां । हा तो नव्हें दाता । प्राह्तां यां सारिख्या ॥ २ ॥

हैं तो माह्या अनुमर्वे । अनुमत्रा आलें जीवें । तका म्हणे सत्य व्हार्वे । आहाच नये कारण ॥ ३ ॥

प्नारायणके सहाय होनेमें धैर्य ही कारण है। (धैर्यक साध्य भक्तियूर्वक साधना करनेसे नारायण तो सहाय होते ही हैं।) वह अपने भक्तको दुखी नहीं करते, अपने दामको चिन्ता अपने ही ऊपर उठा लेते हैं। सुखावैक हरिका कीर्तन करो, हर्पके साथ हरिके गुण गाओ।'(किलकालसे मत दरो) किलकालका निवारण तो सुदर्शनचक आप ही कर लेगा। वचोंका थोझ जब भारी हो जाता है तय भावा उन्हें भी छोड़ देती है पर भगवान ऐसे प्राकृत जीव नहीं हैं, (वह अपने भक्तोंको कभी छोड़ते ही नहीं।) यह बात तो में अपने अनुभवसे कहता हूँ। तुका कहता है जो सच है वह सच ही है, वह कभी व्यर्थ नहीं होता।'

संसार्ग्यिके लिये भक्ति-प्रन्यका रहस्य तुकारामजीने इस अभङ्गर्मे, बहुत योड्रेमें और वहे अच्छे दंगसे बता दिया है--

अवध्या दशा येणेचि साधती । मख्य उपासना सगणनिक । प्राटे हृदयीं ची मर्ति। भावशद्धि जाणोनियां ॥ १ ॥ बीज आणि फळ हरीचें नाम । सकळ पुण्य सकळ धर्म । सकतां कतां चे हे वर्म। निवारी सक्दही ॥प्र०॥ श्रम जेर्थे हरिकोर्तन हैं नाम घोष । करिती निर्श्व हरिचे दास । बोथंबरे रस । तटती पाश मवर्बधा<del>चे</del> ॥ २ ॥ येती अंगा बसती रुखणें। अंतरीं देवें धरिलें ठाणें। आवणचियती तयाचे गुणें। जाणं येणें स्टे बस्तीचं ॥ ३ ॥ नको साडवा आश्रम । उपज्रके कुर्काचं ยห์เ आणीक न करावे श्रम । पूरे एक नाम विठोबाचें ॥ ४ ॥

वेरपुरुष नारायण । योगियांचे 275 शन्य । परिपूर्ण । तुकां स्हणे समूण भोज्या आम्हां ॥ ५ ॥ मुख्य उपातना सगुण-भक्ति है। इससे सभी अवस्थाएँ सम जाती हैं। इससे, ग्रद्ध भाव जानकर, हृदयकी मूर्ति प्रकट हो जाती है। हरिका नाम ही बीज है और हरिका नाम ही फल है। यही सारा पुण्य और सारा धर्म है। सब कलाओंका यही सार मर्म है। इससे सब श्रम दूर होते हैं । जहां हरिके दास लोकलाज छोड़कर हरि-कीर्तन और हरि-नाम-संकीर्तन किया करते हैं वहीं सब रस आकर भर जाते हैं और संसारके बाँच लाँचकर बडने लगते हैं। जब भगवान अंदर आकर आसन जमाकर बैठ जाते हैं तब उनके कारण उनके सभी लक्षण भी आप ही आकर बस जाते हैं। फिर इस मृत्युलोकका मरना-जोना, आना-बाना कुछ नहीं रह जाता। इसके लिये अपने आश्रमको या जिस कुछमें पैदा हए उस कुलके धर्मको छोड़नेकी कोई आवश्यकता नहीं; और कछ भी नहीं करना पडता, केवल एक विद्वल (बाल-श्रीकृष्ण) का नाम काफी है। वेद जिसे पुरुष या नारायण कहते हैं, योगियोंका जो श्चन्य ब्रह्म है, मुक्त जीवोंका जो परिपूर्ण आत्मा है, तुका कहता है, वह इम भोलेमाले जीवोंके लिये सगुण ( शाकार श्रीविटठल-श्रोबाछ-कुष्ण ) हैं।

श्रीहरिके इस सगुण रूपकी भक्ति ही भगवत्-भक्तों मुख्य उपासना है। नाम-स्मरण सम्पूर्ण पुण्य-धर्म, फल और बीज है। निर्लंब नाम-संकीतंनमें सब रसोंका आनन्द एक साथ आता है। जिसके हृदयमें भगवान् आकर बैठ गये उसमें ज्ञानीके सभी लक्षण आप ही आकर टिकते हैं। अपना आश्रम या कुल-धर्म आदि छोड़नेका कुल काम नहीं, केवल हरिनाम ही उद्धारका साधन है। चित्तके ग्रुद्ध होते ही, हृदयबे हम जिस मूर्तिका ध्यान करते हों वह मूर्ति सामने आकर सब्ही हो जाती है। रामेश्वर मट्ट तुकाराम महाराजके अनुगामी वन गये पर उनके प्रति तुकारामजीकी विनयशीलतामें कोई फर्क न पड़ा। तुकारामजी उनके पैरोंपर गिरते थे। 'भक्तलीलामृत' कार अध्याय ३७ में कहते हैं—

प्रामेश्वर-सा ब्राह्मण तुकारामजीका सम्प्रदायी बना। पर इस विदेहीं
महात्माको देखिये कि वह रामेश्वरके चरणोंपर गिर-गिर पड़ते हैं,
महत्त्वपना तो इन्हें छूनहीं गया। यह जानकर भी कि यह मेरा शिष्य है, वह रामेश्वरको देवताके समान ही मानते थे। इसीको कहना चाहिये अद्दैत-भजनते परम शान्तिको प्राप्त जगदगुर पूर्ण ज्ञानी।

#### १३ मध्यम खण्डका उपसंहार

श्रीतकाराम महाराजके चरित्रका यह मध्यम खण्ड यहीं समाप्त होता है । इसलिये अब किञ्चित भिंहावलोकन कर लें और फिर उत्तर-लण्डको आरम्भ करें । पूर्वलण्डमें मंगलाचरणके अनन्तर काल-निर्णय, पूर्ववृत्त और नंसारका अनुभव-धे तीन अध्याय हैं और इनमें महाराजके इकीययें वर्षतकका चारेत्र कथन किया गया है। सकारामजी संसारके कट अनुभवींसे इस संसारसे उपगम होने लगे, यहाँतकका विवरण इस खण्डमें आ चुका है । उनके परमार्थ-साधनका इतिहास मध्यखण्डमें आ गया । महाराज जिस साधन-सोपानसे सगुण-साक्षात्कारतक चढ गये वह साधन-कम पाठकोंकी समझमें अच्छी तरहते आ जाय और इससे उन्हें भी यह मार्ग दिलायी देने लगे, इसलिये इस खण्डमें उसका विस्तार किया है और यह विस्तार भी महाराजके वचनोंके सहारे किया है जिसमें मुमुक्ष साधकोंके लिये यह खण्ड पर्याप्तरूपने बोधपद हो। इस खण्डके चौथे अध्यायमें 'याती शह वैदय केला वेवसाय' ( जातिका शह हैं और वैदयकी वृत्ति की ) इस अमङ्गको ही आधार बनाकर और इसीको बीजाध्याय मानकर उत्तपर (१) वारकरी सम्प्रदायका साधन-मार्ग, (२) प्रन्याध्ययन, (३) गुरु-कृपा और कवित्व-स्पूर्ति, (४) विश्व-

शुक्रिके उपाय, ( ५ ) सगुण-भक्ति और दर्शनोत्कण्ठा, ( ६ ) श्रीविद्वल-स्वरूप तथा (७) सगुण-साक्षात्कार—इन सात अध्यायोंकी सप्तपदी खड़ी की है। पाँचवें अध्यायमें पातकोंने बारकरी सम्प्रदायका स्वरूप देखा और एकादशी-वृत, पण्डरीकी वारी, हरि-कीर्तनका आनन्द, निष्कपट मक्तिभावका मर्म तथा परोपकारका अभ्यास-इन विषयोंकी आलोचना की । करे अध्यायमें अन्तःप्रमाणों के साथ यह देखा कि तकारामजीने किन-किन ग्रन्थोंका अध्ययन किया था और अध्ययनके महत्त्वकी ओर पूरा ध्यान देते हुए यह भी देला कि तुकारामजीने कैसी अवस्थाके साथ मलमें ही गीता, भागवतः कुछ पुराणः विष्णुसहस्रनामादि स्तोत्र तथा जानेश्वरी, एकनाची भागवत आदि प्रन्योंका कितनी बारीकीके साथ अध्ययन किया था और नित्य पाठ भी वह कितनी लगनके साथ करते थे और फिर अन्तमें यह भी देखा कि तकारामजीको ज्ञानेश्वर और प्रकतायसे अलगानेका कुछ आधुनिक विद्वानीका प्रयत्न कितना बेकार और निःसार है । ७ वें अध्यायमें गरु-क्रपा और कवित्व-स्फर्तिका विवेचन हुआ है । पहले सद्गुह-कृपाका महत्त्व, तुकारामजीकी गुह-दर्शन-लालमा, बाबाजी चैतन्यद्वारा स्वप्नमें उपदेश, फिर तुकारामजीकी क्रमी परम्पराकी दो शाखाएँ, देशव और बाबाजीका एक ही व्यक्ति न होता, बंगालके श्रीक्रणाचैतन्यसे तकारामजीकी मक्तिके आविर्भावकी कलानाका अप्रामाणिकत्व-इन बातोंकी चर्चा की है। ८ वें अध्यायमें ·वित्त-शद्भिके उपाय' मुख्यतः सामकोंके लिये विस्तारपूर्वक लिखे गये हैं। तुकारामजीकी विरागता और सावधानता, उनकी साधन-स्थितिका मर्म और उनकी स्रोकप्रियताका रहस्य इत्यादि बातोंको देखते हए यह देखा कि तकारामजीने किस प्रकार अपने मनको जीता, जन-सङ्ग और दृष्टजनोंकी उपाधिते उकताकर उन्होंने कैते एकान्तवास किया और एकान्तका आनन्द लुटा, अपने दोषोंको भगवान्से निवेदन करके उन्हें देते-हैसे प्रकारा और सरमङ्ग तथा नाम-संकीर्तनके द्वारा कैसे साधनोंकी सब सीदियाँ चद गये । यह सम्पूर्ण अध्याय साधकोंके लिये अत्यन्त बोबवर होगा । नवें, दसवें और ग्यारहवें अध्यायमें भगवानके सगुप साकार-साधात्कारके अत्यन्त मधुर और मनोहर प्रसङ्गका वर्णन किया है। नर्वे अध्यायमें भक्ति-मार्ग ही सबसे श्रेष्ठ क्यों है तथा सगुण और निर्गण किस प्रकार एक ही हैं-यह बतलाकर तुकारामजीकी सगुणनिष्ठा दैसी इद थी यह देखा है । तुकारामजीके उपास्पदेव श्रीविद्वल हैं। इसलिये विदल' शब्द कैसे बना, इसे देख लिया है और यह दिखलाया है कि ज्ञानेश्वरीमें 'विद्वल' नामका उल्लेख न होनेसे कुछ आधुनिक विद्वान जो यह कहने लगते हैं कि ज्ञानेश्वरीसे वारकरी सम्प्रदायका कोई लगाव नहीं है वह कितना अप्रामाणिक और निःसारवाद है, फिर तुकारामंजी मर्तिगुजक थे और मूर्ति-पुजामें कितना बड़ा रहस्य छिग हुआ है, इन बातोंका विचार करके तकारामजीकी भगवहर्शन-लालमा, भगवान्ते उनकी प्रेमकलह और मिलनकी निश्चयाशा और निरन्तर प्रतीक्षाके मधुर प्रसङ्खोंका वर्णन किया है। १० वें अध्यायमें श्रीविद्वल भगवानका स्वरूप देखा, पण्टरपरकी श्रीविद्वल मुर्तिको निहारा, संतोंके वचनोंको अवलोकन किया और यह जाना कि.श्रीविद्वल गोप-वेष-घारी श्रीबाल कृष्ण ही हैं। ११ वें अध्यायमें रामेश्वर भट्टका प्रवन्न छिड़ा जिवके निमित्तवे भगवान्ने बारुह्पमें तुकारामजीको दर्शन दिये । रामेश्वर मट्टकी योग्यता तथा जनके विशेषमें प्रवृत्त होनेके भावोंका विश्लेषण करते हुए इस बातका विवेचन किया कि कर्मटोंके विरोधि इसी प्रकार भागवतधर्मका सदा बय-जयकार होता चला आया है । फिर तकाराम महाराजके बचनोंके ही आधारपर यह देखा गया कि तुकारामजीने अपने अभक्कोंकी पोधियाँ इन्द्रायणीके दहमें हवा दी थीं और स्वयं भगवानने उनकी रक्षा की । तकारामजीकी अर्थात् भगवतचर्मकी विजय हुई और रामेश्वर सह

उनकी द्यारणमें आ गये। इन सात अध्यायोंमें सरवङ्ग, सत्-साका, गुक-कृपा और सगुण-साक्षार—इन चार मंत्रिलोंको पार करके तुकारामणी कृतकृत्व हुए, यहाँतक इमलोग आ गये। अब पाठक इस मध्यलण्डमें जो 'आत्म-चरित्र' अध्याय है उसे फिर एक बार देख लें: विशेषकर 'याती शुद्र वैश्य केला वेवसाय' ( जातिसे शुद्र हूँ और दृति वैश्यकी की ) इस अभंगका विवरण तो अवश्य ही पढ़ लें, इससे पाठकोंके ध्वानमें यह बात आ जायगी कि यही अध्याय इस मध्य खण्डका बीजाध्याव है। एमेश्वर मट्टने जो उपाधि की उसी प्रसङ्गसे तुकारामजीको भगवान्के सगुण-साक्षारकारका परमलाम हुआ।

'आत्म-चरित्र' अध्यायमें तुकारामजीने जो यह कहा है कि 'निषेचका कुछ आघात लगा, उससे जी दुखी हुआ, बहियों हुना दीं और घरना देकर नैठ गया, तन नारायणने समाधान किया।' (१६) इसका मर्म अब पाठकोंकी समझमें आ गया होगा। इसके बाद तुकारामजी कहते हैं—

भक्तकी उपेक्षा नाययण कदापि नहीं करते। वह ऐसे दस्सुख हैं, वह बात अब भेरी समझमें आ गयी। (१७) अब जो कुछ है वह सामने ही है, आगेकी भगवान् जानें। १ (१८)—

-- उसे इमलोग आगेके खण्डमें देखें ।





# उत्तर खण्ड ज्ञान-काण्ड

## बारहवाँ अध्याय मेघ-ग्रष्टि

शैक्षेत्रेषु शिक्षातकेषु च गिरेः खन्नेषु गर्तेषु च श्रीसण्डेषु विभीतकेषु च तथा पूर्णेषु रिक्तेषु च । स्निग्येन ध्वनिनासिकेऽपि जगतीचक्रे समं वर्षती वन्दे वारिदसार्वभीम ! भवतो विश्वोपकारिन्नतम् ॥ १ ॥

## १ लोकगुरुत्वका अधिकार

सगुण-साक्षात्कारका अलैकिक आलेक सारे श्वरीरपर जगमगा रहा है, इन्द्रियोंचे श्वान्तिकी दिव्य शीतल छटा छिटक रही है, प्रखरतर वैराग्यके स्व लक्षण देहपर देदीप्यमान हो रहे हैं, प्राप्तव्यकी प्राप्तिका प्रेममय
बमाधान नेत्रोंमें चमक रहा है—ऐसी वह तुकारामजीकी श्याम-सुन्दरकवि जिन नेत्रोंने निहारी होगी वे नेत्र मचमुच ही घन्य हैं! श्रीतुकोबारायके मुखसे, इसके अनन्तर सतत पंद्रह वर्षतक जो सुधा-धारा प्रवाहित
होती रही उसमें इसके उस परम रसका आस्वादन करनेका सौभाग्य जिन
प्रेमी रिक्क श्रोताओंको प्राप्त हुआ होगा उनके सौभाग्यकी क्या प्रशासको
अथा ! भगवान्की सुनी हुई बातें सुननेवाले बहुत मिलते हैं; पर जिसने
भववान्को देखा हो, भगवान्का चरद हस्त अपने मस्तकपर रखाया हो,
भगवान्से जिसने एकान्त किया हो, ऐसे स्वानुभवसम्पन्न परम सिद्ध
भगवद्गक्तको जिन्होंने देखा हो, उसके श्रीमुखसे श्रीहरि-कीर्तन और हरिकौला सुनी हो, सदाचार, शान और श्रेरान्यका उपदेश श्रवण किया हो
वे खचमुच ही बड़े भाग्यवान् हैं। देहू और पूना और पूर्ण महाराष्ट्रका
वरक भाग्योदय हुआ जो तुकाराम महाराज अपने श्रीविद्धल-मन्द्रसे भक्ति-

मायके उत्तमोत्तम बद्धामरण निर्माणकर पण्डरपुरके हाटमें मेजने लगे ।
तुकारामजीकी वाणी अब विरहिणी न रही, स्वानुमव-प्राणसे सनाय होकर
प्रेम-मिलनके आनन्दमें नृत्य करनेवाली हुई । अब उनकी वाणीसे प्रिय
मिलनके प्रेमानन्द-सागरकी लहरें निकल-निकलकर श्रोताओंके हृदयोंपर
गिरने लगीं और लोग यह मानने लगे कि जीवके उद्धारका उपदेश
करनेका अधिकार हन्हींको है । इनकी सत्यता तपाये हुए सोनेकी माँति
अपनी समुख्यलतासे लोगोंके चित्तको अपनी ओर खींच चुकी यी और
हम कारण दाम्मिक दुर्जनींपर इनका जो वाक्-प्रहार, उन्हींके उद्धारके
निमित्त हुआ करता या उनमें लोग सायधान और श्रद्ध होने लगे और
हप्टका बाजार उजड़ने लगा, सर्वत्र तुकारामजीका बोलवाला हुआ—
उन्हींके बोल बोले जाने लगे ।

आपण जेऊन जेवती लोको । सन्तर्पण करी तुका ॥ 'खयं जीमकर लोगोंको जिमाता है, ऐसा सन्तर्पण तुका करता है।' इम विलक्षण उक्तिका प्रत्यक्ष लक्षण अब लोगोंने देख लिया ।

देहुमें परमार्थका मानो एक नवीन विद्यागीठ स्थापित हुआ ।
तुकारामजी म्वपं उसके सञ्चालक और स्त्रधार बने । आस-पासके गाँवमें
तथा दूर-दूरसे भी भगवान्के प्रेमी आ-आकर इस विद्यापीठमें शिक्षा-स्थाम
करने लगे । देहु, लोइगाँव, तेलगाँव, पूना, पण्डरपुर तथा पण्डरपुरके
रास्तेके सब स्थानोमें तुकारामजीके कीर्तनोंकी झड़ी लग गयी । सहज ही
स्रोग उन्हें गुरु कहकर पूजने लगे । ऐसे इन्द्रियविजयी, वैराम्य-तेजके पुत्रके
पूर्णकाम, विश्वप्रेमी, लोकालोकस्वरूप लोकगुरु इस स्वार्थी संसारमें कहाँ
मिलें ? जिनका वड़ा भाग्य होता है उन्हींको ऐसे जग-दुर्लम गुरु प्राप्त होते
हैं । तृप्त पुरुपका यह सहज धर्म होता है कि वह अपनी तृष्तिका आनन्द
सबको दिलाना चाहता है । तृष्ति नाम इसीका है । जो अपने पूर्ण आसकस्याणको प्राप्त होता है वह लोक-कस्याणमें प्रष्ट होता है । लोककस्याणको

कामना तृप्त-आप्तकाम पुरुषोंके स्वभावमें ही होती है। यही तुकाराम-जीने कहा है कि 'अब तो मैं उपकार जितना हो उतनेके लिये ही हूँ।'

### २ मेघ-वृष्टिवत् उपदेश

गुढ होनेकी पूर्ण पात्रता होनेपर भी तुकारामजीन गुढपनेको अपने पास फटकने नहीं दिया और किलीको अपना शिष्य भी नहीं कहा। इसी प्रकार उन्होंने जो उपदेश दिये हैं उन्हें उपदेश न कहकर उन्होंने भीष-इष्टिं कहा है। इस भी इसे भेष-इष्टि ही कहें।

तुका 'किसीके कानमें मनत्र नहीं फूँकता, न एकान्तका कोई गुह्य शन रखता है।' अर्थात तुकारामजी एकान्तमें उपदेश या मन्त्र नहीं दिया करते । इरि-चिन्तनका आनन्द छेते हैं और उसमें सबको सम्मिखित कर छेते हैं। गुरुपनेसे तो दूर ही रहते हैं। एक जगह उन्होंने कहा है कि 'लोगोंको भरमानेकी कोई कपटविद्या मैं नहीं जानता । भगवन ! तुम्हारा ही कीर्तन करता हैं। तुम्हारे ही उत्तम गुणोंको गाता फिरता हैं। यह कहकर उन्होंने सामान्य लौकिक गुरु-नाम-धारियोंका निषेष-सा किया है। आगे फिर उन्होंने यह भी कहा कि मेरे पास कोई जडी-बटी नहीं। कोई ऐन्द्रजालिक चमत्कार नहीं, मैं जमीन-जायदाद जोडनेवाका कोई महन्त-मण्डलेश्वर नहीं, ठाकुरजीकी पूजा जहाँ विकती हो ऐसी मेरी कोई दकान नहीं, मैं कथावाचक नहीं जो कहे कुछ और करे कुछ और । में पण्डित भी नहीं जो बट-पटकी खटपटका शास्त्रार्थ कर सकें, ऐसा भवानी-भक्त भी नहीं जो मस्तकपर जलती हुई आगका घट लेकर चलूँ, गोमुखीमें हाथ हालकर माला जपनेवाला जपी में नहीं। जारण-मारण-उच्चाटन करने-बाला कोई ओझा भी मैं नहीं हूँ । भगवन् ! तुम्हारे कीर्तनके खिवा मैं और कुछ नहीं जानता । मेरे भगवान् मैदानमें हैं। मेरा 'राम-कृष्ण-हरि' मन्त्र प्रकट है, मेरा उपदेश भी सीधी-सादी बात है। मुझे जो कुछ कहना होता है, सब हरि-कीर्तनमें कहता हूँ-कोई क्रियाब नहीं, कोई दराब नहीं । तुकारामजीका सब काम ही ऐसा निस्छल, निर्मल और सरह है । तुकारामजी कहते हैं—

> गुरुशिष्यपण । हें तों अवमरुक्षण ॥ १ ॥ भूतीं नारायण सरा । आप तैसाचि दूसरा ॥ ध्रु॰ ॥

भ्युक बनना और चेला बनाना, यह तो अधमपना है। भूतमाश्रमें नारायण हैं, जब यह बात एच है तब जैसे हम हैं बैसे ही दूसरे मी हैं। नारायण हमारे अंदर हैं बैसे ही दूसरोंके अंदर मी हैं। तुकारामजी गुक बनकर—गुक-शिध्यका नाता जोड़कर—एकत्वके भावको भेदकर, तोड़कर—गुकके नाते नहीं बोलते। नारायण प्रेरणा करके जैसे बुलबाते हैं बैसे बोलते हैं—बोलते क्या हैं, मेवजी तरह बरसते हैं।

मेघवृष्टिनें करावा उपदेश । परि गुरुनें न करावा शिष्य ॥ बाटा लामे स्वास । केला अर्थ कर्मांचा ॥१॥ 'उपदेश ऐसे करे जैसे मेघ बरसे । पर गुरु बनकर किसीको शिष्य न बनावे । जो कर्म करो उसका आधा भाग उसको मिलता है ।'

इसलिये अच्छा तो यही है कि-

एकमेकां साह्य करूं। अवघे धरूं सुपंथ ॥

'आपसमें इमलोग एक-वृत्तरेकी सहायता करें और सभी एक साथ सन्मार्गपर चलें।'

हम-आप प्रेमचे एक प्राण होकर नारायणका अमृत गुणगान करें और भवतागर पार करें। 'अधिकारके न होते भी बळात्कारचे उपदेश' करनेवाळे और सुननेवाळे गुरु और शिष्य अन्तमें पश्चाचापके मागी होते हैं।

> उपदेशी तुका। मेघवृष्टीनें आइका॥ संकरपासी घोका। सहज तें उत्तम॥४॥

'सुनोः तुका मेष-इष्टिले उपदेश करता है । सङ्करपर्ने घोषणा हैः सहज जो है वही उत्तम है।'

मेष-दृष्टि-सा उपदेश करना प्रेम-स्तक मेषोंका बरसना है—प्रेमसे को निकल पढ़े, उसमें सहजयना होता है—असली रंग होता है। और फिर कैसे मेथ-दृष्टि जहाँ कहीं भी हो—पयरीले चट्टानों पर हो या जोत-जातकर तैयार किये हुए खेतोंमें हो, उससे खेत लढ़लहा उठें या चहान धुलकर खच्छ हो जायें, अथवा जल जम जाय या वह जाय, मेघोंको इसकी कुछ भी परवा नहीं होती। वे बरसते हैं, जिसको जो लाम होना होता है हो जाता है। नहीं होता। वे बरसते हैं। परमार्थका साधन तो साधकको ख्वं ही करना पढ़ता है। जो कमर कसकर लड़ेगा वह अवश्य विजयी होगा, जो कायर होगा वह रण छोड़कर भाग जायगा। यह सबके अपने करतवरर निर्मर करता है। मेघ-टृष्टि-सहस्त उपदेशके द्वारा तुकारामजी सबको ही एक-सा अमृत-पान कराते हैं। पान करना सबकी अपनी इच्छापर निर्मर है। खिहतका साधन तो ख्वं किये विना नहीं होता।

'चोरके हृदयमें उसीका लाञ्छन खटका करता है। इसको हम नया करें, हम तो वर्षान्सा बरसते हैं।'

जिसके जो दोष होते हैं उन्हें वह जानता रहता है। इस गुणींकी स्तृति करते हैं और दोषोंका त्याग करानेके लिये दोषोंकी निन्दा करते हैं। किसीके समीपर चोट करनेके लिये कोई बात नहीं कहते। किसीक समीपर चोट करनेके लिये कोई बात नहीं कहते। यह तो हरिगुण-गानकी अमृतवारा है।

. परम अमृताची धार। बाहे देवाही समोर॥१॥ अर्व्यविदेनी इरिक्या। मुकुटमणी सकळ तीर्मा॥२॥ 'सब तीथोंकी मुकुटमणि यह हरिकथा है—यह ऊर्ध्ववाहिनी परमामृतकी बारा मगवान्के सामने बहती रहती है।'

भगवान्पर इस दुषाधाराका अभिषेक होता रहता है। और लोगोंको उपदेशके तौरपर जब तुकारामजी कुछ कहते हैं तब भी भेष यह नहीं पूछते कि कौन-सा खेत कैसा है।?

जल वरसकर खेतांमें खेतीके काम आता है या मोरियोंमेंसे बह जाता है, इसका विचार मेघ नहीं किया करते। उनकी सवपर समान दृष्टि होती है। पतितगवनी गङ्गा पतित और पावन दोनोंको ही समान भावसे नहलाती हैं। अग्निके द्वारा देवताओंको हविष्याल मिलता है और खाण्डव वन भी भस्स होता है। पर किसीका स्पर्श-दोष अभिको नहीं स्थाता। उसी प्रकार तुकारामजीकी मेघ-वृष्टि-सहश उपदेश-दृष्टि सजन-दुर्जन दोनोंपर समानरूपसे ही पड़ती है, सजन सुजी होकर स्तुति कर लंगे और दुर्जन सिरपर चोट लगनेसे तिलमिलाकर निन्दा करने लगेंगे; पर—'मेरे लिये यह भी कुछ नहीं, वह भी कुछ नहीं; मैं तो दोनोंसे अलग हैं।'

भेष बरसते हैं अपने स्वभावने; भूमि जो स्टहलहा उठती है वह अपने दैवते।

#### ३ तुकारामजीकी उपदेशपद्धति

सबको समान उपदेश करनेका अभिप्राय सबको एक ही उपदेश करनेसे नहीं है। हरि-कीर्तनके द्वारा होनेबाला उपदेश तो सबके लिये एक ही है; अन्यया 'अधिकार तैसा करूँ उपदेश' जेला जिसका अधिकार तैसा ही उसको उपदेश किया जाता है — जिससे जितना बोश उठाते बनेगा उतना ही उसपर लादा जायगा। चींटीकी पीठपर हायींका होदा नहीं रखा जाता है वह समझ होता होता जाता है, पर हम सबका उपयोग मौके मौकेपर किया जाता है। कुटिल, लक,

क्रपण, संसारी, विरक्त, विकासी, शर, पापी, पण्यात्मा सभीको और सभी जातियोंको उनके संस्कार और अधिकारके अनुसार उपदेश करना होता है । अच्छी जातिका अच्छा घोडा हो तो वह केवल हद्यारेसे चलता है । और अडियल टटट हो तो बिना चाबुकके वह एक कदम भी नहीं चलता। धर्म-नीति-व्यवहारका कुछ उपदेश सबके लिये समान होता है। समीके सभी समय ग्रहण करनेयोग्य होता है और कुछ उपदेश ऐसा भी होता है जो एकके लिये आवश्यक तो दसरेके ढिये अनावश्यक भी होता है। किसे किस उपदेशका प्रयोजन होता है यह तो सबके अपने ही निर्णय करनेकी बात है। तकारामजीने किन प्रसङ्गते किसके लिये कौन-सा अभंग कहा यह जाननेका तो अब कोई उपाय नहीं रहा है। तथापि तकारामजीके श्रोताओंमें सामान्यतः जिस प्रकारके लोग थे उसी प्रकारके लोग आज भी मौजूद हैं। जितने प्रकार उस समय रहे होंगे उतने आज भी हैं और सदा ही रहेंगे । इसलिये हर कोई तकारामजीके अभंगोंसे अपना-अपना अधिकार जानकर बोध प्राप्त कर सकता है। संत सद्धै शॉके समान होते हैं, उनके पास सभी रोगोंकी ओषधियाँ और भस्मादि होते हैं । अपने रोग और प्रकृतिके अनुसार हर कोई ओषधि लेकर अनुपानके साथ सेवनकर नीरोग हो सकता है। संत भवरोगको दूर करते हैं। वैद्य तो खैर दाम और पुरस्कार भी चाहते हैं, पर संत परोपकाररत और निष्काम भक्त होते हैं, उन्हें और कोई मतलब गाँठना नहीं होता। वे चतुर्विच पुरुषार्यका दान करनेमें ही सख मानते हैं। तकारामजीके उपदेशोंमें नितान्त सौम्य उपायसे लेकर 'पकड़ने, बाँधने और दागने' तकके उपाय शामिल हैं। उनके 'अभंग'-दर्पणमें अपना मेंड देखकर अपनी बीमारीको पहचाने, औषध सेवन हरे. पथ्यसे रहे और आरोग्य लाम करे। वैदिक ब्राह्मणोंको तथा स्वराज्य-संस्थापनके महत्कार्यमें लगे हुए शिवाजी महाराजको, सिद्धोंको और वापात्माओंको, राज्ये मक्तोंको और दाम्मिकोंको, महोंको और खर्लोंको,

बीरोंको और कायरोंको सबको तकारामजीके अभंगोंमें उपदेश मिलेगा। निवृत्तिमार्गियों और प्रवृत्तिमार्गियों, दोनोंको तुकारामजीने उपदेश दिया है, अर्थात विवेकके मुख्य-मुख्य सिद्धान्त बता दिये हैं । संत और तत्त्वदर्शी मुख्य सिद्धान्त ही बतलाया करते हैं, उनका न्योरा नहीं: न्योरेकी बातें व्यवहारसे तथा दूसरोंका आचरण देखकर मालूम होती हैं। सिद्धान्तभर वे बतला देते हैं । संतीका मख्य कार्य जीवोंको भाषा-भोडकी निद्रासे जगा देना होता है। स्वयं जगे रहते हैं, दसरोंको जगा देते हैं। और धर्मका रहस्य बतलाकर उद्धारका मार्ग दिला देते हैं। मक्ति, ज्ञान, वैराग्यका बोध कराकर उनकी देहबदि नष्ट कर देते हैं, उनकी जीवदशा-का दरिद्र दूर करके उन्हें स्वात्मसुखके ध्रवपदपर बिठा देते हैं, जीवोंको अभयदान देते हैं और अपने पुण्यचरित्र तथा समुज्ज्वल प्रबोध-शक्तिसे जीवोंका दैन्य नष्ट कर उन्हें स्वानन्द-साम्राज्य-पदपर आरूढ करते हैं। संतोंके उपकार माता-पिताके उपकारोंसे भी अधिक हैं। सब छोटी-बडी नदियाँ जिस प्रकार अपने नाम-रूपोंके साथ जाकर ऐसी मिल जाती हैं जैसे उनका कोई अस्तित्व ही न हो। उसी प्रकार त्रिभुवनके सब सुल-दुःख संतोंके बोधमडार्णवमें विलीन हो जाते हैं । तकाराम महाराज ऐसे विश्वोद्धारक सहासहिस सहारमाओंकी प्रथम श्रेणीमें हैं। आइये, पाठक ! हम-आप उनके अमोघ उपदेशकी मेघ-वृष्टिके नीचे विनम्र भावसे अपना मसाक नवाकर इस अमृतवर्षाकी बौछारका आनन्द छैं।

#### ४ हरि-मक्तिका सामान्य उपदेश

इरि-भक्तिका उपदेश सबके लिये एक ही है-

प्लोक, खोल, आँखें खोळ। बोल, अमीतक क्या आँख नहीं खुळी ! और, अपनी माताकी कोखर्में तूक्या पत्यर पैदा हुआ ! तैंने यह जो नर-तनु पाया है यह बड़ी भारी निधि है, जिल विधिले कर सके इसे सार्यंक कर। संत तुझे जगाकर पार उत्तर जायँगे। (त् भी पार उत्तरना चाहे तो कुछ कर।)'

'अनेक योनियोंमें भटकनेके बाद यह ( नर-नारायणकी ) जोड़ी मिछी है । नर-तनु-जैसा ठाँव मिछा है; नारायणमें अपने चित्तका माव छगा ।'

धुन रे सजन ! अपने स्वहितके लक्षण धुन । मनसे पण्डरिनायका धुमिरन कर । नारायणका गुणगान कर, फिर बन्धन कैसा ! भव-सिन्धुको तो यह जान ले कि इसी किनारेमें समा जायगा, फिर पार करना क्या ! सव धार्लोका सार और शुतियोंका मर्म और पुराणोंका आशय तो यही है । ब्राह्मण, क्षत्रिय, वैस्य और हाद्र तथा चाण्डालको भी इसका अधिकार है; वच्चोंको, लियोंको, पुरुगोंको और वेस्यादिकोंको भी इसका अधिकार है। तुका कहता है कि—अनुभवसे हमने यह जाना है। इस आनन्दको लेनेवाले और भी मक्त हैं (जो यही कहेंगे जो मैं कह रहा हूँ)। ।

जो मन करोगे वही पाओगे । अभ्याससे क्या नहीं होता ?

'उद्योग करनेसे असाध्य भी साध्य हो जाता है अम्पास ही फरू देनेबाला है।'

श्रीहरिकी द्यारणमें जाओ, उन्होंके होकर रहो, उनके गुणगानमें मझ हो जाओ, संसार जो होआ बनकर सामने आया है उसे भगा दो, और श्रूमी देहने, इन्हीं ऑखोंसे मुक्तिका आनन्द दूटो।' हरि-नाम-संकीर्तनसे भव-सिन्धु यहीं सिमट जाता है, यह तो तुकाराम महाराज अपने 'अनुभव' से कहते हैं। हरि-मजनमें क्या आनन्द है सो तुकारामजीमें ही देख सीजिये—

**'दिन-रातका** पता न**र्ही**, यहाँ तो अखण्ड ज्योति जगमगा

रही है । इसका आनन्द जैसे हिलोरें मारता है उसके सुलका वर्णन कहाँतक करूँ !'

श्रीहरिके प्रसादसे सब दु:ख नष्ट हो जाते हैं--

्यही भवरोगकी ओषि है। जन्म, जरा और सब व्याधि इससे दूर हो जाती हैं। हानि तो कुछ भी नहीं होती, षड्रिपुओंका इनन अवस्य हो जाता है। छहीं हाझा, चारों वेद और अठारहों पुराणोंके जो सार-सर्वस्व हैं उन स्थामधुन्दरकी छविको अपनी आँखों देख को, कुटिल-खल-कामियोंका स्पर्श अपनेको न होने दो, मुखसे निरन्तर विष्णुसङ्क्षनाम-माठा पेरते रहो।

'अपने ( निज स्वरूपके ) घरते बाहर न निकलो, बाहरकी (देह-बुद्धिकी) हवा न लगने दो, बहुत बोलना छोड़ दो और दूसरे (अनात्म) सङ्गते सावधान होकर बचते रहो।'

'अनुताप-तीर्यमें नहा को और दिग्-वलको ओट् हो, जिसमें आशाका प्रतीना निकल जाय । तब तुम वैसे ही हो जाओगे जैसे पहले ये ( अर्थात् मूळ सम्बदानन्दस्वरूप ) । इसलिये तुका कहता है, वैराय्य-मोग करो ।'

अनुताप करते हुए भगवान्से यह कहो— में तो अनाय हूँ, अपराधी हूँ, कर्महीन हूँ, मन्दमति और जडबुद्धि हूँ । हे कृपानिधे ! हे मेरे माता-पिता ! अपनी वाणीये मैंने कभी तुम्हें नहीं बाद किया । तुम्हारा गुण-गान भी न दुना और न गाया । अपना हित छोड़ छोड़-लाजके पीछे मरा किया । हरि-कीर्तनमें संतोंका सङ्ग मुझे कभी अच्छा नहीं लगा । पर-निन्दामें बड़ी बचि थी, दूसरोंकी खूब निन्दा की । परोपकार न मैंने किया न दूसरोंके कभी कराया, दूसरोंको पीड़ा पहुँचानेमें कभी दया न आयी । ऐसा व्यवसाय किया जो न करना चाहिये और उससे बनाया नमा तो अपने कुटुम्बका भार दोता किरा । तीर्योकी कभी यात्रा नहीं की,

केवल इस पिण्डके पालन करनेमें हाथ-पैर हिलाता रहा। मुझसे न संत-सेवा बनी, न दान-पुण्य बना, न भगवान् की मूर्तिका दर्शन और पूजन-अर्चन ही बना। कुसङ्गमें पड़कर अनेक अन्याय और अधमं किये। स्विह्त क्या है, उसमें क्या करना होता है, कुछ समझ नहीं पड़ता, क्या बोलूँ, क्या याद करूँ यह कुछ भी नहीं जान पड़ता। मैंने अपना आप ही सत्यानाश किया, मैं अपना आप ही बदला लेनेवाला वैरी बना। तुका कहता है, भगवन् ! तुम दयाके निधान हो, मुझे इस भवतागरके पार उतारो।

मगवानसे इस प्रकार पश्चाचागके साथ गह्नद-कण्ठसे अपने सब कृत कमों और अपरार्थोंको कह जाना चाहिये, उनसे करणाकी मिक्षा और सहायता माँगनी चाहिये, उनकी शरण हो जाना चाहिये, जो दीघ पहले हो चुके उन्हें फिरसे न करनेके सम्बन्धमें सावधान रहना चाहिये और सदा ही मगवान्का सरण, भगवान्का गुण-गान और भगवान्का ध्यान करते रहना चाहिये। इससे वह दीनवस्थल अवस्य दया करेंगे और अपर उठा लेंगे। गुद्ध-चिचसे मगवान्के गुण गावे, संतोंके चरण पकड़े, दूसरोंके गुण-दोर्षोंकी व्यर्थ चर्चा करनेमें समय नष्ट न करे, शरीरको सफल करे और इस प्रकार भगवान्का प्रसाद लाम करे।

. \* .

भ्यवगागरको तैरकर पार करते हुए, चिन्ता किस बातकी करते हो ! उस पार तो वह कटियर कर घरे खड़े हैं । जो कुछ चाहते हो उसके वहीं तो दाता हैं । उनके चरणोंमें जाकर लिपट जाओ । वह जगस्वामी तुमसे कोई मोल नहीं लेंगे, केवल तुम्हारी मिक्किसे ही तुम्हें अपने कन्धेपर उठा ले जायेंगे । तुका कहता है, पाण्डुरङ्ग जहाँ प्रसन्न हुए तहाँ मिक और मुक्तिकी चिन्ता क्या !—वहाँ दैन्य और दारिष्ट्रथ कहाँ !'

#### ५ संसारमें रहते हुए सावधान

'इस संसारी लोग मला संसारको कैसे छोड़ सकते हैं ?' ठीक है, संसारमें ही बने रहो पर हरिको न भूलो। हरिनाम जपते हुए सब काम न्याय-नीतिसे किये चलो। इससे मंसार मी सुखद होता है। नहीं तो स्ववाय न अजाव, कमर टूटी मुफ्तमें' वाली मसल ही चरितार्थ हुई तो क्या संसार बना ? यह बना कुछ तो पशुओंका-सा संसार बना, मनुष्योंका-सा नहीं! इस संसारमें सुख है ही नहीं। कारण 'सुख जीवराबर है तो दुःव पहाइबराबर।' संसारके विषयमें सबका यही अनुभव है। माँ-बाप, खी-पुन, सङ्गी-साथी, धन-दौलत, राजा-महाराजा कोई भी क्या हमें मृत्युसे बचा सकते हैं ? यह 'शारीर तो कालका कलेवा है।'

- (१) कौड़ी-कौड़ी जोड़कर करोड़ ६पये इकटे करो, पर साथ तो एक लंगोटी भी न जायगी।
- (२) संगी-माथी एक-एक करके चले। अब तुग्हारी भी बारी आवेगी, क्या गाफिल होकर बैठे हो ? अब अकेले क्या करोगे ? काल सिरपर सवार है। अब भी सावधान हो जाओ, इतसे निस्तार पानेका कुछ उपाय करो।
- (३) तुम्हारी देह तो नहीं रहेगी, हवे काल लाजायगा। अब भीजागो, नहीं तो, तुका कहता है, घोला लाओगे ( नशेके बीच मारे जाओगे)।

इस बातको ध्यानमें रखो और अंदर सावधान रहते हुए प्रपञ्चकरो।

'सचाईको विना छोड़े सञ्चे व्यवहारसे घन जोड़ो और उसमें मनको बिना अटकाये निःसङ्ग होकर उसका उपयोग करो । पर-उपकार करो, पर-निन्दा मत करो और पर-क्रियोंको माँ-बहिन समझो । प्राणिमानमें दया-भाव रखो, गाय-वैल आदिका पासन करो । जंगलमें जहाँ कोई जलाशय न हो, वहाँ प्यासेको पानी पिलाओ ।'

इस प्रकार अपना आचरण बना छोगे तो गृहस्थाश्रम ही परमार्यका साधन हो जायगा । और इस आचरणमें कुछ कठिनाई भी नहीं है ।

'पर-स्त्रीको माता माननेमें इमारा क्या खर्च हुआ जाता है !'

पर-द्रव्यकी इच्छा या पर-निन्दा इम नहीं करेंगे ऐसा निश्चय यदि कोई कर ले तो 'इसमें उसके परलेका क्या जायगा ? बैठे-बैठे राम-राम रटा करें, संत-चननोंपर विश्वास रखें, सत्य-आपणका वत ले लें तो इससे क्या हानि होगी ?

'तुका कहता है, इससे तो भगवान् मिल जायँगे, और कुछ करनेका काम ही नहीं।'

पर घर-गृहस्थीके प्रश्वमें लगे रहते हुए एक बात न भूलना। क्या !
'यह क्षणकालीन द्रव्यः, दारा और परिवार तुम्हारा नहीं है।
अन्तकालमें जो तुम्हारा होगा वह तो एक विदल ही है, तुका कहता है,
उसीको जाकर पकड़ो।'

तुकाराम महाराजका यही मुख्य उपदेश है। 'मुख्य उपाधना सगुण मिक' के विषयमें विस्तारपूर्वक विवेचन इससे पहले किया जा चुका है। यथार्थमें तुकारामजीके समी अभंग इसी प्रकारकी मेघ-वर्षा हैं। इमारे उपर इस अमृत-वर्षाकी झड़ी को और इसकोगोंमेंसे इर कोई इतार्थ होनेका अपना रास्ता हुँद् ले। 'मगवान, भक्त और मगवन्नाम' के विषयमें तुकारामजीके उपदेश इससे पहले अनेक बार उल्लिखत हो चुके हैं, इसलिये यहाँ उनकी पुनराकृति न करके अब यह देखें कि सर्व-सामान्य व्यवहार-नीतिके सम्बन्धमें विविध प्रकारके कोगोंको उन्होंने किस-किस प्रकारके उपदेश दिये हैं।

#### ६ संसारियोंको उपदेश

निष्काम मित्त का ढंका बजानेके लिये ही वुकारामजीका जन्म हुआ या । जो लोग और जो मत भक्तिके विरोधी थे उनकी लवर लेना तुकारामजीके लिये इस प्रसङ्घत्ते आवश्यक हुआ, यही नहीं, प्रस्युत भक्ति मार्गके भी कई स्वाँग और दोंग उन्हें जड़-मूलते उलाइकर फॅकने पड़े । भित्तिके नामपर समाजमें प्रतिष्ठा पाये हुए अनेक अभिमानी, विषयाचारी, अनाचारी, पेटके पुजारी और दाम्भिक लोग अपना-अपना उल्लू सीधा कर रहे थे । यह आवश्यक या कि उन्हें सच्चा भित्त-मार्ग दिलाया जाता और इसके लिये यह भी आवश्यक हुआ कि उनके दोष उन्हें दिलाये जाते।

भगवान्के कहलाकर भगवान्का ही अनादर करते हैं ! यह देखकर पड़ा ही आश्चर्य होता है । अब उन साधारण लोगोंको कह ही क्या सकते हैं जिन वेचारोंपर गहस्यीका बोझ लदा हुआ है !'

भगवान्का आदर-सत्कार कैसे किया जाता है, हाय जोड़कर कैसी नम्रताके साय उनके सामने रहना पहता है, मगवान्के सामने कोई कोलाहल न मचे हसका प्रवन्ध करके कैसी शान्ति, शुद्धता और लीनताके साय उनका पूजन करना चाहिये, उत्तमीचम पदार्थ भगवान्के लिये कैसे युटाये जाते हैं, कम-से-कम भगवान्के सामने तो मनके सारे मिलन विचार दूर करके कैसी अन्तर्वाह्म शुच्चिताके साम जाना चाहिये, ये सीधी-सादी बातें अपनेको भगवान्के मक्त बतानेवाले लोग न जानें, यह तो बढ़े ही दुःख और आद्द्ययंकी बात है ! कया-कीर्तनमें कया-कीर्तनको एक तमाशा-सा या एक बहुत मामूली रस्त-सी समझते हुए अपने-अपने बन-मानकी बड़ाईमें फूले रहकर गप-शपमें बहु समय किसी प्रकार बिता, बेता, जोर-जोरसे बोलना, संतोंका सत्कार करनेसे मुकरना, पान चबाते दुए या अशुचि-अवस्थामें भगवान्के सामने जाना, भगवान्की पूजाके खिये सही सुपारियाँ रखना, मोटे चावल और सस्ते-से-सस्ता भी हबनके खिये लाना, ऐसी असंख्य बातें हैं जो लोग जाने-से-जाने किया करते हैं ! भगवानको चाहते हो तो चित्तको मिलन क्यों रखते हो ! अभिमान, अकड़, आलस्य, लोक-लाज, चझलता, असद्वयवहार, मनोमालिन्य हस्यादि कुड़ा-करकट किसलिये जमा किये हो ! कम-से-कम मगवानके भक्त कहानेवालोंको तो ऐसा नहीं चाहिये । केवल बाहरी भेस बना लेनेसे योड़े ही कोई भक्त होता है !

'आग छगे उस बनावटी खाँगमें जिसके भीतर काष्टिमा भरी हुई है।'

वस्त्रोंको ल्पंटकर पेट बड़ा कर लेनेसे, गर्भवती होनेकी बात उड़ानेसे, टोहदका खाँग भरनेसे 'बच्चा योड़े ही पैदा होता है, केवल हॅसी होती है ?'

'इन्द्रियोंका नियमन नहीं। मुखमें नाम नहीं। ऐसा जीवन तो भोजनके साथ मक्खी निगल जाना है, ऐसा भोजन क्या कभी सुख दे सकता है ?'

'विषय-विकासमें पड़े मिष्टालका भोजन करके इस पिण्ड पोसनेकी ही जिसे सुझती है उसका ज्ञान तो बड़ा ही अधम है। एक एक कौर बड़े स्वादसे मुँहमें डाल्स्ता है और यह नहीं जानता कि यह पिण्ड तो क्षणभर ही साथ रहनेवाला है, इसे पोसनेसे क्या हाथ आनेवाला है!

्हतना भी सोच-विचार जिसमें नहीं उसे क्या कहा जाय ? शुक, जनक जैसे महायोगी, अपने वैरायम बक्ते ही परमपदके अधिकारी हुए। संसारकी सारी आशाओं और अभिलाषाओंका त्याम किये विना भगवान् नहीं मिळते। 'आशाको जड्-मूलसे उलाइकर फेंक दो तब गोसाई कहलाओ। नहीं तो संसारी बने रहो। अपनी फजीहत क्यों कराते हो ?'

'श्रीहरिसे मिलना चाहते हो तो आधा-तृष्णासे विस्कुल खाळी हो जाओ । जो नाम हरिका लेते हैं पर—'हाय लोममें फँसाये रहते और असत्, अन्याय और अनीतिको लिये चलते हैं वे अपने पुरखोंको नरकमें गिराते हैं और नरकके कींद्र बनाते हैं।'

'अभिमानका मुँह काला ! उसका काम अँधेरा ही फैलाना है । सब काज मटियामेट करनेके लिये पीछे लोक-लाज लगी हुई है ।'

दम्म, आशा, तृष्णा, अभिमान, भजन करते लोकलाज-इन सब दोपोंसे कम-से-कम वे लोग तो बचें जो अपनेको भगवान्के प्यारे बतलाते हैं ! जो जी-जानसे भगवान्को चाहते हैं वे अपने प्रेमको सावधानीसे बचाये रहें, प्रतिष्ठाको शुक्तरी विद्वा समझ लें, वृथा बादमें न उलझें, अहङ्कारी तार्किकोंके सक्क्षेत दूर रहें और कोई ढोंग-पाखण्ड न रचें।

'स्वाँग बनानेसे भगवान् नहीं मिलते । निर्मेख विचकी प्रेमभरी चाह नहीं तो जो कुछ भी करो, अन्त केवल आह ! है ! तुका कहता है, जानते हैं पर जानकर भी अन्धे बनते हैं !

सबके अलग-अलग राग हैं, उनके पीछे अपने मनको मत बाँटते
 फियो । अपने विश्वासको जतनसे रक्खो, वृक्षरोंके रंगमें न आओ ।

ध्वाद-विवाद जहाँ होता हो वहाँ खड़े रहोगे तो उस फंदेंगे फँसोगे। मिछो उन्होंमें जो सर्वतोभाषसे सम-रसमें मिले हों। वे ही तुम्बारे कुछ-परिवार हैं। भक्तों के मेलेका जो आनन्द है उसका कुछ मी आस्वाद अविश्वासी-को नहीं मिलता और वह सिद्धान्नमें कंकड़ीकी तरह अलग ही रहता है। 'भगवानकी पूजा करो तो उत्तम मनसे करो । उसमें बाहरी दिखावेका क्या काम ! जिसको जनाना चाहते हो वह अन्तरकी बात

बानता है। कारण, सञ्चोंमें वही सच है।

परन्तु---

'भक्तिकी जाति ऐसी है कि सर्वस्वसे हाय घोना पड़ता है।'

ंनेत्रोंमें अशुविन्दु नहीं, हृदयमें छटयटाहट नहीं तो भक्ति काहे-की ! वह तो भक्तिकी विहम्बना है, व्यर्थका जन-मन-रखन है। खामीकी सेवामें जो सादर प्रस्तुत नहीं हुआ उसे मिळ ही क्या सकता है ! तुका कहता है जबतक दृष्टि-से-दृष्टि नहीं मिळी तबतक मिळन नहीं होता।'

'यह तो क्रियायुक्त अनुभवका काम है।'

अहंता नष्ट हो । भगवान्के स्तुति-याठमें सची भक्ति हो, हृदयकी सची लगन हो । हरि-चरणोंमें पूर्ण निष्ठा हो तब काम बने ।

(सेवकके तनमें जबतक प्राण हैं तबतक खामीकी आजा ही उसके खिये प्रमाण है।'

देव-धर्मगुरुओंकी आशका इस प्रकार निष्ठापूर्वक पाठन करके भगवान्के होकर रहो । शान-लव-दुर्विदम्भ तार्किकोकी अपेक्षा अपद, अनजान मोले-भाले लोग ही अच्छे होते हैं। तुकारामजी कहते हैं कि, प्रमूर्व बस्कि अच्छे हैं, ये विद्वान् तार्किक तो किसी कामके नहीं।'

तुकारामजीका कीर्तन सुनने या दर्शन करने वो कोम आया करते ये उनमें संसारी छोग ही प्रायः हुआ करते थे । तुकारामजीने अपनी ग्रह्शिकी होडी जब्ब दी, एकनाय महाराजकी ग्रह्शी अनुकूछ ग्रहिणीके होनेसे सुखरे निभ गयी और समर्थ रामदास ग्रह्शिक कन्यनमें पढ़े ही नहीं । ये तीनों ही महात्मा विरक्त ये, तीनों ही अंदरसे पूर्ण त्यागी थे, बाहरी वेषकी बात तो किसी भी डालतमें गौण ही होती है। पर सर्वसाधारण मनुष्य ऐसे कैसे बन सकते हैं ! सब तो बाल-बच्चे, घर-द्वार, काम-धंधेमें ही उलझे रहते हैं। उलझा नहीं रहता एकाभ ही कोई ! इसलिये इन महात्माओंने संसारको संसारके अनुरूप ही उपदेश दिया है । घर-विरस्तीका सब काम करो। पर भगवानको मत भूलो। मुखसे 'हरि, हरि' जनारो और सदाचारसे रही, श्रति-स्मृति-पुराणोक्त धर्मका पालन करो, इससे अधिक सामान्य जनोंको और स्या उपदेश दिया जा सकता है ! भगवानके लिये सर्वस्वसे हाथ घोनेको तैयार हो जाना पूर्व-पुण्यके विना नमीव नहीं होता । इसिख्ये अब सामान्य जनींको तुकारामजीने तरह-तरहसे कैसे समझाया है, कभी मनाकर और कभी डॉट-डपटकर कैसे सावधान किया है, पटरीपरसे नीचे उत्तर आयी हुई समाजकी गाडीको धर्मनीत न्यायकी पटरीपर फिरसे कैसे लाकर खड़ा किया। लोगोंके टोध दूर करनेके लिये उन दोघोंको कैसे निभइक चौड़े ले आये और कैसी उन्होंने उनमें भगवान, भक्त और धर्मके प्रति सभा प्रेम जगानेके प्रयत्नकी हट कर दी। इसको अब हमलोग देखें ।

्हस संसारमें आये हो तो अब उठो, जस्दी करो और उन उदार पाण्डुरङ्गकी शरणमें जाओ । यह देह तो देवताओंकी है, भन सारा कुवेरका है, इसमें मनुष्यका क्या है ! देने-दिल्लानेवाला, ले जाने-लिवा ले जानेवाला तो कोई और ही है, इसका यहाँ क्या घरा है ! निमित्तका घनी बनाया है इस प्राणीको और यह 'मेरा-मेरा' कहकर व्यर्थ ही दुःख उठाता है । नुका कहता है, रे मूर्ख ! क्यों नाशवान्के पीछे भगवान्की ओर पीठ फेरता है !?

बुद्धिमानोंके लिये यह एक ही बचन वस है! चञ्चल चिसका पीछा न कर 'सब समय प्रेमसे गाते रहो।' नामके समान और कोई सुक्रम साघन नहीं है । बह निश्चयका मेर है। सबसे हाथ जोड़कर तुकारामजी यह विनती करते हैं कि, 'अपने चित्तको गुद्ध करो।'

'भगवान्का चिन्तन करनेमें ही हित है। भक्ति मनको शुद्ध कर लो । तब, तुका कहता है, दयानिषि, इस नामके कारण, पार उतारेंगे।

कथा-कीर्तन युनते नींद आ जाती है और परुक्षपर पद्द-पद्दा यह संसारकी उचेद-दुनमें छटपटाता जागकर रात विताता है। 'कर्म-गति ऐसी गहन है, कोई कहाँतक रोये!' यही जागरण और यही छटपटाहट मगवानके चिन्तनमें क्यों नहीं रूपा देते! मगवानने जो हन्द्रियाँ दी हैं उन्हें भगवानके काममें क्यों नहीं रूपा देते!

'मुखरे उनका कीर्तन करो, कार्नोरे उनकी कीर्ति सुनो, नेत्रीरे उन्हींका रूप देखो । इसीके लिये तो ये इन्द्रियाँ हैं। तुका कहता है, अपना कुछ तो स्व-हित साथ लेनेमें अब सावधान हो जाओ।'

'संवारका बोझ सिरपर कार्ट हुए दौड़नेमें बड़े खुद्य हैं। टड्डी बानेके लिये परयर इकट्टे करते हैं, मनमें भी उसीके सङ्कल्प रलते हैं। बोक-लाज केवल नारायणके काममें है, यहाँ कुछ वोलते हुए जीभ भी कड़खड़ाने कमती है। तुका कहता है, अरे निर्लब ! अपने संसारीपन-पर—वैलकी तरह इस बोझके ढोनेपर हतना क्यों इतराता है!?

पेरे अत्यन्त आसक संसारियोंके किये तुकारामजीका उपदेश है—

'श्रीहरिके जागरणमें तेरा मन क्यों नहीं रमता शहसमें क्या चाटा है ! क्यों अपना जीवन व्यर्थमें खो रहा है ! जिनमें अपना मन अटकाये वैठा है वे तो तुझे अन्तमें छोड़ ही देंगे। तुका कहता है, सोच ले, तेरा काम किसमें है !' (पर-द्रश्य और पर-नारीका अभिलाष जहाँ हुआ वहींसे भाग्यका हास आरम्म हुआ।'

'स्त्री और धन वहं खोटे हैं। बहे-बहं इनके चक्करमें मटियामेट हो गये। इसल्यं इन दोनोंको छोड़ दे, इसीसे अन्तमें सुख पायेगा।'

यह उपदेश तुकारामजीने बार-बार किया है। अपनी खीके इशारेपर नाचकर खैण न बने और पर-खीको छूत माने ! इससे राइस्थीका सारा प्रपञ्च उदामीन भावने करते हुए सारा धन परमार्थमें लगाते बनता है। अपनी खीसे भी कंवल युक्त मम्बन्ध ही रखे, तभी कुछ पुरुषार्थ बन सकता है। इसी अभिप्रायसे एक स्थानमें तुकारामजीने कहा है कि 'खीको दासीकी तरह रखे।' श्रीमन्द्रागवतमें भी खी और स्त्रैणका सङ्ग बड़ा ही हानिकर वताया है।

'विजिशूर्वक सेवन त्रिययन्यागके ही समान है।' विषयीपन स्त्री और पुरुप दोनोंकी हानि करनेवाला है।

8 8

अहिंमा तो भागवतपर्मकी एक खास चीज है। वारकरियोंमें कोई भी मांसाहारी नहीं होता, यदि कोई हो तो उसे छुचा-छफंगा समझना चाहिये। सबसे भगवानको देखो, यही तो संतोकी मुख्य धिक्षा है। प्राणिमात्रमं हरिकं सिवा और कोई पूजायन न देखे। इस स्थितिको जो प्राप्त होना चांह उसके छिये हिंसा तो त्याच्य ही है। पिकार है उस दुर्जनको जिसमें भूत-दया नहीं। 'सब जीवोंको जो अपने समान जीव नहीं समझता उस चाण्डालको क्या कहा जाय ?

'तुका कहता है, दूसरोंके गलेपर छुरी फेरते तो इसे मजा आता है, पर जब अपनी बारी आती है तब रोता है।'

कालीमाईके सामने अपनी मनौती पूरीकरने या पेट भरनेके लिये— 'दूसरोंके सिर काटते हैं, इस निर्दयताकी कोई हद नहीं ! बचाजी दूसरोंके सिर क्या काटते हैं, उचार लेकर लाते हैं और यमपुरीमें आकर उसे जुकाते हैं। दूसरोंकी गर्दनपर, जो छुरी चलाता है, यह नहीं जानता कि इन जीवोंमें भी जान है, उसके-कैसा पापी वही है। आत्मा नारायण घट-घटमें है, पशुओंमें भी है, इतनी-मी बात क्या वह नहीं समझ सकता! जीवको बिल्खता-चिल्लाता देखकर भी इस निर्दयीका हाथ उसपर जाने कैसे चलता है!

ऐसे नाण्डालको यह भी नहीं सुझता कि इस कामसे हम दूसरे क्रम्मके लिये अपने वैरी निर्माण कर रहे हैं।

'बड़े शौकते उसका मांस खाते हैं, यह नहीं जानते कि इस तरह वैरी जोडते हैं।

कत्या, गौ और हरि-कयाका विक्रय करके नरकका रास्ता नापने-वालोंको तुकारामजीने बहुत-बहुत धिकारा है। 'गायत्री बेचकर जो पेट पापीको पालते हैं, कत्याका विक्रय करते हैं और नाम-गानकर जो द्रव्य माँगते हैं, वे घोर नरकमें जा गिरते हैं, उनका सक्क हमें पसन्द नहीं ! ये मनुष्य-योनिमे 'कुत्ते और चाण्डाल हैं।' 'शाक्षोंमें सालंकुत कत्यादान, पृथ्वीदान समान' कहा है। पर जो कत्याका विक्रय करते हैं, गो-खण और गो-यालन अपना स्व-बर्म होते हुए भी जो गौओंको वेचनेका व्यवसाय करते हैं, जो हरि-कथा-माता और नामामृतको वेचते फिरते हैं वे अधमोंसे भी अधम हैं।'

न्त्री-जातिको तुकारामजीका मामान्य उपदेश इतना ही हुआ करता या कि न्नी पतित्रता बनी रहे, शीलको रक्षा करे, धर्मकार्यमें पतिके अनुकूल आचरण करे, घर-आँगन झाइ-बुहार, लीप-पोतकर खच्छ रखे, तुल्ली और गोकी पूजा करे, अतिथियोंका आतिष्य और झाझणोंका सत्कार करे, कथा-कीर्तन अवण करे, घरमें सबको सुली और शान्त रखने- का यल करे और बाल-वर्बोमें भी हरि-मजनका प्रेम उत्पन्न किया करे। एक खानमें उन्होंने कहा है कि कुलवती जी अपनी छुद्धता और स्वीत्वकी रक्षाके लिये अपने प्राणतक न्योछावर कर देती है, कभी अनाचारमें नहीं प्रकृत होती।

स्त्रीका चित्त शान्त और सन्तोधी होना चाहिये। यह बतलाते हुए कोषी स्त्रीका वर्णन करते हैं—

'उनकी भोंहे सदा चढ़ी ही रहती हैं, और हृदय सदा कका ही करता है। मुँह ऐसा लगता है जैसे दो टूक हुई उपरी हो। तुका कहता है। उसका चिस तो कभी शान्त रहता ही नहीं।

तुकारामजीने स्नीका मुख्य घर्म पातिकत्य ही कहा है। पति ही उसके किये 'प्रमाण' है। तुकारामजीने अपनी स्नीको जो उपदेश किया उसका प्रसङ्घ आगे आवेगा; पर यहाँ—

'झाइ-बुहार, तुलसी, अतिथि और ब्राह्मणोंका पूजन, सर्वतोभावसे भगवद्भक्तोंका दासत्व, मुखमं सदा श्रीविद्धलका नाम?—हन छः नियम-रलोंका यह रलहार तुकारामजीकं प्रसाद रूपसे सब क्षियोंको अपने गलेमें पहन लेना चाहिये और इस तरह वे—

'अपना गला इस जंजालसे खुड़ा लें। गर्भवासके महान् कष्टसे बचें। इस क्षुद्र सुखपर यूक दें और परमानन्दको प्राप्त करें।'

क्रीण-पति, कुल्टा-स्त्री और गुरुकी अवशा करनेवाले कुपुत्रीको तुकारामजीने बड़ी फटकार बतायी है। जो स्त्री ऐसी जबरसंग हो कि पतिसे 'अपनी हो सेवा कराती हो, अपनी हो मगवान्-सी पूजा कराती हो' और पतिको 'कुत्ता बनाकर रखे हुए हो' और वह भी भाषा बनकर' कामान्य हो उत्तीको घेरे रहता हो, उसके पीछे अपने ही स्वक्रनोंको दूर करता हो वह अपने जीवनको व्यर्थ ही नष्ट कर रहा है। 'अपिक अधीन जिसका जीवन हो जाता है, उसके दर्शनसे बड़ा अपहाकन होता है। मदारीके बंदर-से ये जीव जाने क्यों जीते हैं।'

स्त्रीके मिष्ट-भाषणपर छहु होकर किस प्रकार कामी पुरुष अपने हित-नातको छोड़ देता है, इसका बड़ा ही मजेदार वर्णन उन्होंने तीन-चार अमंगोंमें किया है!

एक लाहली स्त्री अपने पतिसे कहती है, 'क्या करूँ ! मुझसे अब खाया भी नहीं जाता । दिनमें तीन बार मिलाकर एक मन गेहूँ ही बस होते हैं ! परलों ही आप चीनी ले आये मो सात दिनमें दस लेर ही खपी ! पेटमें पीड़ा रहती है, इसलिये और तो कुछ नहीं, केवल दूषके साथ चावल खाती हूँ और अनुपानके लिये बी और चीनी चाट जाती हूँ ! किसी तरह दिन काटती हूँ ! नींद आती नहीं इसलिये बिस्तरके नीचे फूल बिला लेती हूँ, बच्चोंको पास मुलाऊँ तो सहन नहीं होता इतनी तो दुवंल हो गयी हूँ, इसलिये आपहीं कहती हूँ कि चच्चोंको सँमाल लिया करो । मस्तकमें सदा ही पीड़ा रहती है इसलिये चन्दनका लेप लगाना पड़ता है ! मेरी तो यह हालत है ! मरी जाती हूँ, पर आपको क्या ! मेरे तो हाड़ गल गये और यह मांस फूल आता है ! कहाँतक रोऊँ और किसके पास रोऊँ !'

'तुका कहता है, जीत-जी ही गथा बना और मरकर सीधे नरक पहुँचा।'

पितकी यह गति करनेवाली ऐसी सिर-चढ़ी जबरजंग जी पितक कान फूँका करती है और फलते-फूलते घरमें फूट डाल देती है। ध्यितके बुक्त-बुलकर बार्ते करती है, कहती है, मेरी-जैसी दुखिया और कोई नहीं! मुझे सतानेमें तुम्हारी माँ, मेरी देवरानी, जेठानी, देवर, जेठ, ननद— सबने जैसे एका कर लिया हो। अब किसकी छायामें रहूँ, बताओ!

'प्राणोंको मुद्रीमें लिये बन-उनके चलती हूँ जिसमें कोई कुछ जाने

नहीं, पर आपको अभीतक कुछ खयाल नहीं, कुछ हवा नहीं ! अब अपना घर अलग करो तो मैं रह नकती हूँ, नहीं तो अब प्राण ही दे दूँगी।'

लाडली स्त्रीका ऐमा निश्चय जब सुना तब वह कामान्य लम्पट पति अपनी स्त्रीप्ते कहता है, प्तुम ऐसा दुःख मत करो, देखों मैं कल ही माँ-बाप, माई-बहिन सबको अलग करता हूँ और तब—

तुम्हें सिकड़ी, बाजूबन्द, खौर और बेंदी सब बनवा दूँगा। फिर मेरी-तुम्हारी जोड़ी खूब बनेगी।'

'तुका कहता है। स्त्रीने उसे गधा बनाया और यह भी उसके होंसलोका बोझ लादे उसके पीछे-पीछे चला।'

ऐसे स्त्रैण पुरुषों हा जीवन विस्तृत वेशार है। उसका न परळोक बनता है न इहलोक ही।' न वह प्रपञ्च अच्छी तरह कर मकता है न परमार्थ ही साथ सकता है। हिन्दू-समाज सदासे ही अविभक्त कुटुम्ब-पद्धतिका माननेवाला है। माँ-वाप, भाई-बहिन, देवर-जेट, देवरानी-जेटानी, सास-ननद, अतिथि-अभ्यागत—इन सबसे भरा हुआ गोकुळ-सा बना हुआ घर बड़े भाग्यका ही ळक्षण समझा जाता है। पर ऐसे घरमें यदि एक भी पुरुष स्त्रैण बना तो फिर उस घरकी मान-प्रतिष्ठा धूळमें मिळते देर नहीं लगती, परम्परा टूट जाती है, और कुळ-धर्म नष्ट हो जाता है। इसीलिये तुकागमजीने ऐसे स्त्रैण पुरुषोंको चिकारा है। 'मियाँ-वीवी' वनकर रहनेवाले टुटपुँजियोंके संसार-धर्म-कर्मका लोप ही होता है। फिर यही होता है कि—

'स्त्री ही माँ बन जाती है और आप ही बाप बन जाता है। खर्च तो खुब होता है पर सब चेष्टाएँ अपसब्य बन जाती हैं।'

प्यारीको कष्ट होगा इस भयसे यह देवचर्म और पितृकर्म सबको काट देता है। श्राद्ध-पक्षमें स्त्री ही माताके स्थानमें और स्वयं पिताके स्थानमें बैठकर यथेष्ट भोजन करते हैं और हाथ-पैर फैळाकर सो जाते हैं! लर्ज लून बद्दकर करते हैं! यों तो अपसव्य करनेका काम श्राद्ध या पक्षमें ही पड़ता है पर इनकी लब चेष्टाएँ अपसच्य याने वाम, घर्महीन होती हैं। ईश्वर, घर्म, पितर, संत इन सबकी ओर पीठ हो फर रहते हैं। तुकाराम-जीने ऐसोंको बहुत घिकारा है!

पर्वकालम कोई ब्राह्मण आ गया तो उसे खाली हाथ लौटाना. एकादशीके दिन यथेष्ट भोजन करना। त्राह्मणके लिये खाँड भी न जुटे और राजदरवारमे या राजद्वारपर बन-ठनकर जानाः कीर्तनसे भागकर चौसर खेलना या नटींक नाच-तमाशे देखनाः नतींकी निन्दा करना और रास्तेमें कोइं तंत मिल जायँ तो उनसे जांगडचोरका-मा धर्ताव करना, गौकी सेवा न करके घोडेकी चाकरी करना, द्वारपर तलसीका बिरवा न खगाना, देव पूजन और अतिथि-सत्कार न करके भरपेट भोजन करना, द्वारपर भिलारी चिलाये तो चिलाता रहे उसे मद्रीभर अन्न भी न देना, कन्या-विकय करना, स्त्रीको कया-कीर्तन सुनने जाने न देना इत्यादि अनेक अनाचारींका बड़े कठोर शब्दोमें तुकारामजीने निपेष किया है। पतित, दुराचारी, दाम्भिक कहीं भी मिल जाता तो तुकारामजी विना उसकी खबर लिये नहीं छोड़ते थे । ब्राह्मणोंमें जो अनीति। अन्याय। दौंग और दुराचार उन्होंने देखे उनपर भी खूब कोड़े लगाये हैं परन्तु इनसे किसी भी महाद्वाणको कोई चोट नहीं लगती और चोट लगे तो वह ब्राह्मण ही क्या ! दोप किसीमें भी हों ये हैं तो निन्य ही । व्याज खानेकी वित्त करनेवाले, अन्त्यजींके घर जाकर उनसे खिचडी माँगकर खानेवाले और उनसे लन देन करते हुए उनका थूक अपने चेहरेपर गिरा लेनेवाले, गन्दी गालियाँ देनेवाले, आचारभ्रष्ट ब्राह्मणोंकी उन्होंने खब खबर स्त्री है। तुकारामजीके ये प्रहार किसी जातिपर नहीं। जिनके जो दोष हैं उनपर हैं, यह बात ध्यानमें रहे । ऐसे तो ब्राह्मणोंको तुकारामजी पूजनीय मानते थे । ब्राह्मणोंके प्रति उनका पूज्यता-भाव उनके सैकड़ों उद्गारींद्वारा प्रकट हुआ है। धर्म-कर्ममें ब्राह्मणोंको ही अप्रपूजाका मान वह दिखा करते थे और सब वर्णोंको उनका यही उपदेश होता था कि ब्राह्मणोंको अर्मगुरु मानो। सब वर्ण भगवान्ने निर्माण किये हैं और सब वर्ण नारायणके ही हैं, यही उन्होंने कहा है। ब्राह्मण-विरोधी और ब्रह्म द्वियोंको यह कहकर उन्होंने वही फटकार बतायी है कि ये छोग ऐसे हैं कि 'ब्राह्मणोंको नमस्कार करते हनके चित्तमें मिक नहीं होती और तुर्कि सामने जाते हुए उसकी बाँदोंके बेटे बनकर जाते हैं।' तुकारामजी यह नाहते थे कि ममाजमें ब्राह्मणोंका जो गुरुपद है उसकी प्रतिष्ठा बनी रहे और उनमें जो दोष आ गये हैं वे नष्ट हो जायेँ।

### ७ मण्डाफोड़

संसारी जीवोंको 'हरिभजन और सदाचार' का उपदेश करते हुए दुराचार फैळानेवाळे दाम्मिकोंका मण्डाफोइ मी बड़ी निर्मयताले किया है। धीधा राख्ता दिखाते चळते हुए राख्तेमें विछे कॉटोंको भी अळग करते जाना पहता है और ऐसे कॉट संसारी जीवोंकी अपेक्षा परमार्थका ढोंग बनानेवाळ उपदेशक और गुरु बनकर पुजवानेवाळोंमें ही अधिक होते हैं! देवझुपी, भगत, जोगी, मौनी, मानमाव, शक्ति, नायपन्यी, वैरागी, गोसाई, आंतत्यायी, साधक, मिक्षाव्यवसायी, वितण्डावादी आदि नाना वेषधर बहुरूपी बहुरीययोंको उन्होंने ळयेहा है। इन नानाविध पन्योंमें जो अनीति और अनाचार, दम्म और दुराचार, छळना और बझना आदि प्रकार दिन-दिन बदते ही जा रहे थे, उन धवको तुकारामजीन उघेड़ डाळा है। ध्वांग बनानेसे भगवान् मिळते हों, ऐसा नहीं हैं गढ़ कहकर तुकारामजी बतळाते हैं कि ध्येसे जो माया-जाळ हैं उनमें नन्दळाळ नहीं हैं। इसिलये इन ध्येट-पुजारी संतों? के फरमें कोई न पढ़े, यही उन्होंने जनताको वार-वार जतावा है। इनके सिवा फिर कीर्तन-कया-वाचक व्यास, गुरु, किंव,

विद्वान, भक्त, संत आदि कहानेवालींमें भी जो-जो सोटाई उनके नजर पड़ी उसको वह चौड़े ले आये हैं !

इन सब उपदेशकोंसे समाजका बहुत बड़ा काम निकल्ता है, समाजको इनकी आवश्यकता है, इससे छोग इन्हें मानते भी हैं इसलिये तो इन्हें अपने आपको अत्यन्त निर्दोध और निर्मेख बना लेना चाहिये। पर ऐसी बुद्धि, ऐसा हृदय, ऐसी सत्यनिष्ठा बहत ही कम लोगोंम होती है। प्रायः बाजारू आदमी ही अधिक होते हैं । तुकारामजी उन्हें उपदेश देते हैं कि ऐसा दौगीपना छोड़ हो, इरि-प्रेममें ही लगाओ और सदाचार-पालन करो । इस उपदेशके कुछ उदाहरण हमलोग भी देख लें । हरि-कीर्तनसे तकारामजीकी अत्यन्त प्रीति होनेसे उनकी ऐसी छालसा थी कि कीर्तन करने वालोंमें कोई भी दाम्भिक और दोंगी कीर्तनकार न हो। पेटके लिये कोई कीर्तन न करे. कीर्तनको धन्या न बना ले । कीर्तनके नामपर (जो रक्ष लेते-देते हैं, तुका कहता है, ये दोनों नरकमें गिरते हैं।' कीर्तनकार और व्यास समाजके गुरू हैं। उन्हें निर्लोभ, निःस्पृह और दम्भरहित होकर हरि-भक्ति और सदाचारका समाजमें प्रचार करना चाहिये, जैसा कहें वैसा स्वयं रहना चाहिये। हरिन्दीर्तन करनेवाले हरिदास, पौराणिक कथावाचक व्यास, शास्त्री, पण्डित, गर सजनेवाले, संत बने फिरनेवाले, वैदिक, कर्मठ, जपी, तपी, संन्यासी सबसे बहुकी चोट, तुकारामजीका यही कहना है कि ब्होंग रचकर होगोंको मत फँसाओ। इन्द्रियोंको जीतकर पहले अपने बहामें कर हो, स्वयं न्याय-नीतिसे बरतो, कहनी-सी अपनी करनी बना हो। अर्थकरी उदरम्भरी विद्या और परमार्यकी खिचडी मत पकाओ, स्वयं धोखा न बाओ और दसरोंको घोखा न दो। निष्काम भजनसे भगवानको प्रसन्न करो और निष्काम बुद्धिसे मनमें और जनमें उसीका गुण-गान करो, शानको बहुत मत बचारो, दम्भरे सर्वथा बचे रहो, भक्ति और उपासनामें रस्रो, भक्तिके बिना अद्वेतशानकी लंबी-चौड़ी बात करके लोगोंको ठगा मत करो. स्वय तमे और फिर दूसरोंको तारो । यह उपदेश तुकारामजीने कहीं मीठे शब्दोंम और कहीं कड़वे शब्दोंमें पर सर्वत्र मची शार्दिक सद्वामनाकी विकलतासे किया है ।

्आधारक विना क्या कई जाते हो ? पण्डरिनायका ही पता नहीं चला तथतक कोरी वार्तोमें क्या रक्ला है ? तुम्हारे इस सुष्क ब्रह्मशानको मानता ही कोन है ?

'अर्देतमं तो बोळनेका ही कुछ काम नहीं है, इमलिये क्यों अपना सिरमगजन कर रहे हो ? गाना चाहते हो तो औहरि (विद्वल ) नाम गाओ, नहीं तो चुपचाप खड़े रही।

अद्वैत कहनेकी बात नहीं है, स्वयं होनेकी है। ग्रन्यों के आधारपर पाण्डित्य विधारकर यदि अद्वैतका प्रतिपादन किया तो उससे श्रोताओंका कुछ भी लाम होनेका नहीं। हरिका नाम-स्मरण करो, भगवानको भजो, इससे तुम रास्तेपर आ जाओगे, व्यर्थमें बड़ी ऊँची-ऊँची बातें कहनेमें वाणीको यका डालना ठीक नहीं।

श्राम और कृष्ण-नाम तीथे-तीथे लो और उत्त श्यामरूपको मनमें स्मरण करो।'

श्वान्ति, क्षमा, दया इन आभूषणोंचे अपने श्वरीर और मनको भृषित करो, नारायणका भजन करो, कामादि पड्रिपुओंको जीतो तब स्वयं ही ब्रह्म हो जाओंगे। ब्रह्मशानकी बार्तें कहनेसे कोई ब्रह्म नहीं होता, चने चबाने पड़ते हैं लोहेके, तब ब्रह्मपद्पर तृत्य करते बनता है। उत्कोची, लोभी, साक्षी जैसे बिना जाने ही सास्य दे डालता है वैसी ही बिना जाने ही ब्रह्मका निरूपण करनेवालोंकी स्थिति है। ऐसे ब्रह्मशानको कौन सन्धा माने ?

'दूतरोंको जो ब्रह्मशान बताता है पर खयं कुछ नहीं करता उसके मुँहपर थू है, वह वैखरीको व्यर्थ ही कष्ट देता है। द्रव्यादिके किञ्चित् मिलनेकी आश्वासे वह प्रन्योंको देखता है और ब्रह्मकी ओर बुद्धिको दौड़ाता है यह सब पेटके लिये ढोंग बनाता है। वहाँ श्रीगण्डुरङ्ग श्रीरङ्ग कहाँ !'

अपनी बुद्धिके अनुसार मंत-वाणीके प्रसादको मींजने-मसल्हेवाले और 'सोनेके साथ लालका जतन' के न्यायसे प्रासादिक कविवचर्नोंके दुशालेमें अपनी अकलके चीथड़े जोड़नेवाले 'कवीश्वर' क्या करते हैं {—

'जुटे पत्तल इकट्ठे करके अपने कवित्वका चमत्कार दिखाते हैं!'

ऐसे कवियों और काव्योंके पाठकोंको 'इस भूसकी दवाईसे क्या हाथ आनेवाला है !' बड़ी विकलताके साथ फिर आप कहते हैं—

'जबतक सेव्य क्या और सेवकता क्या इसका पता नहीं चला तबतक ये लोग भटकते ही रहते हैं !'

उपासनाका रंग जबतक इनपर नहीं चढ़ा, उसका रसाखादन इन्हें नहीं हुआ तबतक ये शब्दजालमें ही फँसे रहते हैं । हरिका प्रसाद पाने और मिद्ध-स्वानुभव सम्पन्न पुरुषोंके प्रन्थोंमें रसते हुए हृद्धप्रान्य खुलवाने-के सीध-सरल मार्गको छोड़ ये लोग 'कवि' बनकर न जाने क्यों संसारके सामने आते हैं ?

'घर-घर ऐसे कवि हो गये हैं जिन्हें प्रसादका कुछ स्वाद ही कभी न मिळा। दूसरोंकी बनी-बनायी कविता ले ली, उसीमें कुछ अपनी बात मिळा दी, बम, बन गयी इनकी कविता!

तुकारामजीके समयमें सालोमाल नामके एक कविता-चोर थं। वह तुकारामजीकी कविता उड़ा लेते और उसमें 'तुका' की जगह अपना उपनाम जैठा देते और उसे अपनी कविता कहकर लोगोंमें प्रसिद्ध करते। तुका-रामजीने इस कविता-चोरको अपनी वाणीमें गिरफ्तार कर नौ अभंगोंके नौ वैत लगाये हैं। 'संतोंके वचनोंको तोड़-मरोड़कर ऐसे कवि अपने आभूषण बना केते हैं और संसारमें एक बुरी चाल चला देते हैं।'

• •

विद्वानोंको देखिये तो क्या युवा और क्या प्रौद, प्रायः सभी अपनी ही शानमें मरे जाते हैं और साधु-संतोंका परिहास करनेमें ही अपनी विद्या-को सफल समझते हैं !

'जरा-सी विचापर इतना इतराते हैं कि जिसकी कोई हद नहीं, गर्वके सिरपर सोइनेवाली मणि बन जाते हैं। यह समझते हैं कि मुझसे बड़ा ज्ञानी और कोई नहीं ! इतने अकड़ते हैं कि किसीकी मानते ही नहीं और साधु-संतोंको तंग करते हैं। तुका कहता है, ऐसे जो माया-जालमें हैं उनके पास नन्दलाल कहाँ !?

ं परन्तु ये मायावी मानके भूखे होते हैं और हालत इनकी यह होती है कि 'चाहते हैं मान और होता है अपमान ।' अस्य विद्याके गर्वके नदोमें चूर होकर संतोंकी निन्दा करके ये अपमानित ही होते हैं। गुढ़ बननेका चन्चा करनेवाले पेट-पुजारियोंका भ्रष्ट आचार तुकारामजीको बहुत ही अखरता था। इनके बोरेमें उन्होंने कहा है—

गुरुपनके मदसे ये सब समय अञ्चित्त रहते हैं। कहते हैं, वहमें कोई जाति-गाँति नहीं। कोई शौचाचारका पाकनेवाळा पवित्र पुरुष हुआ तो उसे ये काँटा समझकर उलाइ फ़ैंकना चाहते हैं। अनामिक आत्मिकको ये मानते हैं। न जाने कैसा होम-हवन करते हैं और सब लोग एक जगह वैठकर लाते हैं। कहते हैं, हसमें कोई पाप नहीं, यह तो मोक्षका द्वार है। तुका कहता है, ऐसे पूरे गुढ़ और पूरे शिष्य, भीविद्धलकी श्रप्य करके मैं कहता हूं कि नरकगामी होते हैं।

गला फाइकर चिल्लाते हैं, जोरोंके साथ उपदेश करते हैं, कियों ओर वर्षोपर रंग जमाते हैं, ऐसा कुछ उपाय रखते हैं जिससे कुछ वेंची आमदनी होती रहे, ब्रह्मनिरूपण करते हैं पर जैसा कहते हैं बैसा करसे कुछ भी नहीं, ऐसे बने हुए गुक्जों और संत बने फिरनेबाले दाम्भिकोंके कान, वुकारामजीने अच्छी तरह एँटे हैं।

पेरे पेट-पुजारी संतोंके पास भगवन्त कहाँ ?' पर-जी, मध-पान, असर्य, दम्भ, मान इत्यादिके पीछे पड्कर परमार्थकी दूकान खगानेवाखोंको तुकारामजीने कहा है कि भ्ये पुक्ष नहीं, चार पैरवाले हैं, मनुष्य होकर भी कुत्ते हैं। वे वेदक, वेदान्तविद्, गुरु और संत कहानेवाले लोगोंमें बहुतेरे 'क्करे' होते हैं और अद्देतका दुरुपयोग करके विषययनमें चरा करते हैं।

'विषयमें जो अद्वय हैं उनसे हमलोग दूर रहें-उन्हें स्पर्श भी न करें। भगवान वहाँ अद्वय नहीं, उससे अख्या हैं, सबसे अल्या, निष्काम हैं। जहाँ वासना लियटी दुई है वहाँ ब्रह्मस्थित कैसी ?'

#### . .

संसारमें नाम हो। इसके लिये तो त् गोसाई बना। इसीके लिये तैंने प्रन्योंको पढ़ा। इसीचे असली मर्म गुझसे दूर ही रहा। चित्तमें तैरे अनुताप नहीं हुआ तो इ.ट-मृट ही यह भगवा-कन पहन लिया और इ.टी ही बकवाद करके अपनी जिहाको कष्ट दिया!

विद्वानोंमें मतः तर्क और पन्य तो बहुत होते हैं पर अनुपानसे ग्रुद्ध होकर भगवान्के चरण पकड़नेवाला कोई विरक्षा ही होता है।

'सीखे हुए बोक ये कोग बोल सकते हैं, पर अनुभव तो किसीको भी नहीं होता। पण्डित हैं, कयाओंका अर्थ बता देंगे, पर जिस अर्थरे इनका युक्त बढ़े उससे ये कोरे ही रहते हैं !'

#### \*

ध्ताकिकोंके बढ़े चतुर होनेमें सन्देह ही क्या है ! पर इनकी चतुराई को श्रीविहळजीका कोई पता नहीं है । अक्षरोंकी बढ़ाईमें ये चढ़ा-ऊपरी

कर मकते हैं पर श्रीविद्वलकी बड़ाईको नहीं जान सकते।'

'मत-मतान्तरोंके ये कोष हैं, शब्दोंकी ब्युत्पत्तिके मण्डार हैं, पाठा-न्तरोंक अभ्याक्षी हैं और इनकी वाचालताकी तो बात ही क्या है ! पर मेरे श्रीविद्दलका मेद ये नहीं जानते, वह तो इतनी दूर हैं कि वहाँतक देहमाव पहुँच ही नहीं सकता। यत्त-याग, जप, तप, अनुष्ठान, ध्येय, ध्यान सब इमी ओर रह जाता है। तुका कहता है, चित्त जब उपराम हो तब प्रेमरस उत्पन्न हो।

कंवल शान्त्रिक शान, अहंकारी शान, देहबुद्धिको बना रखनेवाला शान मुदेंको पहनाये हुए आभूषणोंक समान व्यर्थ है। वेदवाणी सुनो, सार प्रहण करो, वेदांकी आशाओंका पाळन करो, शाक्षोंके अर्थोंको देखो, उनका ताल्पर्थ समझो, चित्तको उपराम होने दो, अनाल्म-मावनाकी अङ्को उखाइ फेंको और प्रेमसे मेरे पाण्डुरङ्गका भजन करो, यही पण्डितोंसे पुकारामजीने कहा है। प्येटमें अन्न न हो तो खंगारकी क्या शोमा !' उसी प्रकार श्रीहरिकं प्रेमके बिना कोई शान किसी कामका नहीं। जिसके लिये वेद, शाल्ब और पुराण बने—-उस नारायणको जानोंग, भजोंगे तो पुम्हाग शान भक्तल होगा, नहीं तो समाजमें अहंकारी विद्वान्की किसी कोढ़ी मनुष्यकी-सी गति होती है। पण्डित होकर पेटके लिये नरस्तुति करना या बाग्वादमे ही वाणी व्यय करना तो अच्छा नहीं है, यही तकारामजीने वडी नम्नतासे उन्हें समझाया है।

भुना इ पण्डितगण ! आपलोगोंकी में चरणवन्दना करता हूं। आपलोग मेरी इतनी विनती मान लीजिये कि कभी मनुष्योंकी स्तुति मत कीजिये। अन्न-बस्नका मिलना प्रारब्धके अधीन है, जब जो मिल जाय। इसलिये तुका कहता है. अपनी वाणी नारायणके गुणगानमें लगाइये।' तकाराम-जैसे श्रीहरि-प्रेमी प्रेममय संतके मुखसे दर्जनों और

दाम्भिकाँके प्रति तिरस्कारभरे ऐसे-ऐसे कठोर शब्द निकलते थे कि सनने-बालोंको कभी-कभी बढा आश्चर्य होता था कि हरि-प्रेमका यह कौन-सा लक्षण है ! तुकारामजीने इसका उत्तर यों दिया है कि 'प्राणिमात्रमें मेरे हरि ही विराज रहे हैं यह तो मैं जानता हैं' पर रास्ता भूककर टेढे रास्ते व्यक्तने-बालोंको सीधा शस्ता :दाबानेके लिये ही मैं उनके दोष बताकर उनकी आँखें खोलता हैं 'दनियाकी निन्दा करनी पहती है' यह सही है, पर करूँ तो क्या करूँ ! 'दसरोंके मतसे मेरे चित्तका मेल जो नहीं बैठता !' मिठाईसे जब नहीं मानते, 'मॅहमें कौर डास्ते हैं तो मॅंड जब फेर लेते हैं' तब हाय पकडकर और कभी कान पकडकर भी सीधा करना ही पहता है। रोगीके मनकी करनेसे तो काम नहीं चलेगा, कठोर हए विना--कड़वी दवा पिकाये विना उसका रोग कैसे दर होगा ? इन लोगों रर दया आती है, इनकी दहा देखकर इंटय रोता है, जब नहीं रहा जाता तब 'जिसे मैं स्वयं अनुभव करता हूँ वही जगतको देता हूँ । भावक छोग मेरे गलेमें माला पहनाते हैं, पैरोंपर गिर पहते हैं, मिश्रज भोजन कराते हैं, पर उससे मुझे सन्तोष नहीं होता । इसिंख्ये अधीर होकर कहता हैं, 'अरे ! भगवानके चरणोंका चित्तमें जिन्तन करो ।' जब नहीं मानते तब कडबी दवा पिलानी पड़ती है ! जो कछ कहता हूँ इसीलिये कहता हूँ कि --

'इस भवसागरमें लोगोंको डूबते हुए इन आँखोंसे नहीं देखा जाताः हृदय तहप उठता है।'

मान या दम्भते में किमीकी छक्तना तो नहीं करताः यह श्रोविडलकी धपय करके कहता हूँ ।

'संसारमें सर्वत्र ही भगवान् हैं, फिर भी जो मैं निन्दा करता हूँ यह मेरा स्वभाव है। ये लोग कालके गालमें गिरे जा रहे हैं यह देखकर दयासे रहा नहीं जाता !'

फिर भी बंदि मेरा इस प्रकार दम्भका भण्डाफोड करना किसीको

अप्रिय लगता हो, इससे किसीको कुछ कष्ट होता हो तो भैं ही दुष्ट और चाण्डाल हूँ<sup>7</sup> और इसलिये सबसे क्षमा माँगता हूँ ।

# ८ घरना दिये ब्राह्मणको बोध

एक ब्राह्मण आलन्दीमें घरना दिये बैठा था। शानेश्वर महाराजने उसे तुकारामजीक पास मेजा। तुकारामजी बदाई चाहनेवाले नहीं थे। पर शानेश्वर महाराजकी आशा जानकर उन्होंने इस ब्राह्मणको उपदेश दिया। पर वह उस उपदेश और महाफलको वहीं छोड़कर चला गया। उस प्रसङ्गपर तुकारामजीने न्यारह अमङ्ग कहे हैं। कुछका आशाय नीचे देते हैं—

'ग्रन्थोंके भरोसे मत पड़े रहो, अब इसी बातकी जस्दी करो कि मन-को देह-भावसे खाली करके भगवानके प्रेमसे भगवानको मनाओ, और साधन काकके गुँहमें बाल देंगे, गर्भवासके कष्टोंसे कोई भी मुक्त न करेगा।

भगवान्के पास मोक्षका कोई थैला योड़े ही रक्ला है जो उसमेंसे योड़ा-सा निकालकर वह तुम्हें भी दे देंगे ? इन्द्रिय-विकास मनको साघी, निर्विषय वन जाओ ! वस, मोक्षका यही मूल है। ''तुका कहता है, फल तो मूलके ही पास टें, उस मूलको पकड़ो; शीव श्रीहरिकी धरण को ।'

'उन करणाकरसे करणा माँगो, अपने मनको साक्षी रखकर उन्हें पुकारो । कहीं दूर जाना-आना नहीं पड़ता; वह तो अन्तरमें साक्षिखरूप विराजमान हैं, तुका कहता है, वह कृपाके सिन्धु हैं, भव-बन्धको तोड़ते उन्हें कितनी देर रुपती है।'

प्रन्योंको देखकर फिर कोर्तन करो, तब उसमें ( शानमें ) फूड लगेगा। नहीं तो व्यर्थ ही गाल बजाया और वासना तो हृदयमें रह ही गयी। तप-तीर्याटन आदि कर्मोकी सिद्धि तभी होगी जब बुद्धि हरिनाक्ष्में स्थिर होगी। तुका कहता है, अन्य शार्डोमें मत पड़ो। बस, यही एक संसार-सार हरि-नाम घारण कर को। 'श्रीहरि-गोविन्द नामकी धुनि जब लग जायगी तब यह काया मी गोविन्द वन जायगी, भगवान्ते कोई दुराव—कोई भेद-भाव नहीं रह जायगा। मन आनन्दसे उछलने लगेगा, नेत्रोंसे प्रेम बहुने लगेगा। कीट भक्क बनकर जैसे कीटरूपमें फिर अलग नहीं रहता वैसे तुम भी भगवान्से अलग नहीं रहोगे।

'जो जिसका ध्यान करता है उसका मन वही हो जाता है। इसिक्रिये और सब बातोंको अलग करो; पा॰डुरक्ककी ध्यान-धारणा करो।'

#### **89 89 89**

'सकुचकर ऐसे छोटे क्यों वन गये हो ! ब्रह्माण्डका आचमन कर छो । पारण करके संसारते हाथ घो छो । बहुत देर हुई, अब देर मत करो । बच्चोंके खेलका घर बनाकर उत्तमें छिपे बैठ रहनेते अँघेरा छाया हुआ था, कुछ न सुझनेते घबड़ाहट थी ! खेलके इस अंजालको सिरपरते उतार दिया और बगलमें दवा लिया । बढ, इतना ही तो काम है ।

'अविश्वासीका शरीर अशोचमें रहता है, हसी पापीके भेदभाव होता और छूत लगता है। उसकी हृदय-ब्राडीका लता-मण्डप नहीं बन सकता। जैसा विश्वास होता है, वही सामने आता है। अविश्वासी वैसा ही खोटा होता है जैसे सिद्धान्नमें कोई कंकड़ी।'

बह माहाण शानेश्वर महाराजको प्रचल करनेके लिये आखन्दीमें ४२ दिन-तक अल-जल त्याग घरना दिये बैठा था। शानेश्वर महाराजने उसे स्वप्न दिया कि तुकारामजीके पास जाओ, उनसे तुम्हारा अभीष्ट सिद्ध होगा। तुकारामजी लीकिक उपाधियोंसे उकता गये थे। कहा करते थे, 'छोगोंमें व्यर्थ ही मेरा हतना नाम हो गया, सबा दासत्य तो मैंने अभी जाना हो नहीं।' फिर मी शानेश्वर महाराजकी आशाको कैसे टाल सकते थे १ हमिलये उस बाह्यपको उपदेश दैनेके छिये उन्होंने ग्यारह अभंग कहे। बाह्यण विश्वित-सा था, उस उपदेशको वहीं छोड़कर चला गया। परमार्थ कोई सोनेकी चिहिता नहीं, घर येंडे छप्पर फाइकर मिलनेवाला द्रप्य नहीं, बिना कुछ किये-कराये सब कुछ आप ही हो जाय ऐसा कोई चमत्कार नहीं। जो लोग इसे ऐसा समझते हैं व उस ब्राह्मणकी तरह उपर्युक्त उपदेशको पदकर निराश हो लीट पढ़ेंगे। पर जो परमार्थ-प्रयक्ते पिक हैं, उनके लिये इसमें बड़ा ही पर्यकर पायेय है। इसको विस्तारसे समझानेकी आवश्यकता नहीं, पाठक स्वयं ही अपनी बुद्धिसे इसे ग्रहण करेंगे।

# ९ तुकाजी और शिवाजी

छत्रपति श्रीशिवाजी महाराजका जन्मक संवत् १६८६ ( द्याके १५५१) के फास्गुन-मानमें अर्थात् तुकारामजीकी आयुके २१ वें वर्ष जो भयक्कर दुर्भिक्ष पढ़ा या उसी दुर्भिक्षके साल हुआ । शिवाजी महाराजने अपनी आयुके १० वें वर्ष तोरणिकलेपर अपना अधिकार जमाकर वहींसे स्वराज्य-संस्थापनके उद्योगका श्रीगणेश किया । इसके तीन वर्ष बाद संवत् १७०६ ( शाके १५०१ ) में तुकारामजी वैद्धण्य दिचारे । समर्थ रामदाल स्वामीका जन्म-संवत् १६६५ ( शाके १५२०) है । पुरकारण और तीर्थ-यात्रा करमें संवत् १७०२ में समर्थ स्वामी कृष्णा-सदपर आये । तब संवत् १७०३ और १७०६के वीच किसी समय समर्थ, शिवाजी और तुकारामजी तीर्नोका समायम हुआ होगा । तुकारामजीके कीर्तन भी शिवाजीने इन्हीं तीन वर्षमें सुने होंगे । शिवाजीकी माता जिजाबाई और गुरु तथा कार्यवाह दादाजी कोंददेवके तत्वावधानमें और उनके प्रोत्साहनसे स्वराज्य-संस्थापन-का उद्योग आरम्भ हुआ । तुकारामजी जैसे अवतारी पुरुष थे बैसे ही

पहले यह भारणा थी कि संबद १६८४ ( हाके १५४५ ) में शिवाजी
 महाराज जरपन्न हुए । अब पीछे जो नबीन इतिहास-संशोधन हुन्या है इससे बहु
 निर्विवादक्पसे प्रमाणित हो गया है कि महाराजका कम्म-संबद् १६८६
 ( शाके १५५१ ) ही है ।——माबानारकार

शिवाजी भी अवतारी पुरुष थे। दोनोंका ही मुख्य कर्मक्षेत्र पुना-प्रान्त था । तकारामजीने धर्मको जगाकर लोगोंके उद्धारका पथ प्रशस्त किया । जिस समय तकारामजीका कार्य खब जोरोंके साथ हो रहा था उसी समय स्वराज्य-संस्थापनका कार्य आरम्भ हुआ । भारतवर्षके सभी अवतारी प्रवर्षेका प्रधान ध्येय स्वधर्मरक्षण ही रहा है। धर्मके संरक्षणके लिये ही हमें यह सारा प्रपञ्च करना पडता है।' तकारामबोको इस उक्तिके अनुसार तकारामजीका यह कार्य थाः और 'हिन्दवी स्वराज्य श्रीने हमें दिया है,' 'हिन्दुधर्म-संरक्षणके लिये इमने फकीरी बाना कसा है' कहनेवाले शिवाजीका कार्य भी यही धर्म-संरक्षण ही था। दोनोंका ध्येय और ध्यान एक ही था। राष्ट्रके अभ्युदय और निःश्रेयस दोनों ही चर्म-संरक्षणसे ही बनते हैं । चर्म-संरक्षणका प्रधान अब्द वर्णाश्रमधर्म-रक्षण है। कारण, वर्णाश्रम-धर्म ही सनातन-धर्मकी नींव है । तकाराम, शिवाजी और रामदास-तीनों ही वर्णाश्रम-धर्मकी विगड़ी हुई हालतको सुधारनेके लिये ही अवतीर्ण हुए थे। किल प्रभाव के अभंगों में तकारामजीने उस समयका यथार्थ वर्णन करके बताया है कि किस प्रकार सब वर्ण भ्रष्ट हो चले थे। कोई वर्ण-धर्म नहीं मानता, खत-छात नहीं मानता, सब एकाकार होकर उच्छा कर रहे हैं' यह देखकर उन्हें बड़ा दु:ख हुआ और ऐसे वर्ण-कर्म-वृत्ति संकरका उन्होंने निषेध किया। 'जप, तप, वत, अनुष्ठानादि करना लोगोंको बहा बोझ मालम होता है पर इस मांसपिण्डको पोसना बढा अच्छा स्वाता है।

ईश्वर और धर्मको लोग भूळ-छे गये हैं—देहको ही देव और भोजनको ही 'भक्ति' समझ बैठे हैं, कर्तव्य-बोध कुछ रह ही नहीं गया, 'चारों वर्ण अठारहों जातियाँ एक पंक्तिमें बैठकर भोजन करनेवाळे' सहमोज-प्रेमी बने हैं!

'कलिका प्रभाव है कि पुण्य दरित्र हो गया और पाप वल्लान् वन वैठा । द्विजोंने अपने आचार लोइ दिये, निन्दक और चोर वन गये । तिस्क स्थाना छोड़ पायजायेके शौकीन बने और वसदेका आदर करने सो। हाकिम बने फिरते हैं और स्रोगोंको बिना अपराध ही सताते हैं। नीवकी चाकरी करते हैं और मूल-चूक होनेपर मार खाते हैं। राजा प्रजाको पीइन करता है, """ । वैस्य, श्रुद्रादि तो जन्मसे ही किनिष्ठ हैं। वहाँको जब यह हाल है तब उनको क्या कहा जाय! सारा नकली रङ्ग अपरी साँग है। तुका कहता है भगवन्! आप ऐसे कैसे सो गये, अब बेगसे 'दौड़े आहये।'

धर्मश्रष्ट होनेसे ही लोगोंका ऐसा बुरा हास हुआ देखकर तुकारामजी-का हुदंय व्याकुल हो उठता था। कहते हैं—

'अब और क्या होना बाकी है है राष्ट्रको पीढ़ित देखकर अब धीरज नहीं रखते बनता।'

परन्तु धर्मके संरक्षण और पुनः स्थापनके लिये राष्ट्रमें क्षात्रतेजके उदय होनेकी आवश्यकता होती है। स्वधर्मके जागरणके लिये स्वराज्यका भी बख होना चाहिये, यह बात तुकारामजी जानते थे।

'दया नाम सबके पालन और कण्टकोंके निर्दछनका है।'

्दयां का यह रुखण उन्होंने किया है— प्रित्राणाय लाधूनां विनाशाय च दुष्कृताम्' — की ही तो प्रतिष्वनि है। गीतामें मगवानने कहा है, भ्यामनुस्तर युष्य च। समर्थ रामदारुने कहा है, भ्यहरे हिर-मजन और दूवरे राजकारण'। सबका तारार्य एक ही है। ब्रह्मतेज और खान-तेजके प्रकट और एकीभृत हुए बिना राष्ट्रका अभ्युदय-निःभ्रेयसरूप धर्म उदय नहीं होता। भ्यामदिप शरादिप' ऐसी उभयविध सामर्थ्य जय राष्ट्रमें उत्तय होती है तभी राष्ट्र-धर्म विजयी होता है। हन हो कार्योमेंसे एक कार्य तुकारामजीने अपने अपने उत्तर उठा विया और उत्ते उत्तम रीतिसे पूरा किया। अब इते स्वधर्मीय राजसत्ताके सहारेकी आवश्यकता यी। लोग अपने आचार-वर्मते विमुख हो गये थे, उन्हें रास्तेपर ले आनेके किये दण्डवाकि आवश्यक थी।

क्या करूँ भगवन् ! मुझमें वह बल नहीं कि इन्हें दण्ड देकर आगेके लोगोंको रास्तेपर ले आजें।

यह उनके हृदयका उद्गार है ! इसके क्षिये वह मगवान्से प्रार्थना करते ये। उनकी यह इच्छा उनके जीवित कालमें ही पूरी हुई। कम-छे-कम अन्तिम तीन-चार वर्ष तो शिवाजी उनके सामने ही थे। शिवाजी महाराज धर्म और धर्मप्रचारक साध-सन्तोंसे हार्दिक स्नेह रखते थे । माता जिजाबाई और गुरु दादाजी कोंडदेव दोनोंकी ही उन्हें यही शिक्षा थी कि साध-सन्तोंके कपाद्यीर्वादका बल-भरोसा पाये बिना तेरा राजकाज सफल नहीं होगा । रामायण और महाभारतकी वीर-गायाओंके सुननेका उन्हें बहा प्रेम था। साधु-मंतींचे मिलना, उनका सत्कार और सत्तवह करना, यह तो उनका स्वभाव ही बन गया था । अन्तको उन्होंने समर्थ रामदास-स्वामीका वडा समागम किया और उनसे उपदेश भी लिया। यह बात तो प्रसिद्ध ही है। पर इससे भी पहले चिंचवडके चिन्तामणि देव और पूनेके अनगढशाहके दर्शनोंके लिये महाराज गये थे। मौनी बाबा और बाबा याक् वकी शिवाजीपर वडी कृपा थी। यह ब्रह्मेन्द्रस्वामीने कहा है। ( महाराष्ट्र-इतिहास-साधन खण्ड ३ ) कृष्णदयार्णव 'हरिबरदा' प्रन्थमें कहते हैं कि एकनाय महाराजके शिष्य चिदानन्दस्वामी और उनके शिष्य खानन्दको 'शिव-भूपति अपनी कल्याणकामनासे प्रार्थना करके राय-दर्गमें छे आये और वहाँ सब प्रकारसे उनकी सेवाका प्रवन्य रखा। इससे दोनोंको बढा सन्तोष हुआ ।' श्रीशिव छत्रपति ऐसे संत-समागम-प्रेमी ये । वकाराम महाराज्ये वह न मिलते। ऐसा कब हो सकता या !

#### १० शिवाजीके नाम पत्र

पहले-पहल, तुकारामजी जब लोहगाँवमें थे तब शिवाजीने अपने आदिमियोंके साथ उनके पास मद्यालें, घोड़े और बहुत-से जवाहिरात मेजकर उनसे पूनेमें पचारनेकी विनती की ! पर तुकारामजी ठहरे महाविश्क, उन्होंने जवाहिरातको देखातक नहीं और वैसे ही शिवाजीके पास छौटा दिया, साथ ९ अमंगोंका एक पत्र भी मेजा ।

भाशाल, छत्र और घोड़ोंको लेकर मैं क्या करूँ ! यह तव तो मेरे छिये अच्छा नहीं है। इसमें हे पण्डरिनाय ! अब मुझे क्यों डालते हो ! मान और दम्भका कोई काम मेरे लिये श्करी विद्या ही है। तुका कहता है, दौहे आओ और मुझे इससे खुड़ा छो।'

भेरा चित्त जो नहीं चाहता वही तुम दिया करते हो। इतना तंग क्यों कर रहे हो !'

संसारने तो मैं अलग रहा चाहता हूँ, इसका सङ्ग चाहता ही नहीं। चाहता हूँ एकान्तमें रहूँ, किसीसे कुछ न बोलूँ! जन-चन-तनको वमन-जैसा माननेको जी चाहता है। तुका कहता है, चाहनेको तो मैं चाहता हूँ, पर करने-घरनेवाले तो तुम्हीं हो!

भी क्या चाहता हूँ, यह तुम जानते हो। पर अन्तर जानकर भी टाल देते हो! यह तो तुम्हें आदत ही पड़ गयी है कि जो भी तुम्हें चाहता है उसके सामने ऐसी-ऐसी चीजें आकर रख देते हो कि वह उन्हींमें फँसकर तुम्हें भूल जाय। पर तुकाने जो तुम्हारे पैर पकड़ रखे हैं, देखूँ तो सही इन्हें कैसे सुड़ा लेते हो।

अपने निश्चयके आसनको स्थिर रखते हुए तुकारामजी शिवाजी महाराजको उस पत्रमें लिखते हैं—'चींटी और नरपति दोनों ही मेरे लिये एक-चे ही जीव हैं। मोह और आस जो किलकालका फॉस है, अब कुछ भी नहीं रहा है। सोना और मिट्टी दोनों ही मेरे लिये बरावर हैं। तुका कहता है, सम्पूर्ण वैकुण्ठ ही घर बैठे आ गया है। मुझे कमी किस बातकी है !?

प्तीनों मुबनोंके सम्पूर्ण वैभवका चनी बन बैठा हूँ। मगवान् मेरे माता-िपता मुझे मिल गये, अब मुझे और क्या चाहिये ! त्रिमुवनका सम्पूर्ण बल तो मेरे अंदर आ गया ! तुका कहता है, सारी सत्ता तो अब मेरी ही है।

'आप हमें दे ही क्या सकते हो ! हम तो विद्वलको चाहते हैं। हाँ, आप उदार हो, चकमक पत्थर देकर पारसमणि चाहते हो; प्राण मी दो तो भी भगवान्की कहलायी एक वातकी भी वरावरी न हो सकेगी। धन क्या देते हो जो तुकाके लिये गोमांतके समान है!'

हाँ, कुछ देना ही चाहते हो तो एक ही दान दो-

ध्उत्तरे हम युली होंगे—मुलवे विहल, विहल कहा । आपका और सारा घन मेरे लिये मिट्टीके समान है । कण्ठमें तुलसीकी कण्ठी पहन लो, एकादद्यीका त्रत करो, हरिके दास कहलाओ । बस, यही एक तुकाकी आस है।?

इन सात अमंगोंके सिवा दो अमंग और हैं। इनमें वह कहते हैं, ध्वहे-बहे पर्वत सोनेके बनाये जा सकते हैं, वन-वनके दूर्शोंको करूपतब बनाया जा सकता है, निद्यों और समुद्रोंको अमृतकी निद्रयाँ और समुद्र बनाया जा सकता है, मृत्युको रोक रखा जा सकता है, भूत, मिक्य, बर्तमान बताया जा सकता है, मृत्युको रोक रखा जा सकता है, भूत, मिक्य, बर्तमान बताया जा सकता है, मृत्युको देश दियोंको प्रस्क किया जा सकता है, योगमुद्राएँ सिद्ध की जा सकती हैं, प्राणको ब्रह्माण्डमें चत्याया जा सकता है, यह सब सुक्ष किया जा सकता है पर प्रमुके चरणोंमें प्रीतिकाम करना परम दुर्लम है। इन सब सिद्धियोंसे उन चरणोंका काम नहीं होता। ऐसे

भीविहरूके जग-दुर्लभ परम पावन परमानन्दकर चरण महद्भाग्यते मुझे भिले हैं, इनके सामने इन दीपदान, छत्र और घोड़ोंको अपने हृदयमें मैं कहाँ जगह दें ?

मेषदृष्टि और गङ्गाप्रवाहका दृष्टान्त देते हुए तूनरे अमंगमें तुकाराम महाराज कहते हैं कि परती जमीन और खेत दोनोंपर मेच दृष्टि समान ही होती है और गङ्गाके प्रवाहमें पुण्यवान् और पापी समान ही स्नान कर पुनीत होते हैं, वैसे ही हमारा हरिकीर्तन अधिकारी और अनिषकारी, राजा और रहा समीके लिये समानरूपेटे होता है।

एक अभंग और है जो शिवाजी महाराजके लिये लिखा गया होगा। असका भाव यों है—

'आपने बहे-बहे बलवानोंको अपने मित्र बनाये हैं, पर अन्त-समयमें ये काम न आवेंगे । पहले रामनाम लो; इस उत्तम 'सम' को अपने भीतर भर लो । यह परिवार, यह लोक, यह सैन्य किसी काम न आवेगा । जबतक काल सिरपर नहीं सवार हुआ तभीतक आपका यह बल है । सुका कहता है, प्यारे ! लखनौरासीके चक्ररसे बनो ।'

## ११ सिपाहीबानेके अभंग

इसके पश्चात् श्रीशिवाजी महाराज स्वयं ही श्रीतुकाराम महाराजके दर्शनोंके लिये लोहगाँव गये। महाराजका कीर्तन सुनकर शिवाजी राजा

• तुकारामजीके इस नव-अमंगी पत्रसे प्रकट होनेवाडे मखर देरास्य और अडीकिक आस्मिन्छाका पूर्वेक राजमण्डलपर तथा भक्तोपर वदा प्रभाव पदा होगा, इसमें सन्देह ही क्या है ! तुकारामके अमंगोके कुछ संप्रहोंमें इन ९ अमंगोके सिवा ५ वड़े-वड़े अमंग और हैं। उनमें छत्रपति ओशिवाजी महाराज, उनके अहप्रभान और समर्थ ओरामशासलामीके भी नाम आवे हैं। परन्तु बारकरिवोंमें वे प्रशिप्त माने आते हैं और मुद्दे भी प्रश्लिप्त हो जान पहते हैं। पर वे नी अमंग सक्कराम महाराजके ही हैं, इसमें सन्देह नहीं।

बहुत ही प्रसन्न हए । उनका कोर्तन सननेका अब उन्हें चसका ही लग गया । कई दिनोतक जिलाकी महाराजका यही नित्यक्रम रहा कि रातको न्याल् करनेके बाद घोड़ेपर सवार होते और तकारामजी देह या स्रोहगाँव जहाँ भी होते वहाँ पहुँचकर उनका कीर्तन सनते और प्रातःकाल आरती होनेके बाद पूनेमें छीट आते। करते-करते एक दिन शिवाजीके चित्तमें पूर्ण वैराग्य भर गया और नित्यकर्मके अनुसार वह पूना नहीं खोटे। देहमें तकारामजीके पास ही रह गये। जिजाबाईको यह भय हुआ कि शिवाजी राजकाज छोडकर कहीं वैराग्य योग न ले लें। वह स्वयं देह पहुँची । तुकारामजीने इरि-कीर्तन करते हुए वर्णाश्रमधर्म बताया और क्षात्रधर्म-राजधर्मका रहस्य प्रकट करके शिवाजीको स्वकर्तव्यपर आरूढ किया । एक दिनकी बात है कि तकाराम महाराज कीर्तन कर रहे थे, श्रोताओंमें शिवाजी बैठे सन रहे थे, ऐसे अवसरपर एक हजार पठान चढ आये और जन्होंने मन्दिरको घेर लिया। शिवाजीको पकडनेका इससे अच्छा अवसर और कौन-सा हो सकता या ! परन्तु तुकाराम महाराजके पुण्यप्रतापको देखिये या शिवाजी महाराजकी सावधानता सराहिये। शिवाजी-को पकड़नेके लिये आये हुए उन एक हजार पठानोंके सामने होकर एक इज़ार परुष ऐसे निकल गये जो देखनेमें शिवाजी-जैसे ही प्रतीत होते थे और इन सहस्र-संख्यक शिवाओंको देखकर पठानोंके होश ही गम हो गये, वे यह तमीज ही न कर सके कि इसमें कीन शिवाजी हैं और कीन नहीं है। शिवाजी ऐसे निकल भागे और मगलसेनाके सिपाडी इनके बक्के-से रह गये ! ये बातें सबको विदित ही हैं। महीपतिवाबाने इन बातोंका विस्तारपूर्वक वर्णन किया है। यहाँ उतना विस्तार न करके एक प्रसङ्गकी बात और लिख देते हैं।

एक बार तुकारामजी कीर्तन कर रहे ये और श्रीविद्यक्षके रणबाँकुरे बीर' अवण कर रहे ये। इन्हींमें शीधिवाजी और उनके बीर अमास्य तथा बीर सैनिक भी बैठे सुन रहे थे। श्रोताओंकी नजरींसे-नजर मिछते ही तुकारामजीके चित्तने यह चाहा कि इन दिविध निष्ठावास्त्रोंको अर्थात विहल्क भक्त वारकरियोंको और स्वराज्य-संस्थापनके उद्योगियोंको एक साथ ही बोध कराया जाय । उस अवसरपर उन्होंने उसी समय रचते हए सिपाही-बानेके ११ अभंग कहे। राजकाजमें हो या परमार्थके साधनमें हो। वीरता तो बड़ी दर्लम बस्त है। घर-शिरस्तीके प्रपञ्चमें, देशके राज-काजमें और परमात्माके परमार्थ-साधनमें जहाँ भी देखिये, सामान्य लोगोंकी ही भरमार होती है । सामान्य जीव ही सर्वत्र दिखायी देते हैं और हसीलिये वे सामान्य कहलाते भी हैं। बीरत्व गुण सम्पन पुरुष दुर्लभ होते हैं। बीरत्व कहीं भी हो उसकी जाति एक ही है। भीर और वीर, पामर और संत एक जातिके नहीं हैं। पश्जोंमें बीर एक ही होता है--सिंह। मन्ध्योंमें वीरत्व-गुणकी जाति होनेपर भी उसके प्रकार भिन्न-भिन्न हैं। एकान्तविष्वंसी अर्थात कभी-न-कभी नष्ट होनेवाले इस हारीर और इस हारीर-सम्बन्धी सब विकारींसे जो अलग हो जाता है वह वीर है! शरीर और शरीर-सम्बन्धी क्षद्र वासनाओं में बँचा हुआ जो रहता है वह भीक, और जो इस द्वित-वाय-मण्डलसे मनसा जगर उठ आया हो वह बीर है। बुद्धिमत्ता, उद्योगदक्षता, उच्चच्येयता, पराक्रम, साइस, लोककस्याणकर्मनिष्ठता इत्यादि असली बीरके सहज गण हैं । अँगरेज ग्रन्थकार कार्लाइल और अमेरिकन तत्त्ववेत्ता इमर्सनने वीर पुरुषोंकी अलग-अलग कशाएँ बाँची हैं। उन्हीं कशाओं में इस अपने यहाँके वीरोंको वैठाना चाहें तो यों कह सकते हैं कि श्रीशहराचार्य और ज्ञानेश्वरादि तत्त्ववेत्ता और धर्मसंख्यापक एक ही कक्षा या जातिके बीर हैं; वाल्मीकि, व्यास, सूर और तलसीदास दसरी जातिके वीर हैं; विक्रमादित्यः शिवाजी आदि रामराज्य-संस्थापक तीसरी जातिके वीर हैं: केशव, विहारी और हरिश्चन्द्र आदि पण्डित और ग्रन्थकार चौथी जातिके बीर हैं। नानक, कबीर आदि साधु-संत पाँचवीं जातिके बीर हैं। ये सब

बीर ही हैं। तुकाराम, रामदाव और शिवाजी वीर ही ये। ये सब योदा ये, सिरको दोनों हायोंमें छिपाकर रोनेवाले, नहीं, नहीं असाध्यको साधकर दिखानेवाले ये। शिवाजीने स्वराज्य मंस्यापित करके दिखा दिया, तुकारामजीने मगवानको प्रत्यक्ष किया। तुकारामजीने छूरबीर बननेका उपदेश करते हुए सिपाहीवानेके अभंग कहे। तुकारामजीने शिष्य और शिवाजीके सैनिक, धर्मवीर और रणवीर दोनोंको उपदेश किया है। उस उपदेशका महत्त्वपूर्ण अंश नीचे देने हैं। मर्मक हसका मर्म जानेंगे।

सिपाहीवानेके साथ रिखान्तपर आरूढ़ हो बीर बनो । वीरोंकी गाया विक्तमें भारो । त्रिपाही बने बिना प्रजा-पीइनका अन्त नहीं होगा और प्रजाको सुख नहीं होगा । प्राण-दानमें उदार सिपाही बनोः सिपाहियोंकी कुछळ-केमका सब भार खामीपर है । तिपाहीपनके सुखसे जो कोरा ही रहा उसका जीवन व्यर्थ है, उसके जीवनको पिकार है ! तुका कहता है, एक क्षणमें सब बात हो जाती है, फिर निमाहीके सुखका कोई अन्त नहीं ।'

'दनादन गोलियाँ लग रही हैं, नाजों-पर-नाण आकर गिर रहे हैं, यह सब बह सह लेता है और ऐसी मूसलाधार वृष्टि करता है कि जिसका कोई परिमाण ही नहीं। स्वामी और उनका कार्य ही सामने दिखायी दे रहा है। उस युद्धकी द्योमा ही कुछ और है! जो धूर और बीर सिपाही हैं वे ऐसे युद्धमें अंदर और नाहर नड़ा सुख लूटते हैं।

'सिपाहियोंको चाहिये कि आत्मरक्षा करें, परकीयोंको खूटें, उनका सर्वेख'ं छीन छैं। अपने ऊपर चोट न आने दें, धात्रुको अपना पता भी न स्थाने दें। ' ऐसा जो तिपाही होता है, दुनिया उसे अपना नाथ मानती है। तुका कहता है, ऐसे जिसके मिपाही हैं वही तीनों लोकोंका अमित पराक्रमी सेनानायक है। ंसिपाहियोंने ही परकीयोंका वल तोड़कर पय चलने योग्य बना दिया। परकीयोंकी छावनियाँ अपने हायमें कर लीं और वहाँ अपने आदमी तैनात किये। जो लोग रास्ता छोड़कर चलते हैं उन्हें ये सिपाही मार देते हैं जिसमें दूसरोंको शिक्षा मिले। तुका कहता है, ये सिपाही विश्वास किये विश्वको सुख दिये चलते हैं।

(जो सिपाइी तनको तृण और सुवर्णको पाषाणके बराबर समझता है उससे उसके स्वामी भिन्न नहीं हैं । विश्वासके विना सिपाइीका कोई मूस्य नहीं।"

'प्राणीपर खेलनेकी उदारता जिन सिपाहियों में है वे ही सिपाही सोहते हैं और उनके बीचमें उनके नायक मुक्कटमणिसे घोमा पाते हैं। मीहओंकी तो कुछ बात ही नहीं है, जहाँ नहीं मरे पड़े हैं। उनके आने-जानेका ताँता लगा ही हुआ है। कहींसे मी वह नहीं हुटता है।'

•एक ही स्वामी हैं, उन्हींके सब निपाही हैं; जो जितना यहा योदा हो उतना ही अधिक उसका मूल्य है। तुका कहता है, मरनेवाले तो सभी हैं, पर मरनेसे बरना वेपानी होना है, मूल्य जो कुछ है वह निर्मयताके पानीका है।'

'असक सिपाही ही सिपाही को पहचानता है उसमें एक ही खामीके किये आदर और निष्ठा होती है। पेटके लिये जो हिपयार बॉघते हैं वे तो पैले कपड़ोंको दोनेवाले गये हैं। जातिका जो असल है वह मारना और बचाना जानता है। वह क्या परकीयोंको अपना अस्तिल सौंप देगा ! तुका कहता है, हम उन्हें देवता मानकर बन्दन करेंगे जो वैधे हुए हों, उनके अक्षण हम जानते हैं।' ऐसी ओजमरी वाणीचे तुकारामजीने भगवद्गक्तोंको और स्वराज्य-भक्तोंको, कण्डीचारी वारकरियोंको और तलवारचारी रणरिङ्गयोंको एक साथ ही उपदेश किया है। सचा बीर कीन है—सचा भगवद्गक्त कीन है और सचा राष्ट्रभक्त कीन है ! इन्होंकी पहचान, इन्होंके स्वक्षण इन अभंगों-में बड़ी खूबीके साथ बताये गये हैं।

इस प्रसङ्गके अविश्क्ति अन्यत्र भी तुकायमजीके अभंगोंमें वीरश्रीके अनेक उद्वार हैं—

(जो शूर-वीर है वही द्वायका कीशल—मारना और बचाना जानता है। दूसरोंको यह क्या बताया जाय है तुका कहता है, शूरवीर बनो या मजुरी करके पेट भरो और आरामने सो जाओ।'

समर्थ रामदास स्वामीने भी कहा है कि, 'बिसे प्राणका मय हो वह क्षात्रकर्म न करे, किसी उपायसे अरना पेट भरा करे।' यदि कमी कहना-सगदना हो तो सरदारका ही समना करे, भगोड़ोंके पीछे न पढ़े—

'यदि खड़ना ही हुआ तो पहले यह समझो कि, बीव कर ही क्या सकता है ! भयको तो सामने आने ही मत दो । प्राणपणसे छड़ो, और कोई बात चित्तमें छिपाये न रहो । भीर बनकर मत खीयो—ऐसे खीनेसे तो मरना अच्छा । तुका कहता है, शूर बनो, कालसे काळ बनकर छड़ो ।?

कुछ अतिरिक्त बुद्धिवाओंने तुकाराम महाराजको 'अकर्मण्य और भीक' कहकर अपने ही ऊपर अपना थ्क गिरानेका-सा उपहासास्यद दुस्साहर किया है।

# १२ संतोंको भीरु आदि कहनेवालोंकी मुर्खता

उत्पर तुकारामजीके सिपाहीबानेके जो अर्भग दिये हैं उनसे अधिक रपष्ट और निर्मीक और उष्प्रबढ़ तेज दूसरे किसके उपदेशमें प्रकट हुआ है ! ऐसी मेशगर्जना-सी गम्भीर, आकाश-सी निर्मक, सूर्य-सी तेजस्तिनी बाजीसे उन्होंने जो उपदेश किया है वह अत्यन्त स्पष्ट, निघडक और प्रभा-बोत्पादक है। भगवान्की गृहार करनेमें, संतोंके गुण गानेमें, नामकी महिमा बतानेमें, टारिमकोंका भण्डाफोड करनेमें और विविध प्रकारके लोगोंको उपदेश करनेमें उनकी वाणीसे जो तेज निकलता है वही तेज इस राजकारणविषयक उपदेशमें भी है। और यह उपदेश उन्होंने किसी एकान्त स्थानमें बैठकर चुपके-से नहीं किया है बल्कि हरि-कीर्तनकी भरी सभामें किया है और उन उन्नीस वर्षके यवक वीर शिवाजी और उनके साथियोंको किया है, जिन्होंने अभी-अभी स्वराज्य-संस्थापनके महान उद्योगपर्वका आरम्भमात्र किया था। जिन तकाराम महाराजका सारा जीवन 'रात-दिन अन्तर्बाह्य जगत और मनसे युद्ध करते? और उनपर अपना स्वामित्व स्यापित करते बीता। परस्त्रीमात्रको जिन्होंने माता माना और सत्त्वहरण करने आयी हुई अप्सराको 'माता रखुमाई' कहकर विदा किया, जिन्होंने राजाकी ओरसे भेंटमें आये हए बहुमुख्य रहनोंको शोमांससमान' द्रव्य कह-कर लौटा दिया। रामेश्वर मह-जैसे दिगाज विद्वानको जिनके आध्यात्मक तेज़के सामने बारह ही दिनमें नतमस्तक होकर अपना आपा सटाके लिये भूला देना पढ़ा, शिववा कासार-से धन-लोभीको जिन्होंने एक सप्ताहमें कीर्ननरंगमें ऐसा रॅंग बाला कि उसने साग है पन परिचारा कर नैरास्य ले लिया; शिवाजी महाराज-जैवे परम तेजस्वी, परम पराक्रमी महाप्रविको जिन्होंने अपनी अन्तर्बाह्य एकता और विश्वद्ध सिद्ध प्रबोध बाणीसे भक्ति-भावसमुखासका आनन्द दिलाकर उसपर उनसे तत्य कराया । जिन्होंने स्वयं परमात्माको निर्गणसे सगुण साकार बननेको विवश किया और तीन सी वर्षसे लाखों जीवोंके इदयोंपर जिनका प्रभाव अखण्डरूपसे प्रवाहित बोता और उन हृदयोंको परम प्रसाद देता चला जा रहा है उन तकारामजीकी वाणी वीर्यवती न होगी तो और किसकी होगी ? वह बाजी बीर्यवती तेजस्विनी अभयभरदायिनी है। पर इसमें आश्चर्यकी कोई बात

नहीं । जैसे वीरशिरोमणि तकाराम, वैसी ही वीर्यशास्त्रिनी उनकी अभंग-वाणी। आश्चर्य तो इस बातका है कि, ऐसे तेज:पुख परम पुरुषार्थी महा-पुरुषको तथा तत्त्वस्य और तद्गरस्थानीय श्रीज्ञानेश्वरः, एकनाथादि सिद्ध महापुरुषों और महात्माओं तथा तारे वारकरी सम्प्रदायको कुछ आधुनिक ढंगके 'देशभक्तों'ने 'अकर्मण्य, भीर, राष्ट्रके किसी कामके खायक नहीं, राष्ट्रकी हानि करनेवाले आदि दष्ट विशेषणोंसे विद्वप करके अपनी बुद्धिकी बड़ी सराहना की है। और दुःख इस बातका है कि इनके इस उच्छक्कल बुद्धिचाञ्चल्यसे अनेक नवयुवकोंका बुद्धिमेद हो जाता है! संतोंकी निन्दा भगवानको प्रिय नहीं होती और समाजके लिये प्रयक्त नहीं होती । श्रीजानेश्वरः एकनायः तकारामादि वारकरी सम्प्रदायने इन नयी रोशनीवालोंका जाने क्या विगाडा है। देशमक्तोंके सम्प्रदायको इस प्रकार संतोंकी निन्दाः संतोंका विरोध और धर्मका उच्छेद सुक्ते, यह बहुत ही बुरा है। भारत-बारियोंके हृदयोंपर संतोंका इतना गहरा प्रभाव पढ़ा हुआ है कि उसके सामने कोई निन्दा, विरोध और उच्छेदका दुस्साइस ठहर ही नहीं सकता । यदि भारतीय साहित्यमेंसे संतोंकी वाणी अलग कर दी जाय-यदि महाराष्ट्रके साहित्यसे ज्ञानेस्वर, एकनाय, तकाराम या हिन्दी-साहित्यसे सर, तखरी, कबीर आदिकी वाणी अकग कर दी जाय तो इन साहित्योंमें रह ही क्या आयगा ! श्रीज्ञानेस्वर, एकनाय, तकाराम आदि संतींने महाराष्ट्रमें धर्मको जगानेका प्रचण्ड कार्य किया, राष्ट्रकी मनोभूमि शुद्ध कर दी, क्षेगोंको बर्म, नीति और सदाचारके पाठ पढाये, विबर्मी राजसत्तासे पददक्षित अचेत कनताको धर्मकी सञ्जीवनीते चैतन्य किया, वैदिक धर्मकी रक्षा की। वडी ही कठिन परिस्थितिमें हिन्द-धर्म और हिन्द-समाजको सँभासा और पासन किया, मराठी भाषाका वैभव वृद्धिगत किया, अपने उज्ज्बक चरित्र और दिव्य प्रबोध-शक्तिले महाराष्ट्रमें नवबीवनका सञ्चार

किया और इसीसे श्रीशिवाजी महाराज स्वराज्य-संस्थापनमें समर्थ हए। सर्यप्रकाशके समान देदोप्यमान इस घटनापरम्पराको देखते हुए भी जो लोग पाश्चारवींकी देशप्रेमसम्बन्धी कल्पनासे गमराह होकर इन लोककल्याण-कारी संतोंकी अवहेलना करते हैं। उन्हें क्या कहा जाय ! मनोजयके मर्तिमान आकार, निश्चयके मेक, ज्ञान और वैराग्यके सागर, लोककल्याणके अवतार, अखिल महाराष्ट्रके लिये माता-पितासे भी अधिक पूज्य, लोक-हस्याणकी उच्छा करनेवाले जिनके चरणोंके पास बैठकर आजीर्बाट पाकर बलवान बनें ऐसे महामहिम ईश्वरतस्य सिद्ध महात्माओंको 'अकर्मण्य और भीड़' और 'राष्ट्रका मनोबल नष्ट करनेवाले' कहकर उनकी निन्दा करतेवाले आत्मधाती जीव कम-से-कम इतना तो करें कि पहले उनके सब प्रन्य पढ जायें । इन लोगोंका यह ध्यान है कि राष्ट्रको इन संतोंने तप्र ही कर बाला था। पर रामदासने आकर राष्ट्रको उवार खिया। समर्थ रामदास स्वामीकी स्तृति किसको प्रिय न होगी ! जितनी करो थोडी है। पर इसके लिये यह आवश्यक नहीं कि अन्य संतोंकी निन्दा की जाय । शिवाजीको समर्थ रामदास बरद और सहाय हए, यह तो स्पष्ट ही है। पर समझनेकी बात यह है कि स्वराज्य-साधनके काममें शिवाजी महाराजको बो पराक्रमी, न्यायवान्, सदाचारसम्पन्न, दृदनिश्चयी और शीखवान साथी और सेवड मिले, जिन्होंने राष्ट्रकार्य साधनेके लिये अपना सर्वस्व शिवाजीके इंडेपर न्योछावर कर दिया वे सम्बरित्र बीर एकनाय, तकारामादि संतोंकी सञ्जीवनी वाणीरे नवजीवन पाये हुए महाराष्ट्रोंमेंसे ही मिले या ये सब आसमानसे टपक पडे ! संतोंने महाराष्ट्रको यदि भीव बनाया था तो तकारामजीकी मेघगर्जनाचे निनादित महाराष्ट्रकी गिरिकन्दराओं में ही शिवाजीको अपने प्यारे मावले सैनिक मिले ये या उन्हें उन्होंने कहींसे पारसक्ते मेंगवाबा था ! इतिहास तो मक्तकण्ठसे यह स्वीका (करता है कि इन पहाडोंमें रहनेवाले कहर, ईमानदार और शरबीर मावखांसे

एकनित्र सहायता और सेवा पाकर ही जिलाजी स्वराज्य स्थापित कर सके। मावले प्राय: किसान होते हैं और सब देशोंके किसानोंके समान इन्हें भी लावनियाँ और 'पोवाडे' गानेका शौक होता है। आज भी जाकर कोई मावलोंके प्रदेशमें घूम आवे तो उसे यह मालूम होगा कि तुकाशम महाराजके अभंग परम्यासे गाते हुए अवनक वे चढे आये हैं। माबर्जिका जो कुछ धर्म-सम्बन्धी ज्ञान है वह तुकारामके नाम और अभंगोंका स्मरणमात्र है । उनका सम्पूर्ण माहित्य इतना हो है । शिशाबोंके मावलोंके बारह जिन्ने एक-इनरेमें मिन्ने हर हैं और एकने ही बने हिए हैं । तानाजी मालुसरेके इतिहासप्रसिद्ध शेलार मामा देहसे हेद कोलपर शेलारवाडीमें डी रहा करते थे । पीछे शिवाजीके सफेदपीश सिपाहियोंपर समर्थ रामदासकी बाक जमी। इसमें कोई सन्देह नहीं। पर इसके पूर्व मावलोंको धर्मा नीति। व्यवहारकी अमोघ शिक्षा तकारामजीके हरि-कीर्तनों से प्राप्त हुई थी, इसे कोई अस्वीकार नहीं कर सकता। मनुष्यनमात्र विराट पुरुष है और विराट वने हर महानाके सिवा उसे और कोई हिला-इला नहीं सकता। यह ऐरे-गैरे नत्थ-खेरीका काम नहीं है । कलिकालके प्रभावसे राष्ट्रपर धर्मग्लानिकी घटा बीच-बीचमें विर आया करती है और ऐसे समय लोग शक्तिहीन, दर्वल, काप्रवन्से बन जाते हैं, पर धर्मरक्षाके निमित्त जब महापुरुष अवतीर्ण होते हैं तब यह घटा छिन्नि भिन्न होकर नर हो जाती है। महापुरुगोंके प्रभावते राष्ट्रमें सब प्रकारके पुरुषायीं पुरुष उत्पन्न होते हैं और राष्ट्रकी सर्वोगीण उन्नति होती है। समाजके लिये, इह-रालोकमें मंतींके सिवा और कोई तारनेवाला नहीं । संतोंके नेतृस्व और कृपाशीर्वादके विना राजकीय उद्योग ताइके पत्तीका-सा खेल हो जाता है ! उसका कोई मुख्य या महत्व नहीं ! समर्थ रामदास स्वामीने भी तो यही कहा है कि 'यहिलें तें हरिकथा-निरूपण । दमरें तें राजकारण' (पहले हरिभजन और तब राजशक्तिमाधन )।

साधु संतोंपर यह आक्षेप किया जाता है कि इन लोगोंने संसारको 'मिथ्या और नाहाबान' कहा, इससे लोग अकर्मेण्य बन गये; पर ऐसा आक्षेप करने-बार्लेसे यह पूछना चाहिये कि क्या समर्थ रामदास स्वामीने संसारको ·सत्य और अविनाशी' कहा है ! यदि नहीं तो तकाराम या अन्य संतीने कौन-सी मिथ्या और विनाशकी बात कही ! भगवान श्रीकृष्णने भी तो यही कहा है कि, 'अनित्यमसलं लोकमिमं प्राप्य भजला माम् ॥' वेद और ज्ञास्त क्या बतलाते हैं और अपना अनुभव भी आखिर क्या है यह भी तो देख लो। सब्चे देशभक्त श्रीशियाजी महाराज संतींके तेज और बलको समझते थे और उनके चरणोंमें लीन रहते थे । राजशक्तिसाधन यदि धर्म-विवेकको छोडकर चलेगा तो दर-दर भटककर अन्तर्मे सिर पटककर रह जायगा । राजम आन्दोलनोंके थपेडे खाकर हताश होनेके बाद जब पूर्ण निराशा राष्ट्रको घेर लेती है तब राष्ट्र ईश्वर, धर्म और साध-संतोंकी और शकता है, तब उसे ठीक रास्ता मिलता है, सचा साचिक प्रेम, वन्ध-बान्धबोंका ऐक्य और आत्मरतिका तेज तथा धर्मका बल प्राप्त होता है और राष्ट्र अपने उद्योगमें यशस्त्री होता है। जब समाज धर्म-कर्म-रहित, विवेकहीन और मद बन जाता है तब उसमें सर्वत्र गंदगी ही फैल जाती है, सामान्य बुँदा-बाँदीसे वह नहीं धूल जाती, उसके लिये मसलाधार वर्षाकी ही आवश्यकता होती है । शानेश्वर, एकनाय, तुकाराम और रामदास अपने मेघगर्जनसे सारे समाजको हिला झालते हैं। उनकी मेपबृष्टिसे समाजकी सारी गंदगी वह जाती है और कुएँ, नदी, नाले पानीसे भर जाते हैं; पथरीली जमीनको छोड़कर शेष भूमि भोगती है और ऐसी उपजाऊ भूमिमेंसे शिवाजी-जैसे कुशल और समर्थ कृषक चाहे जो अन उपजा लेते हैं और सम्पूर्ण राष्ट्र सखी और समृद्ध 'आनन्द-बनभवन' में परिणत हो जाता है। महाराष्ट्रको ऐसी समृद्धि तकारामजीके प्रयाणके प्रधात बीस-बाईस वर्षके भीतर ही प्राप्त हुई। उस सख-समृद्धिको

देखकर भूमिकी और उसे कमानेवालोंकी, खेतोंकी हरियालीकी, उस अन्नप्रजुरताकी तथा उसे भोगनेवालोंके सौभाग्यकी चाहे जितनी प्रशंसा कीजिये, वह उचित ही है और उसमें सभी सहमत हैं। पर प्रेमसे इतनी ही विनय और है कि उस आनन्दमें भेषके उपकारको न भूलें। हताश, परवश, घर्मशून्य बने हुए महाराष्ट्रमें उस भेषतृष्टिके होते ही दीन, दरिद्र दुलिया महाराष्ट्र 'आनन्दबनभुवन' हो गया। उस आनन्दबनभुवनका माहारम्य हम श्रीसमर्थ रामदास खामीके ही मेघगर्जनसे सुनकर हस भेषसंघातको विनम्नभावसे बन्दन करें। श्रीश्वावाजी महाराजके राज्याभिषेक-का परम मञ्जलमय शुभ कार्य सुसम्पन्न होनेके पश्चात् समर्थ रामदास खामीने यहे आनन्दके साथ कहा—

प्यह देश अय आनन्दवनमुवन बन गया । स्नान-सन्ध्या, जय-तप, अनुशानके लिये पवित्र उदक्की अय कोई कमी न रही । जो लिखा सो ही हुआ, बढ़ा आनन्द हो गया, अब प्रेम इस आनन्दवनमुवनमें दिन दूना, रात चौगुना बदता जायगा । पालण्ड और विद्रोहका अन्त हो गया, शुद्ध अध्यास्म बद्गा, राम ही कर्ता और राम ही मोक्ता इस आनन्दवनमुवनके हो गये । मगवान् और भक्त एक हो गये, सब जीवोंका मिलन हुआ और सब जीव इम आनन्दवनमुवनको पाकर सन्तुष्ट हुए । स्वांकी रामगङ्गा जहाँ आकर बहने लगीं, ऐते इस आनन्दवनमुवन तीर्य-की उपमा किस तीर्यसे दो जाय ! स्वचमेंके मागमें जो विष्म थे वे सब दूर हो गये । मगवान्ने स्वयं कितने ही कुटिल खल-कामियोंको उठाकर पटक दिया, कितनोंको मसल डाला और कितनोंको काट मी डाला । समी पापी खतम हुए, हिन्दुस्थान दनदनाकर आगे बढ़ा, अय आनन्दवनमुवनमें भकोंकी बय और अमकोंकी क्षय हुई । मगवान्के द्रोही गख गये, माग गये, मर गये, निकाल बाहर किये गये । पृथ्वी पावन हो गयी और जो आनन्दवनमुवन या वह आनन्दवनमुवन हो गया ।

# तेरहवाँ अध्याय

# चातक-मण्डल

पिपासाक्षामकण्टेन याचितं चारतु पक्षिणा। नवमेत्रीजिसता चास्य धारा निपतिता मुखे॥

# तुकारामजीके मुख्य शिष्य

तुकाराम महाराजने स्वयं गुरु चननेकी कभी इच्छा नहीं की ।
मेघदृष्टि-से उपदेश किया करते थे। तथापि मेघकी ओर अनन्यगतिक
होकर देखनेवाले चातक नागयणकी सृष्टिमें उत्पन्न हुआ ही करते हैं।
इसमें मेघकी इच्छा-अनिच्छाकी कोई बात नहीं। तुकारामजीका कीर्तन
सहलों ओता सुना करते थे, सुनकर सुली होते थे और फिर तुरंत अपने
पुराने अभ्यासको लीट भी जाते थे; परन्तु इनमें अनेक ऐसे भी थे
जिन्होंने मन, वचन, कर्मसे तुकारामजीका अनुसरण भी किया। ऐसे
यहभागी जीवोंके पावन नामों और उनके पुण्य चरित्रोंका इस अध्यायमें
दर्शन करें।

देहू ग्राममें एक पुराने संग्रहमें तुकारामजीके प्रधान-प्रधान शिष्योंके नाम एक साथ लिखे हुए मिले हैं—-१-निलोबाराय पिंपलनेरकर, २-रामेश्वर भट्ट वांघोलीकर, ३-राङ्गाराम मवाल कडूसकर, ४-महादजी पन्त कुळकणीं देहूकर, ५-कोंडो पन्त लोहोकरे, ६-मालजी साटे येलेवाडोकर, ७-गवर शेटवाणी सुदुवेकर, ८-मस्हार पन्त कुक्कणीं चिललीकर, ९-आंवाजी पन्त लोहगाँवकर, १०-कान्होश बन्धु देहूकर, ११-सन्ताजी जगनाडे तळेगाँवकर, १२-कोंड पाटील लोहगाँवकर, १३-नावजी माळी लोहगाँवकर और १४-शिवश कासार लोहगाँवकर।

ये चौदह नाम हैं। इनमें सबसे पहला नाम निलोबाराय ( या निलाबी राय ) का है । यह नामोल्डेख इसलिये नहीं हुआ है कि तकारामजीके साथ करताल बजानेवालोंमें यह रहे हों बल्कि इसलिये हुआ है कि तकारामजीके शिप्योंमें यही सबसे बढकर हुए । इन १४ शिष्योंमें ७ ब्राह्मण थे और ७ अन्य वर्णोंके । यह जो कभी-कभी सननेमें आता है कि 'ब्राह्मणॉने तकारामजीको सताया' सो ब्राह्मणशिष्योंके इन नामोंसे व्यर्थ-पा ही जान पडता है। यह भेद-भाव बारकरी-पम्प्रदायमें तो कभी या ही नहीं । तकारामजीकी छत्रछायामें सभी शिष्य भगवत्कथामृत-पानमें ही मस्त रहते थे और जनका परहार प्रेम भी अवर्णनीय था । निलानीको छांड शेप तेरह शिष्य पूना प्रान्तके ही अधिवासी और देहकी पश्चकोशीके हो भीतरके थे। कान्हीना बन्ध और मालजी गाडे जैनाई तो घरके ही आदमी थे। इन चौटह शिध्योंके अतिरिक्त कचेश्वर ब्रह्मे तथा विहणाबाईका हाल इघर दस वरोंके अंदर ही मालूम हुआ है, इसलिये इस अध्यायमें इनका भी समावेश होना चाहिये । पहले तेरह शिष्योंकी वार्ता सुनें । तेरहमें चार लोहगाँवके हैं। लोहगाँवमें तुकारामजीका निहाल या और वहाँके लोग तकारामजीको बहुत प्यार भी करते थे इसलिये पहुने तेरह शिष्योंका परिचय प्राप्तकर पीछे लाइगाँवको चलेंगे । और इसके बाद कचेश्वर और वहिणाबाईके दर्शन करेंगे और अन्तर्मे निलाजी रायका चरित्र देखेंगे । इन सोलह शिष्योंमेंसे निलाजी रायः कान्हजी और बहिणाबाईके अभंग मौजर हैं: रामेश्वर भड़के भी चार अभंग और दो आरतियाँ हैं।

## १ महादजी पन्त

यह देहके ज्योतियी कुलकर्णी थे, तुकारामजीके आरम्भरे ही परम-मक्त थे। तुकारामजीके घरानेके साथ इनके घरानेका स्नेह पहलेहीसे चला आता था। तकाराम महाराजके ग्रहप्रपञ्चकी चिन्ता इन्हींको अधिक रहती थी, जिजाबाईको समय-समयपर अलादि और द्रव्यादि देकर यह उनकी मदद करते थे, उनकी खबर रखते थे और आपत्ति-कालमें सहाय होते थे। महाद भी वन्तका यह सारा व्यवहार घरके बहे-बढोंका-सा था । इन्द्रायणीके तटपर जहाँ देवीकी अनेक मर्तियाँ एक साथ हैं। वहाँ तकारामजी भजन करते ये और भजनमें खबलीन हो जाते थे। एक बार पड़ीसका एक किसान तकारामजीको अपने खेतकी रखवालीके लिये बैटाकर किसी कामसे एक दूसरे गाँवमें गया। तुकारामजीको अपने तनकी सुधि तो रहती ही नहीं थी, भजनमें ही रमे रहते थे, चिड़ियाँ आकर दाना चगने लगतीं तो इन्हें तो उनमें नारायणकी मुर्तियाँ दिखायी देती थीं, इससे पक्षी भी निश्चिन्त प्रसन्नताके साथ खेत चुग जाते, वे हाथ जोड़े ही बैठे रहते ! वह किसान इस रखवालीके बदले आधा मन अनाज देनेकी बात तकारामजीसे कह गया था, पर वह जब लौटकर आया तो सब बाल खाली, एकमें भी दाना नहीं । मारे कोषके हाथ-पैर पटकता हुआ वह पञ्चोंके पास गया । पर पत्र जब देखनेके लिये खेतपर आये तब सारा दृश्य ही उलट गया । जहाँ एक भी दाना नहीं या, वहाँ दो सौ मन अनाज निकला । प्रज्ञोंने सौ मन अनाज तुकारामजीको दिलाया । पर तुकारामजीने आधे मनसे अधिक लेना अस्वीकार किया । तब लोगोंके कहनेसे महादजी पन्तने उस अन्त-राशिको अपने घरमें रखवा लिया और श्रीविद्वल-मन्दिरके जीगोंद्वारके काममें उसे सचाइंके साथ खर्च किया।

#### २ गङ्गाराम मवाल

यह तुकारामजीके कीर्तनमें ध्रुवपद अलापते थे । तुकारामजीके यही

पहले प्रवपदी थे। यही तुकारामजीके एक मुख्य लेखक भी थे। प्रधान लेखक दो थे, एक यह और दूसरे सन्ताजी तेली चाकणकर । गङ्गाराम मबाल बत्सगोत्री यजवेंटी ब्राह्मण ये और टाभाडेतले गाँवमें रहते थे । इनके पिताका नाम नाभाजी था । यह सराफीका काम करते थे। और सम्पन्न थे । स्वभावते बढे सारिवक, शान्त, सहिष्णु और प्रेमी थे । इनका कुल-नाम महाजन या । इनके मृद सौम्य खभावके कारण तकारामजी इन्हें विनोदसे 'मवाख' ( नरम ) कहा करते थे । गोपालबुवाने इनके अन्तः-करणको भोमसे भी मलायम' कहकर इनका वर्णन किया है, गङ्गारामजीकी तरह ही सन्ताजी तेलीका भी स्वभाव था । स्वभाव दोनोंका मिलता था। इससे दोनों एक दसरेके वह प्रेमी भी थे। ऐसे प्रेमी, ऐसे नैष्टिक और ऐसे दुराशारहित धुवरदिये-श्रेममें मस्त होकर नाचनेवाले मञ्जूल खरसे स्वर-में-स्वर मिलानेवाले और तन-मनसे तुकारामजीका अनुगमन करनेवाले. तकारामजीके पीछे खडे रहकर उनके भजनकी टेक या स्थायी पद गानेवाले भ्रवपदिये-थे, इससे तुकारामजीके कीर्तनमें रंगदेवता नाच उठते थे और श्रीताओंपर बड़ा अद्भुत प्रभाव पड़ता था। इन गङ्गाराम नरमके वंश्वज आज भी पूना और कड़समें मीजूद हैं । पहले-पहल तकारामनीसे इनका साक्षात् भामनाय पर्वतगर हुआ । गङ्गाराम नरम अपनी खोयी हुई भैंसको देंदते-देंदते वहाँ पहँचे थे। तकारामजी उस समय भजनके आनन्दमें थे। इन्हें देखकर उनके मुँहसे एक बात निकल गयी। उन्होंने कहा, 'जाओ, घर लौट जाओ, भैंस तो तुम्हारे घरमें ही बँधी है।' यह लौटे, घर पहुँच-कर देखते हैं कि सचमूच ही भैंस वॅभी खड़ी है। चार दिनसे उंसका पता नहीं या, ढुँढते-ढूँढते गङ्गाराम हैरान हो गये, आज वह भैंस आप ही लौट आयी । गञ्जारामने इसे उस साधके वचनका ही प्रभाव जाना । उनका यह शान अन्यया भी नहीं या । कारण, साधुओंके सहज बचनोंमें ऐसी ही कियासिद्धि होती है। गङ्गारामने दूसरे ही दिन उत्तम भोजन तैयार कराया

और एक धालमें पुरण-पूरी आदि सब पदार्थ सजाकर रखे और उस थालको सिरपर रखकर वह भामनाथ पर्वतपर तकारामजीके समीप ले गये। तुकारामजीके सामने थाल रखकर उनकी चरण-वन्दना की और भोजन पानेकी बड़ी दीनतासे विनती की । तकारामजीने इनके निष्कपट स्नेहकी जानकर भोजन किया ! पर ऐसी उपाधि बढनेकी आशङ्काले वह कुछ ही दिन बाद उन स्थानको छोडकर भण्डारा पर्वतपर चले गये । गङ्गारामजीके चित्तपर तो तुकारामजीकी मूर्ति खिन गयी। और वह मण्डारा पर्वतपर भी तुकारामजीके पाम जाने-आने लगे । यह समागम अब इतना बढा कि तुकारामजीके समीर दो आदमी सदा ही छाया-से रहने लगे-एक गङ्गाराम और दूसरे सन्ताजी! तुकारावजीकी छायाकी यह युगल-जोडी ही थी। तकारामजीको माघ शक्का दशमीके दिन गरूपदेश हुआ था । इस निभित्त त्कारामजीते अनुमति लेकर गङ्गारामजी कडलमें इस दिन आनन्दोत्सव मनाने लगे । यह उत्पव गङ्गारामजीके वंद्याज अभीतक बढ़े ठाटके साथ पंद्रह दिनतक लगातार किया करते हैं। इन उत्सबके दिनोंमें उनके यहाँ अशीच या वृद्धि नहीं होती और किमी बच्चेको माता भी नहीं निकलती । अभीतक यही मान्यता चली आयी है और मवालवंशज इसे तुकागमजीका प्रसाद मानते हैं । राङ्गारामके पुत्रका नाम विद्वल या । इनके दंशमें रामकृष्ण नामके कोई महाःमा भी हुए, जो परमहंस-बृत्तिसे पण्डरपुरमें रद्वा करते थे।

### ३ सन्ताजी तेली

इनका कुछ हाल तो जपर आ ही जुका है। यह चाकणके रहनेवाले, कुछ-नाम इनका छोनवणे। इनके पुत्रका नाम बालाती। इनके बंद्याज तलेगाँवमें मौजूद हैं। सन्ताजीके हायकी लिखी हुई तुकारामजीके असंगों-की बहियाँ तलेगाँवमें हैं। कहते हैं तुकारामजी और सन्ताजीके बीच यह हापय-प्रतिशा भी कि हम दोनोंमेले जिसकी मृत्यु पहले हो उसे जो जीवित रहे वह मिट्टी दे। तुकारामजी तो मरे नहीं, अहस्य हुए। उनके अहस्य होनेके कई वर्ष बाद सन्ताजीका चीला छूटा। उनके घरके लोग उन्हें मिट्टी देने लगे पर कितनी भी मिट्टी दी तो भी सन्ताजीका भुँह मिट्टीसे नहीं तोपा जा सका, यह मिट्टीके ऊपर खुला ही रहा। किसी तरह भुँह नहीं तोपा गया, तय मध्यरात्रिके समय उस स्थानमें तुकारामजी स्वयं प्रकट हुए और उन्होंने अपने हाथसे मिट्टी दी, तब भिट्टी देनेका काम पूरा हुआ। उस अवनरपर सन्ताजीके पुत्र बालाजीको तुकारामजीने तेरह अभंग दिये। उसमेंसे एकका माव इस क्षकार है—

भौओं को चराते हुए मैंने जो बचन दिया था उससे मुझे एक तेलीके लिये आना पड़ा। तीन मुद्धी मिट्टी देनेमे उसका मुँह तुरा। (यह तो बाहरी बात है, असलमें ) तुका कहता है, मैं हसे विष्णुलोकमें लिवा जानेके लिये आया हूँ।

सन्तःजीकी समाधि भण्डार्ग पर्वतके नीचे सुदुभ्यर नामक प्राममें है। प्र रावर सेठ बनिया

यह कर्णाटकके लिङ्गायत विनया सुदुम्बरमें रहते थे। बहे मास्विक
थे। तुकारामजीके महाप्रयाणके पश्चात् इनकी देह छूटी। मृत्युके पूर्व
इन्होंने रामेश्वर भट्ट और कान्हजीको अपने समीर बुळा लिखा था और
उनके मुख्ये तुकारामजीके अभंग सुनते हुए इन्होंने देहत्याग किया।
उस समय तुकारामजीके रूपकी ओर इनकी ऐसी ली लग गरी थी कि अन्त
समयमें तुकारामजी प्रकट हुए। इन्होंने अपने हाथसे तुकारामजीको ललाटमें
चन्दन लेपन किया और गलेमें फूलोंका हार डाला। तुकारामजीको और
किसीने नहीं देला पर सबने अधरमें हार लटका हुआ देला और तुकारानजीके नामकी जयम्बीन की, उसी ध्वनिमें मिलकर गबर सेठके माण
चले गये।

### ५ मालजी

यह तुकारामजीके जँवाई याने उनकी कन्या भागीरवीके पति थे। पति-पत्नी दोनोंकी ही तुकारामजीपर बड़ी भक्ति थी। तुकारामजीने मालजी-को नित्य-पाठके लिये गीताकी पोषी दी थी।

# ६ तुकामाई कान्हजी

तु काराम नीके भाई कान्हजी पहले तुकारामजीके बाँट-वस्तरा कराके अलग हो गये थे, पर पीछे इनके हृदयपर तुकारामजीका प्रभाव पड़ा और यह तुकाराम नीकी धारणमें आकर शिष्य बने । यह तुकाराम कि कर्छाने लगे । तुकाराम के अभंगों की प्यापा में इनके भी अनेक उत्तम अभंग हैं । तुकारामजीके महाप्रयाणपर इन्होंने जो विल्ञाप किया है और भगवान को जो स्वी-स्वोटी सुनायी है उस विषयके अभंग तो वहे ही करणारसपूर्ण हैं ।

## ७ मल्हार पन्त चिखलीकर

यह भी तुकारामजीके बड़े नियमनिष्ठ भक्त थे और कीर्तनमें करताल बजाते थे।

# ८ कोंडो पन्त लोहोकरे

यह भी ध्रुवपद गाया करते थे। एक बार इन्होंने तुकारामजीयर अपनी यह इच्छा प्रकट की कि मैं काशीयात्राको जाना चाहता हूँ, आपके अनेक धनी-मानी भक्त हैं, उनसे दुछ कह दीजियेगा तो मैं आरामसे पहुँच जाऊँगा। तुकारामजीने बात सुनी और अपने आसनके नीचेसे एक अधर्फी निकालकर उनके हायपर रखी और कहा कि यह छो, इसे मैंजाकर जरूरी सामान छिया करो, पर जो भी खर्च करो एक पैसा रोकड़ जमा रखो, इससे उसी पेनेझे दूसरे दिन अश्वर्मी वन जाया करेगी। कोंडो पन्तने यह कुत्हलके साथ वह अश्वर्मी अपनी टेंटमें खोंसी और वहाँसे विदा

लेकर उसी दिन उसका चमत्कार आजमाया। पैसेकी अश्चर्षी वन जाती है, यह प्रत्यक्ष देलकर उनके कुत्हलका ठिकाना न रहा । तुकारामजीने उनसे यह कह रला या कि यह बात और किसीसे न कहना। अस्तु। तुकारामजीने उनके साथ काशीमें तीन अभंग मेजे थे। पहले अभंगमें गङ्काजीको माता कश्कर पुकारा है और यह प्रार्थना की है—

(१)

भगवित मातः ! मेरी विनती मुनो । आपके चरणोंमें में अपना मस्तक रखता हूँ । आप महादोषनिवारिणो भागीरथी तब तीयोंकी खामिनी हैं । जीवन्मुक्ति देनेवाली हैं, आपके तीरपर मरना मोक्षलाम करना हैं। इहलोक और परलोक दोनोंके लिये आप मुख देनेवाली हैं । संतोंने जिसे पाला-पोसा वह श्रीविष्णुका दास तुका यह वचन-सुमन आपकी भेंट भेजता है।?

## (२)

दूसरे अमंगमें श्रीकाशीविश्वनाथसे प्रार्थना करते हैं---

'आप विश्वनाय हैं, मैं दीन, रक्क, अनाय हूँ। मैं आपके पैरों गिरता हूँ, आप कृपा कीजिये, जितनी कृपा करेंगे यह योड़ी ही होगी; क्योंकि मैं (आपकी कृपाका) बड़ा भुस्खड़ हूँ। आपके पास सब कुछ है और मेरा सन्तोष अस्पते ही हो जाता है। तुका कहता है मगवन्! मेरे लिये कुछ खानेको भेजिये।'

( ₹ )

्विष्णु-पदमें अपने करोंते पिण्डदान कर चुका हूँ। गयावर्णन मेरा हो चुका है। पितरोंके ऋणते मैं मुक्त हो चुका हूँ। अन मैंने कर्मान्तर कर लिया है। हरिहरके नामते वम-वम वना चुका हूँ। तुका कहता है, मेरा सब बोझ अब उत्तर गया है।? इन तीन अभगों भागीरथी, काशीविश्वेश्वर और विष्णुपदक्की प्रार्थना की है। कोंडोजीन तुकारामजीते मिली हुई सुवर्णमुद्राले सम्पूर्ण यात्रा पूरी की। चातुमांस्य उन्होंने काशीमें किया और तब लोहगाँवमें लेट आये। तुकारामजीके चरणवन्दन किये और यात्राका सब हाक निवेदन किया। पर एक बात हाउ कह दी। उन्हें यह हर हुआ कि तुकारामजी अपनी सुवर्ण-मुद्रा कहीं वापस न भाँग बैठें। इसिल्ये उन्होंने बड़ी समयस्चकताके साथ पहले ही कह दिया कि यात्राले लैटित हुए सुवर्ण-मुद्रा जाने कहाँ लो गयी। तुकारामजीने कहा, तयास्तु। घर लैटिकर कोंडो पन्तने देला कि दुपट्टेके छोरमें बाँधकर रखी हुई मुद्रा न जाने कहाँ गायब हो गयी। तुकारामजीनेते सर्वममर्थ पुरुषमें ऐमा कपट किया, इस वातपर उन्होंने बड़ा पश्चात्तार किया और तुकारामजीके चरणोंमें गिर उनसे अपना अपराध क्षमा कराया।

# ९ रामेश्वर मह

रामेश्वर भट्ट तुकागमजीके विदेशी थे, पीछे उनके परम भक्त हुए,
यह क्या पहले कही जा चुकी है। वाधोलीमें रामेश्वर मट्टके भाईके वंशज
हैं और बहुल नामक स्थानमें स्वयं रामेश्वर भट्टके वंशज हैं। रामेश्वर
भट्टके परदादा कान्द्र भट्ट कर्णाटक प्रदेशमें वादामी नामक स्थानमें रहते
थे। बहुले परदादा कान्द्र भट्ट कर्णाटक प्रदेशमें वादामी नामक स्थानमें रहते
थे। बहुले परदादा कान्द्र भट्ट कर्णाटक प्रदेशमें वादामी नामक स्थानमें रहते
थे। बहुले समयले यह घराना महाराष्ट्रीय हुआ है। कान्द्र भट्ट के पुत्र
चण्ड या चाण्ड भट्ट, चाण्ड भट्ट के पुत्र कान्द्र भट्ट और कान्द्र भट्ट के पुत्र
रामेश्वर भट्ट हुए। रामेश्वर भट्ट के पुत्र विहल भट्ट हुए। विहल भट्ट के वा वहुल ग्राममें विद्याना है। रामेश्वर भट्ट के कुलमें वेदाष्ट्रयम पूर्वपरमरासे ही चला आया था। इन्होंने सम्पूर्ण वेद अपने पिताले ही पड़े। यह
रामके उपासक थे। जिल मूर्तिकी यह पूजा करते थे, वह मूर्ति बहुल
प्राममें इनके वंशजोके पाल है। वाषोलीमें व्याप्रेस्वर महादेवका स्थान

प्रिषद है। रामेश्वर महने यहाँ बड़ा अनुष्ठान किया था। घरकी श्रीराममूर्तिकी पूजा-अर्चा करके यह नित्य ही व्यावेश्वरके मन्दिरमें आकर
एकादण्णी ( एकादश कद्रपाठ ) करते थे। इनके वंशज 'बहुळकर'
कहलाते हैं और इनकी गैतृक ज्योतिगी वृत्तिके वाघोली, भांवडी, बहुळ,
चिंचोली और शिदेगक्काण——ये पाँच गाँव अभीतक इनके अधिकारमें हैं।
रामेश्वर मह जब तुकारामजीके शिष्य हुए तबसे वारकरी मण्डलमं उनकी
यही प्रतिया हुई । तुकारामजीके पीछे कीर्तनमें यह शाँक लेकर लाई
होते थे। दम-वारह वर्ष यह तुकारामजीके मरलक्कमें रहे, तुकारामजीने
महाप्रस्थान किया तब यह देहुमें ही ये और कुछ शगड़ा पड़नेपर वहाँ
इन्होंने ही धास्त्रीय व्यवस्था दी थी। इनकी समाधि वाघोलोमें है।
बहुळकरोंके यहाँ मार्गशीर्ष शुक्त १४ को इनकी तिथि मनाथी जाती है।

## १० शिवबा कासार

लोहगाँवमें तुकारामजीका निहाल या और लोहगाँवके लोग भी इन्हें बहुत चाहते थे, इवसे लोहगाँवमें तुकारामजीका आना-जाना वरावर लगा रहता था । वहाँ तुकारामजीके कीर्तनका रंग और भी गादा रहता था । सारा लोहगाँव उनके कीर्तनपर टूट पहता था और आतपानके भी सैकड़ों लोग आ जाते थे । पर नहीं आता था शिववा कासार, और केवल आता ही नहीं था थो नहीं, घर वैठे तुकारामजीकी लूव निन्दा भी किया करता था । वह जैसा दुष्ट, भ्रष्ट और कुटिल या, सब जानते थे । पर तुकारामजीका दयाई अन्तःकरण तो यही चाहता था कि कोई कैसा भी दुष्ट महत्तका मनुष्य हो, वह कीर्तन-श्रवण करे, भक्तिगङ्गामें नहा ले और शब्द शिकर तर जाय । लोगोंके बहुत कहने सुननेपर वह एक दिन लोगोंकी बात रखनेके ही विचारसे कीर्तन ग्रुनने आ ही तो गया । तूसरे दिन उसका मन कहने स्था कि चलो, जरा कीर्तन ही सुन आओ; फिर बही मन यह भी

कहे कि अरे, कहाँ जाते हो, बढाओ बखेडा; पर उसके पैर उसे बसीट ही लाये । तीसरे दिन कोई विकल्प नहीं पड़ा, अपनी ही इच्छासे आप ही बडी प्रमन्नताके साथ कीर्तन सनने आया । इसके बाद तीन दिनतक उसकी उन्कण्टा बढती ही गयी । मातवें दिन तो वह तकारामजीका भक्त ही बन गया । तकारामजीके निर्मल हृदयकी अमोघ-वाणीका यह प्रसाद था, जिमने सात दिनमें एक वडे दुर्वृत्तको सुधारकर भगवान्का प्रेमी बना दिया । तुकारामजीने कहा है कि खल दुर्जनको निर्मल सुजन बना देंगे। गधेको घोडा बनाकर दिला टेंगे ।' शिवदा कासारको सचमच ही उन्होंने कुछ-का-कुछ बनाकर दिखाया—यह पत्थरको ही पिघलानेका-सा काम या । तकारामजीके सङ्गसे शिवराका रूपान्तर हो गया । उसकी स्त्री अपने पतिका नया रूपः रंग और ढंग देखकर बहुत घवडायी। उसके जो पतिदेवता नित्य हाय पैसा ! हाय पैसा करते हुए पैसेके लिये जाने क्या-क्या काण्ड कर हालते थे वे अब विहल ! विहल ! कहने और आँख मूँदकर बैठ रहने लगे ! भला, यह कोई संसारियोंका काम है । संसारमें आसक उस स्त्रीको तकारामजीपर वडा क्रोध आया । उसने तुकारामजीको इसका बदला चकानेका निश्चय किया और वह समयकी प्रतीक्षा करने लगी। एक दिन शिवना तकारामजीको बडे प्रेम और सम्मानके साथ अपने घर लिवा गये । तकारामजी जब स्नान करने बैठे तब इस कृत्या ने जान-बृक्षकर उनके बदनपर अदहनका उबलता हुआ पानी डाल दिया। उससे शरीरकी क्या हालत हुई वह तुकारामजीके ही शब्दोंमें सुनिये --

भारा शरीर जलने लगा है, शरीरमें जैसे दावानल धषक रहा हो । अरे राम ! हरे नारायण ! शरीर-कान्ति जल उठी, रोम-रोम जलने लगे, ऐसा होल्लिकादहन सहन नहीं होता, बुझाये नहीं बुझता । शरीर फटकर जैसे दो दुकड़े हुआ जाता हो, मेरे माता-पिता केशव ! दौड़े आओ, मेरे हृदयको क्या देखते हो ! जल लेकर वेगसे दौड़े आओ। यहाँ और किसीकी कुछ नहीं चलेगी । तुका कहता है, तुम मेरी जननी हो, ऐसा सक्कट पड़नेपर तुम्हारे सिवा और कौन बचा सकता है !'

पूरुखे भी कोमल जिनका चित्त होता है, उन परोपकाररत महास्माओं के साथ नीच लोग जब ऐसी नीचता करते हैं, तब योड़ी देखे लिये तो इस संसारसे अत्यन्त घृणा हो जाती है और जी यह चाहता है कि यहाँसे उठ चलो । उस चुड़ैलने उन करणानिधिक कोमल अङ्गोपर उवलता हुआ पानी छोड़ा, इन शब्दोंको सुनते ही बदन जल उठता है। तुकारामजी शिववाकी ज्ञांपर जरा भी हुद्ध नहीं हुए पर भगवानका उत्तपर कोप हुआ ! उसके शरीरपर कोट पूट निकला। उसकी व्ययासे वह छटपटाने लगी। रामेश्वर भट्टके कहनेसे तुकारामजीको स्नान कराना सोचा गया या। देवी लीला कुछ विचित्र ही होती है। तुकारामजीके इस स्नानसे जो मिट्टी भींगी वही मिट्टी शिववाने अपनी ज्ञीके सोरे शरीरमें मल दी। इससे यह महारोग दूर हो गया। उतके भी भाग्योदयका समय आया। उसने बढ़ा पश्चाचाप किया, विल्ल-विल्लकर खूब रोपी, तुकारामजीके चरणोंपर गिरी, तुकारामजीने उसे आधासन देकर शान्त किया। शेष जीवन उसका अपने पतिके साथ 'श्रीराम कृष्ण हरि विदल' भजनमें बढ़े सुखसे बीता।

#### ११ नावजी माली

यह भी लोहगाँवके रहनेवाले ये। तुकारामजीके बढ़े भक्त थे, सुगन्वित पुर्णोकी मालाएँ वहे प्रेमले गूँय-गूँयकर यह तुकारामजीको पहनाते थे। इस प्रकार उन्होंने अपनी कला ही तुकारामजीको अर्पण की थी। माला गूँयकर वेचना तो उनकी जीविका ही थी, पर बह अपनी जीविकाका बहुत-सा समय भगवरप्रेममें लगाते ये—बढ़े प्रेमले शीविहत्तनाय, श्रीतुकाराम और श्रीहरिकीर्तनके श्रोताओंके क्रिये बहे सुन्दर हार और गजरे हैयार कर ले आते ये और वारी-वारी में मक्के पहनाते थे। उन्होंने अपने वागमें वड़ी भक्ति तुल्लिके विरवे लगा रखें थे। नाना प्रकारके सुन्दर सुगन्धित पूलींके पेड़ और गैधे तो लगा ही रखें थे। उनकी क्यारियोंमें चान निराते हुए, जल सींचते हुए, पूल तोइते हुए, माला गूँथते हुए वह श्रीविहलका ध्यान करते हुए निरन्तर नाम-स्सरण करते रहते थे। बड़े प्रेमले भजन करते थे। इनके प्रेम-मधुर भजन और उत्यक्तो देलकर तुकारामजी इनसे बहुत ही प्रवन्न रहते थे। नावजी जय कीर्तनमें आ बैटते तब तुकाराम यही कहकर उनका स्वागत करते कि 'हमारे प्राण-विशाम आ गये।'

## १२ अम्बाजी पन्त

यह लोहगाँवके जोशी कुलकणों थे। इन्होंने तुकारामजीकी चरणसेवासे इतार्थता लाभ की । यह एकाप्रचित्त होकर कथा सुनते थे।
श्रोताओंमें ऐसी एकाप्रता और किसीकी नहीं होती थी। एक समयकी
बात है कि लोहगाँवमें मध्यरात्रिमें यह तुकारामजीका कीर्तन सुनते हुए
तब्लीन हो गये थे और उभी समय उनके परपर उनके बच्चेका प्राणान्त
हुआ। वच्चेकी माँ उस दु:त्रते पागल-सी हो गयी। और बच्चेके प्रेतको
उठाकर कीर्तन-स्थानमें ले आयी; वहाँ प्रेतको नोचे रखकर अपने पित
और तुकारामको खूब खोटी-खरी सुनाने और प्रलाप करने लगी। उनके
प्रलाप और विलापको देखते हुए तुकारामजीके मुलते एक अमङ्ग

'हे नारायण ! आरके लिये निष्पाणको चेतन्य कर देना कीन-शी बड़ी बात है! हे स्वामिन् ! पहलेके गीत हम क्या जानें । अब यहाँ उन बातोंको प्रत्यक्ष करके क्यों न दिला दें ! हमारा अहोभाग्य है जो आरकी हारणमें हैं, आपके दाल कहलाते हैं । तुका कहता है, अपनी सामर्घ्य दिलाकर अब हन नेत्रोंको कृतार्थ कीजिये ।' इसी प्रकार भगवान्ते विनय करते और भगवान्का भजन करते एक प्रहर बीत गया, तब तुकारामजीके हृदयकी गुहार भगवान्को सुननी पड़ी और उस मृत बालकको प्राण-रान कर उठाना पड़ा। भक्तोंके बरिशोंसे ऐसी-ऐसी अद्भुत घटनाएँ हो जाया करती हैं, पर इस विषयमें ध्यानमें रखनेकी बात यही है कि भक्तके चिक्तमें यह भाव नहीं होता कि यह काम मैंने किया या मेरे कारण बना। ऐसा अभिमान उनके चिक्तको दूरते मी स्पर्श नहीं कर पाता। भक्त जब पूर्ण निरिम्मान होता है और हसी शानमें लीन रहता है कि करने-करानेबाले भगवान् हैं, तभी उनकी बाणी भी भगवान्की ही हो जाती है—जो कुछ भक्तके मुँहसे निकड़ जाता है, भगवान् उसे क्रियाफलपरिपूर्ण करते हैं।

### १३ कोंड पाटील

तुकारामजी जब लोइगाँव जाते तब इन्होंके यहाँ ठहरते थे। यह ताल देनेमें बढ़े प्रबीण थे। तुकारामजीके बढ़े प्रिय थे।

#### लोहगाँव

धिवन कालार, नावजी माली, अम्बाजी पन्त और कोंड पाटील-ये चारों शिष्य कोइगाँबके अधिवाती थे। तुकारामजी देहू और लोइगाँब, इन्हीं दो गाँबोंमें सबसे अधिक रहते थे, इन्हीं दो गाँबोंमें उनके खजन और प्रियजन अधिक थे। देहूमें तो उनका अपना घर ही या, और लोइगाँबमें उनका निहाल या। देहूसे भी अधिक लोइगाँबके लोग इन्हें चाहते थे। महीपति बाबा अपने भक्तलीलामृतमें कहते हैं—

'श्रीकृष्णका जन्म तो मधुरामें हुआ पर उनका असीम आनन्द गोकुळको ही मिळा, वैसे ही श्रीतुकारामका सारा प्रेम लोहगाँववालाँने ही छटा।'

यह लोहगाँव पनेसे ईशान-दिशामें यखदाके उस ओर नौ मीलपर है। वारकरीमण्डलमें यह प्रसिद्ध भी है। तकारामजीका ननिहाल इसी गाँवमें था और उनकी माताके माइकेका कुलनाम 'मोझे' था। गाँवकी रचना तथा गाँववालोंके पास जो बागज-पत्र हैं उन्हें देखनेसे इस विषयमें कोई शक्का नहीं रह जाती। तकारामजीके निन्हालवाले घरमें एक शिला थी। इसीपर बैटकर तकारामजी भजन किया करते थे। तकारामजीके पश्चात यह शिला उठाकर एक 'बृत्दावन' पर रखी है। यहाँ बारकरियोंके भजन अब भी होते हैं। पण्डरीके वारकरी आलन्दी जाते हुए मार्गशीर्ष कृष्ण ९ के दिन यहाँ टहरते हैं। अभी उस दिनतक भोड़ोबंशके लोग यहाँ जमीदार थे, अब इस वंशका ऋणा मोझे नामक व्यक्ति बम्बईमें एक मेवाफरोशके यहाँ नौकर है। शिवबा कासारका मकान अब खँडहरके रूपमें मौजद है। उसकी ट्री-फ्ररी दीवारोंसे यह पता चढता है कि यह कोई बढ़ी भारी हवेली रही होगी। इस हवेलीका दरवाजा पश्चिमकी ओर था। इवेलीके सत्मने महादेवजीका एक बेमरम्भत मन्दिर है। लोग बतलाते हैं कि इसी मन्दिरमें तकारामजी और शिवजी महाराज बैठकर बातें किया करते थे। स्रोहगाँवके शिवजीके पास पाँच सी बैल थे, इनके बारा वह राँगा, सीना और वर्तनका बड़ा कारबार करता था। तुकाराम-अकि समयमें पुनवाडी (पूना ) छोटी-सी मण्डी थी और छोडगाँवके इलादेमें समझी जाती थी। लोहगाँवके बहे-बहे गिरे हए मकान,

क प्रिक्त इतिहासकार स्व० राजवाडेने छोइगोंवको पूनेकी नागझरी क्वीके किनारेका एक प्राम बताया था। पर कई वर्ष पूर्व इस प्रन्यके लेखकने इसका सप्रमाण खण्डन करके असली छोइगोंवका पता बता दिया है। आरत-इतिहाससंशोधक मण्डलके तृतीय सम्मेलन-इत्तमें श्रीपांगारकर महोदयका वह लेखक इपा है। छोइगोंवका उपगुक्त वर्णन लेखको उसी लेखसे यहाँ उतारा है।

<sup>🛉</sup> तुलसीकां केंची-सी कियारी या गमलेको महाराष्ट्रमें 'वृन्दावन' कहते है ।

बहाँका बड़ा भारी महारवाहा, वहाँके मालियों और कालारोंके पुराने मकान तथा गाँवका दाँचा देखकर ऐसा जान पडता है कि तकारामजीके समयमें यह कोई बहुत बड़ा कसवा रहा होगा । छोहगाँवसे पैदल रास्तेसे आलन्दी अदाई कोस, देह सात कोस और सासवड नौ कोस है। लोहगाँवमें कासार, मोहे, खांदवे और माली पुराने अधिवासी हैं। कोंड पाटील खांदवे, नावजी माली और शिववा कासार ( तुकारामजीके शिष्य ) इसी छोहगाँवके थे । मालियोंमें भालेकर, घोरपडे, गरुड और भक्ण-ये चार घर वेतनबाले हैं अर्थात परम्परासे जीविकाके लिये जागीर पाये हुए हैं। .... गाँवमें तुकारामजीका मन्दिर है। इस मन्दिर-को छोड तकारामजीका स्वतन्त्र मन्दिर और कहीं नहीं है। यह मन्दिर गुण्डोजी बाबाके शिष्य इराप्याका बनवाया बताया जाता है। पुनवाडीकी ओरसे गाँवमें घुसते ही 'कासारविहीर' ( बाक्खी ) आती है। यह बावली बहत बड़ी और रमणीक है। बावलीकी पूर्व, पश्चिम और दक्षिण तीन दिशाओं में बड़े-बड़े आले हैं और बावलीके भीतर ही चारों घाटोंमें इतनी यही जगह है कि पचास-पचास ब्राह्मण एक साथ बैठकर सन्ध्या-बन्दन कर सकते हैं। बावलीमें दक्षिण और एक शिलालेख खदा हुआ है। यह शाके १५३४का है। शिलालेखपर तुलाका चिह्न बना है। मध्यका मख्य लेख अच्छी तरह पढा जाता है। अगल-बगलके अक्षर शिलाके कीन-किनारे चिस जानेसे नहीं पढे जाते । इस शिला-लेखसे यह जान पहता है कि संबत १६६९में यह गाँव 'कसवा छोहगाँव' था।

यहाँके एक पट्टेमें यह लिखा हुआ मिळा कि अमुक 'कान्होजी रायगढ़में महाराजकी चाकरीमें या, वह मरनेके लिये गाँवमें आया।' इससे भी इस बातकी पुष्टि होती है कि तुकारामजीके हरिकीर्तनसे निनादित मायळ प्रान्तसे ही शिवाजीकी शुरुवीर सेना तैयार हुई।

## १४ कचेश्वर ब्रह्मे

मारत-इतिहाल-मण्डलके द्याके १८३५ के वार्कि विवरणमें श्रीपाण्डुगङ्ग पटवर्षनने कचेस्वर किथकी आत्मचरित्रात्मक १११ ओवियाँ
कुछ कागज-पत्र और दो आरिवयाँ प्रकाशित की हैं। आरिवयाँ
तो इससे पहले ही हमें मिल जुकी थाँ। आत्मचरित्र नहीं मिल
था, यह आत्मचरित्र बड़े महस्वका है। चाकणमें बड़ो नामका वेदपाठी
बाह्मणकुल प्रसिद्ध है। कचेस्वर इती कुलमें उत्पन्न हुए। बचगनमें
यह यहे नटखट और ऊषमी थे। जीर्णपुरा (वर्तमान जुलर) से
बीजापुरतक आप गस्त लगा आये। पीछे, कचेश्वर कहते हैं, धुक्ते कुछ
चमस्कार दिलायी दिया, दिससे बुक्ते गीतासे प्रेम हो गया। 'इसके बाद वह
विष्णुतहस्त्रनामका भी पाठ करने लगे। एक बार किसीने उन्हें भोजनमें
मिला विप खिला दिया, उससे उन्हें दमा हो गया। किसीने सलाह दी
कि 'अम्बाजु पन्तके घर तुकारामजीके अभगोंकः संग्रह है, वहाँ जाओ
और तुकारामजीके अभग पढ़ो, इससे तुम्हारी बीमारी दूर हो जायगी।'
कचेश्वरको यह सलाह जैंची और वह देहमें आये। यहाँ—

भगवान्के दर्शन करके मन प्रवन्न हुआ। संतोंके मुखरे हरिकीर्तन धुना, ऐसा जान पड़ा जैसे तुकारामजी स्वयं ही कीर्तन कर रहे हों और आनन्दरे धूम रहे हों। ऑबीरे जैसे कदली हिलती है, हरि-प्रेमसे तुकाराम वैसे ही बोल रहे थे। कचेश्वरको ऐसा प्रतीत हुआ कि तुकारामजी दत्य करते-करते अब कहीं नीचे न गिर पड़ें, इसिल्ये उन्होंने तुकारामजीकी अन्धंका सहारा देकर उन्हें सँमाल-सा लिया। दूसरे दिन तुकारामजीकी आन्नासे कचेश्वर स्वयं ही कीर्तन करने लगे। उनकी स्वाधि दूर हो गयी। इनके पिताको यह बात पसंद नहीं थी कि कचेश्वर इस तरह झूहोंके मेलेमें नाचा-गाया करे। कचेश्वर अपने आपेमें नहीं थे, मगवद्रजन और हरि-नामसंकीर्तनके आगे वह किसीकी कुछ सुनते ही नहीं थे। पिताने आखिर उन्हें घरसे निकाल दिया । यह निकल आये । कुछ समय बाद इन्हें अपनी जमीन-जायदाद मिली, योगक्षेमकी कुछ चिन्ता न रही, कथा-कीर्तनमें समय व्यतीत काने लो. चित्र प्रामार्थके प्राम रसका अधिकाधिक आखादन करने लगा । कचेश्वरकी कुछ कविताएँ भी प्रसिद्ध हैं । इन्होंने एक बार एक चमत्कार भी दिलाया था। ज्ञाके १६०७ में चारणनीगणी गाँवोंमें अवर्षणके कारण बड़ा भयंकर दुर्भिक्ष पड़ा, यशदि अनेक अनुष्टान किये गये पर इन्द्र भगवान प्रसन्त नहीं हए। तब सब लोगोंके कहनेसे कचेश्वरने वर्षाके लिये हरिकीर्तन किया । कचेश्वरके हरिकीर्तनके प्रतापसे मेघ घर आये और जोरोंसे बरसने लगे. यह कथा प्रनिद्ध है, इस सम्बन्धके कागजपत्र भी अब प्रकाशित हो गये हैं। पर्जन्यके लिये कीर्तन करना स्वीकार करते हुए उन्होंने यह कहा था कि 'श्रीहनमानजीके मन्दिरमें आनन्दगिरि मठमें हरिकयाके लिये मण्डप खड़ा करो । श्रीहरिकी कथा-कीर्तन करेंगे, भगवानको एकारेंगे, उससे पर्जन्यवृष्टि अवस्य होगी । क्या-संकीर्तन आरम्भ हुआ। नाम-संकीर्तन होने लगा और उसी क्षण वृष्टि आरम्भ हुई और दिन और रात २४ घंटे इतने जोरोंकी मुसलाबार वृष्टि हुई कि लोग तुस हो गये और कहने लगे कि अब वृष्टि यम जाय तो अच्छा ! इस प्रकार सब लोग बढ़े सुली हए । इस कथाका समर्थक ऐतिहासिक प्रमाण भी मौजूद है। कचेश्वरके वंशज पूना और सतारामें जागीरदार हैं।

# १५ बहिणाबाई

तुकारामजीके शिष्यमण्डलमें बहिणाबाईका स्थान बहुत ऊँचा है । यह कई वर्ष देहूमें तुकारामजीके सत्सङ्गमें रहीं, उनके कीतंन सुनती २६१ और उनकी कृगांसे स्वानुमवसम्पन्न भी हुई । उन्होंने कुछ अमंग आत्म-चित्रात्मक और कुछ उपदेशात्मक रचे हैं । तिकोबा राय तथा महीपतिं-बाबाके बचनोंकी बड़ी मान्यता है, पर एक तरहसे इनसे भी अधिक महस्व

बहिणाबाईके बचनोंका है। कारण, बहिणाबाईने तकारामजीके सम्बन्धमें जो कुछ टिला है वह तकारामजीको प्रत्यक्ष देखकर तथा उनके सरसङ्घरे काभ उठाकर अधिकारयक्त वाणीसे लिखा है । बहिणाबाईके अमंगोंका संग्रह संवत् १९७० में खान गाँवके श्रीउमरखानेने प्रकाशित किया था । पर मझे इन अभंगोंकी असली इस्तलिखित प्रति बहिणाबाईके शिकर (शिवपुर) प्राममें बढिणाबाईके वंशज श्रीरामजीसे प्राप्त हो गयी है। इसी शिकर गाँवमें बहिणाबाईकी तथा निलोबा रायके शिष्य शंकरस्वामीकी समाधि है । इनके वंशज भी इसी स्थानमें रहते हैं । बहिणाबाईका नाम तकारामजीके शिष्योंके नामोंमें है और रामदास स्वामीके शिष्योंकी नामावलीमें भी है । इसलिये यथार्थ बहिणावाई वारकरी थीं या रामदासी। या बहिणावाई एक नहीं दो थीं। यह एक विवाद ही था। पर शिक्तरमें तीन दिन रहकर सब पोधियों और कागज-पर्भोको देल लेनेगर यह निश्चय हुआ कि बहिणाबाई दो नहीं, एक ही हैं। इन्होंने तुकारामजीते दीक्षा ली थी और पीछे उत्तर वयनुमें यह रामदांसके सत्सङ्गमें रहीं । समर्थ रामदासने इनमान्जीकी एक प्रादेशमात्र ( बित्ताभर ) मूर्ति दी यी । यह मूर्ति बहिणाबाईके राम-मन्दिरमें अभीतक है। बहिणाबाईपर कवा कैसे तुकारामजीने अनुप्रह किया। इसका वर्णन स्वयं बहिणाबाईने अपने अभंगोंमें किया है। बहिणाबाईके अभंगोंकी मुख इस्तलिखित प्रतिमें भी कई जगह 'सद्गुरु तुकाराम समर्थः' 'श्रीतकारामः' ·रामतका' कहकर गुरुरूपमें 'श्रीतकाराम महाराज तथा श्रीरामदास स्वामी' दोनोंकी ही वन्दना की है।

बिश्णावाईका जन्म संवत् १६९० में हुआ । वह बारह वर्षकी यी तब खन्नमें तुकारामजीने उनगर अनुम्रह किया । इनके अमंग-संम्रहमें आत्मचरित्रके ५२, निर्याणके २४ तथा भक्ति, वैराग्य, ब्रह्म और माया, विद्वल, एण्डरी, त्रिगुण, अनुताप, संत, सद्गुक, ज्ञान, मनोवोष, ब्रह्मकर्म, पतित्रताचर्म प्रदृष्ति इत्यादि विषयों र अनेक अभंग हैं। निलोवा रायकी-सी ही इनकी वाणी प्रासादिक है। यह पूर्वजन्मकी योगभ्रष्टा यीं, पूर्व पुण्यके प्रतापसे उत्तम कुळमें जन्म ग्रहणकर इन्होंने तुकारामजीका अनुमह प्राप्त किया, रामदास स्वामीका भी सत्सङ्ग लाभ किया और परम पदको प्राप्त हुई। तुकारामजीका उत्तपर जो अतुमह हुआ उसी प्रसङ्गको यहाँ देखना है। कोव्हापुरमें जयराम स्वामीके कीर्तन हुआ करते थे। बहिणाबाई उस समय बालिका थीं। वह इन कीर्तनोंको सुना करती थीं। इन्हीं कीर्तनोंमी तुकारामजीके अभंग उन्होंने सुने और चित्तपर ये अभंग जम-ने गये। उनके पुण्यसंस्कार-घटित मनपर उसी बालवसम्में सुकारामजीकी वाणी उत्य करने लगी और तुकारामजीके दर्शनोंके लिये वह तरसने लगीं। बहिणाबाई स्वयं ही बतलाती हैं—

'तुकारामजीके प्रसिद्ध अदैत परोंके पीछे चित्त उनके दर्शनोंके लिये छटपटाने लगा है। जिनके ऐसे दिव्य पद हैं वह यदि मुझे दर्शन देते तो हृदयको बड़ा सन्तोष होता। कपामें उनके पद सुनते-सुनते उन्होंकी ओर आँखें लग गयी हैं। हृदयमें तुकारामजीका ध्यान करती हूँ और उस ध्यानका घर बनाकर उसके मीतर रहती हूँ। बहिन कहती है, मेरे सहोदर सद्गुह तुकाराम जब मुझे मिलेंगे तो अगर सुख होगा।'

'मछली जैसे जलके बिना छटपटाती है बैसे मैं तुकारामके बिना छटपटा रही हूँ। जो कोई अन्तःसाक्षी होगा वही अनुभवसे इस बातको समझेगा। सञ्चितको दग्ध कर ढाले, ऐसा सद्गुरुके बिना और कौन हो सकता है! बहिन कहती है, मेरा जी निकला जाता है, तुकाराम! तुझे क्यों दया नहीं आती !'

आर्त चातककी दशापर करणाधनको मला दया कैसे न आवेगी १ स्रात दिन और सात रात तुकारामजीका ही निरन्तर प्यान था, और किसी बातकी सुच नहीं थी, तब मार्गशीर्ध कृष्ण ५ रविवार ( संवत् १६९७ ) के दिन तुकारामजीने स्वप्नमें उन्हें दर्शन दिये, उपदेश दिया और हाथमें गीता थमा दी। तब बहिणाबाई कहती हैं—

भन आनन्दित हुआ, चिन्मयस्वरूप अन्तःकरणमें भर गया और ध्यह क्या चमत्कार हुआ? सोचती हुई मैं उठ बैठी । तुकारामजीका वह स्वरूप सामने आता है, उस स्वरूपमें जो मन्त्र उन्होंने बताये वे याद आते हैं। सत्य ही स्वप्नमें उन्होंने मुहारर पूर्ण कृपा की। जिसके स्वादकी: कोई उपमा नहीं ऐसा अमृत पिळा दिया ! इसका साक्षी तो तिसके पास मनहींमें है। बहिन कहती है, सद्गुद तुकारामने सत्य ही पूर्ण कृपा की। उन्हींके पदोंसे विआन्ति मिळती है। श्रीविद्धककीन्सी ही उनकी मूर्ति है। सचमुन ही तुकारामजीकी सब इन्द्रियोंके चाळक श्रीपाण्डरङ्का ही तो हैं।

षहिणावाईको दूवरी बार फिर तुकारामजीका स्वप्न-दर्शन हुआ । पीछे वह अपने पतिके साथ देहुमें आयीं । यहाँ तुकारामजीके प्रत्यक्ष दर्शन हुए ।

माता, िता, भाई और पितके साथ मैं वहाँ आयी, जहाँ इन्द्रायणीः बहती हुई चली आयी हैं । यहाँ आकर इन्द्रायणीमें स्नान किया, भी-पाण्डुरङ्गके दर्शन किये, अन्तरंगमें सृष्टि आनन्दमय दीलने स्मा । उस समय तुकारामजी भगवान्की आरती कर रहे थे, उन्हें प्रणाम करके चित्तको प्रकृतिस्य किया, स्थनमें उनका जो रूप देला या वहीं वहाँ। प्रत्यक्षमें देला, उस रूपको औंलें मरकर देल किया।

देहुमें तो आये, पर ठहरें कहाँ ? इत विचारते रास्ता चळ रहे थे, इतनेमें मम्बाजीका 'बहा-सा मकान' दिलायी दिया । इसी घरमें ये लोगा घुते । इन्हें घुते चले आते देलकर वह महाक्रोची मम्बाजी अग्निशमां हो उठा और मारनेके लिये दौड़ा । ये बेचारे वहीं दालानमें अपना सब सामान रखकर बाहर निकल आये । बाहर निकलते ही कोंडाजी पन्तः बोहोकरेषे भेंट हुई। कींडाजीने इन सबको बढ़े आग्रहके खाय अपने यहाँ: भोजनके लिये बुलाया। इनसे उन्होंने कहा---

'यहाँ श्रीविद्रल-मन्दिरमें नित्य हरि-कया होती है। कया स्वयं तुकारामजी करते हैं जो हम वैध्यवोंकी साक्षात् माता हैं। आपलोग यहीं रहिये, लाने-पीनेकी दुख चिन्ता मत कीजिये, उसका प्रबन्ध हमलोग कर छेंगे। यह पुण्य भी हमें लाभ होगा। बहिन कहती है तब हमलोग तुकारामके लिये देहुमें रह गये।

तुकारामजीके दर्शन, कीर्तन और सत्सङ्गका परम सुख व्हटनेवाळी महाभाग्यवती बहिणाबाई कहती हैं--

'मन्दिरमें सदा ही हरि-कथा होती रहती है और मैं भी दित-रात अवण करती हूँ । तुकारामजीकी कथा क्या होती है, वेदोंका अर्थ प्रकट होता है । उससे मेरा चित्त समाहित होता है। तुकारामजीका जो ध्यान पहले कोल्हापुरमें स्वप्नमें देखा था, वही शानमूर्ति यहाँ प्रत्यक्ष देखी। उससे नेत्रोंमें जैसे आनन्द उत्य करने लगा हो। दिनमें या रातमें निद्रा तो एक क्षणके लिये भी नहीं आती कैसे आवे ! अब तो तुकाराम ही अंदर आकर बैठ गये हैं। बहिन कहती है कि आनन्द ऐसी हिलोरें मारता है।

#### मम्बाजीकी कथा

बहिणाबाई तो इस प्रकार अन्य भक्तोंके साथ अिस समय तुकारामजी-के दर्शन और उपदेशका आनन्द ले रही याँ उस समय गोस्वामी मम्बाजी-बाबा क्या कर रहे हैं यह देखना अब जरूरी है। इस अध्यायमें हमलोगोंने तुकारामजीके भक्तोंको ही देखा कि वे तुकारामजीको कितना मानते और कैसे पूजते थे तथा उनसे कितना गादा स्नेह रखते थे। पर इस मिशाज-

भोजनके साथ कुछ खटाई भी तो होनी चाहिये। सुन्दर सुशोभित प्यारे मखडेको नजर न लगने देनेके लिये एक काली विन्दी भी तो होनी चाहिये। यदि ऐसा न हो तो यह संमार संसार ही न रह जायगा । इसिक्टिये खटाईके रूप इन गोमाईको, सम्बाजीरूप इस काली बिन्टीको भी जरा निहार लें। मम्बाजी गोसाई। तुकारामजीको मानो पीडा पहँचानेके लिये ही पैदा हुए थे। तकारामजी तो निष्काम भजन करते थे और मम्बाजीने खोल रखी यी परमार्थकी दकान ! तकाराम भगवानकी भक्तिने होगोंके हृदय भरा करते थे और मम्बाजी लोगोंसे पैसा वसलकर अपना घर भरते थे। पर इनके इस व्यवसायमें तुकारामजीके कारण वडी बाधा पडती थी । लोग तुकारामजी-की ओर ही सहते, उन्होंके जाकर पैर पकड़ते थे, यह देख सम्बाजी उनसे मन-ही-मन बहुत जलते थे। उनके नामसे चिढते थे। उनसे बड़ा द्वेष करते थे। तुकारामजीको इन बार्तोका कुछ ख्याल ही नहीं था। बासुरेवः सर्वमितिं को प्रत्यक्ष करनेवाले। भूतमात्रमें भूतभावन भगवानको देखनेवाले सर्वभूत[इतरत भगवद्भक्त महात्माके हृदयमें भगवानके सिवा और किसी बस्तके लिये अवकाश ही कहाँ ? पर भगवानका कौतुक देखिये कि अपने प्रियतम भक्तकी शान्तिका अस्त्रोकिक तेज दिखानेके लिये कहिये. या भक्त-की शान्तिकी परीक्षाके लिये कहिये, उन्होंने एक कसौटी पैटा की जो तकारामजीके घरके विस्कृत बगतमें मम्बाजीको लाकर रखा। दर्जनके बिना सजनका सीजन्य छिपा ही रह जाता है, संसारपर उसका प्रकाश फैसने नहीं पाता ।

'बुरे भलेको दिला देते हैं, हीन उत्तमको बता देते हैं। तुका कहता है, नीचोंसे ऊँचोंका पता लगता है।'

मम्बाजीने तुकारामजीसे बैर ठाना। पर तुकारामजीकी भक्ति इतनी ऊपर उठी दुई यी कि वह निरन्तर अजातशत्रुत्वके परम सुखासनपर ही विराजमान रहते थे। मम्बाजी तुकारामजीका कीर्तन सुनने आया करते थे, अवस्य ही द्रेषबुद्धिसे आया करते ये पर तुकारामजीको इससे क्या ? वह तो मम्बाजीरर प्रेमकी ही दृष्टि रखते थे । यदि किसी दिन मम्बाजी कीर्तनमें न आते तो तुकारामजी उनके लिये कीर्तन रोक रखते, उनकी प्रतीक्षा करते, उन्हें बुलानेके लिये किसीको भेज देते और उनके लानेगर उनका बहा स्वागत करते ! पर 'औंध घड़ेका पानी' किस कामका ! मम्बाजीपर कुछ भी असर न होता । वह अपने द्रेषको ही बुलगाते रहते ! आखीर एक दिन मम्बाजीक द्रेषको भमक उठनेके लिये अच्छा अवसर मिला ।

तकारामजीके श्रीविद्वल-मन्दिरसे सटा हुआ-सा ही मम्बाजीका मकान था । उनके मकान और तुकारामजीके मन्दिरकी परिक्रमाके बीच रास्तेमें ही मम्बाजीने फुलोंके कुछ विरवे लगा रखे थे और एक छोटा-सा बगीचा-सा ही तैयार किया था। उस बगीचेके चारों ओर काँटोंकी बाड लगा दी थी। एक दिनकी बात है कि तकारामजीको उनके ससुर अप्याजीरे मिली हुई भैंस बाइको रौंदती हुई मम्बाजीके बागीचेके अंदर घुत गयी। बस फिर क्या था । मम्बाजी तकारामजीपर लगे गालियोंकी बौछार करने ! परिक्रमाके सस्तेमें काँटे जितस गये थे। हरिदिनी एकादशीका दिन था। यात्रियोंकी उस दिन बड़ी भीड़ होती, परिक्रमा करते हुए उनके पैरोंमें कहीं काँटे न गई, इसलिये तुकारामजीने स्वयं ही अपने हायों उन काँटोंको वहाँ-से हटाया और रास्ता साफ किया। पर उधर मम्बाजीके द्वेषको भभक उठनेका भी अच्छा रास्ता भिला। साँपपर भूलसे भी यदि पैर पड जाय तो बह जैसे काल-सा बनकर काट खानेको दौडता है वैसे ही मम्याजी भी मारे कोषके दाँत पीसते हुए तुकारामजीपर टूट पड़े और उन्हीं काँटोंकी बाड़ोंसे उन्हें मारने लगे । मुँहसे गालियाँ बकते जाते थे और हाथसे बाहें मारते जाते थे। मारते-मारते तकारामजीको अधमरा-सा कर डाला। तकारामजीकी शान्तिकी परीक्षाका यही समय या और तुकारामजी इस परीक्षामें पूर्णरूपसे उत्तीर्ण हए । तकारामजीने मम्बाजीकी बेदम मार चुरचाप सह ली, मेंहसे एक भी शब्द उन्होंने नहीं निकाला और कोई प्रतीकार भी नहीं किया ।
महीपतिवास कहते हैं कि मम्त्राजीने तुकारामजीकी पीठपर दस-बीस बाईं
तोईं। तुकारामजी शान्त रहे, शान्तिसे इसकी फरियाद मन्दिरमें भगवान्के पास ले गये। उस अवसरपर उन्होंने छः अभंग कहे, उनमेंसे एकका
भाव इस प्रकार है—

बहा अच्छा किया, भगवन् ! आतने बहा अच्छा किया जो क्षमाका अन्त देखनेके लिये काँटोंकी बाइोंछे पिटवाया, गालियोंकी वर्षा करायी, अनोतिसे ऐसी विडम्बना करायी और अन्तमें कोषसे खुड़ा भी लिया।

काँटोंका रास्ता साफ करने चला तो, 'काँटोंसे ही कटवाया' इससे तकारामजीका चित्त कुछ दुलित तो हुआ पर भगवान्ने कोधरे जो छुड़ा लिया' इसीका उन्हें बड़ा सन्तोष या। जिजाईने बड़ी सावधानीके साथ एक-एक करके उनके बदनसे सब काँटे निकाले और उन्हें आरामसे सला दिया । फिर जब कीर्तनका समय उपस्थित हुआ और मन्दिरमें कीर्तनकी तैयारी हो चुकी और तुकारामजीने देखा कि मम्बाजी अभीतक नहीं आये त्व वह खयं उनके घर गये, उन्हें साष्टाङ्क प्रणाम किया और उनके पैर दवाते हए पैरोंके पास बैठ गये । मम्बाजीके चित्तमें चुभे ऐसी कोई बात जन्मोंने नहीं कही । सरस्र और विनस्र भावसे यही कहने स्रो कि दोष तो मेरा ही है। मैंने पेडोंको पीडा न पहुँचायी होती तो आपको भी क्षोभ न होता । मुझे वहा दु:ख है कि आपके हाथ और बदन मेरे कारण दर्द कर रहे होंगे। यह कहकर आँखों में जल भरकर शिर नीचा करके वह उनके. पैर दबाने लगे । तुकारामजीका यह विलक्षण सौजन्य देखकर मम्बाजीका कठोर हृदय भी थोड़ी देरके लिये पतीज उठा । मन-डी-मन वह बहत ही स्त्रित हुए और तुकारामजीके साथ कीर्तनको चले । तकारामजीकी शान्ति। क्षमा और दयाने सदाके लिये लोगोंके हृदयोंमें अपना घर कर लिया।

मम्बाजीकी यह कथा बहुत प्रसिद्ध है। पर इतनेसे इनके कोधी और ईर्प्यालु स्वभावका पूरा इलाज नहीं हो पाया । उनके ईर्प्या-द्वेपकी आगकी रूपटें बहिणाबाईके भी जा लगीं। बहिणाबाई अपने सब सामानके साथ इन्होंके यहाँ उहरी थीं । मध्याजीकी यह इच्छा थी कि ऐसी श्रदाल स्वियों-को तो हमारे-जैसे आचारवान गुरुओंसे ही दीक्षा लेनी चाहिये। बहिणाबाई-की समझ तो इतनी बढ़ी नहीं थी, इस्रालये यही उनके पीछे पड़े और कहने लगे कि, 'तुका शुद्र है, उसका कीर्तन सुनने मत जाया करो। शुद्रके भी कहीं ज्ञान होता है ! हाँ, उपदेश तुम्हें लेना है, तो हमसे लो ।' रोज-रोज यही बात सुनते-सुनते बहिणाबाई धक गयीं और एक रोज उन्धेनि मम्बाजीको कोरा जवाब सना ही तो दिया कि, भी उपदेश ले चुकी हूँ। अब मुझे उपदेशकी आवश्यकता नहीं है ।' यह सनते ही सम्बाजीके कोधकी आग भभक जठी । बहिणाबाईकी एक गौ थी, उसे इन्होंने पकडकर बाँचा और बड़ी करतासे उसपर इंडे चलाये । गौकी पीठपर जो इंडे पहे उनके चिह्न, लोगोंने तकाराम महाराजकी पीठपर बने देखे । बहिणाबाई ऐसे-ऐसे अत्याचारोंसे बहुत ही तंग आ गयीं। तब महादजी पन्तने उन्हें अपने घरमें टिकाया । यह सारा हाल बताकर बहिणाबाई आगे कहती हैं-

'तुकारामजीकी स्तृतिका पार कौन पा सकता है ! तुकारामको इस कलियुगके प्रह्वाद समझो । अपने अन्तःकरणका साक्षी करके जो भी इनकी स्तृति करते हैं वे निजानन्दमें रमते हैं। वहिन कहतो है, छोग उनकी तरहन्तरहसे स्तृति करते हैं। पर एक शन्दमें उनकी यथार्थ स्तृति यही है कि तुकाराम केवल पाण्डुरङ्ग थे।'

## १६ निलाजी राय

पिंपलनेरके निलोबा या निलाजी राय तुकारामजीके शिष्योंमें शिरोमणि हुए। प्रायः सभी शिष्य भोले-भाले, श्रद्धालु, प्रेमी और निश्चवान् ये और तुकारामजी सबसे अत्यधिक प्रेम करते थे। रामेश्वर भट्ट विद्वान् थे और बहिणाबाईका अधिकार वडा था, पर तकारामजीके उपदेशोंकी परम्परा बारी करनेवाले और त्रिभवनमें उनका झण्डा फहरानेवाले जो एक शिष्य हुए वह थे निलोवा शय ही। तकारामजीके तीन पुत्र थे, उनमें परमार्थके नाते नागयण बोवा अच्छे थे पर तिलोबाढे अधिकारको पानेवाला कोई भी न हुआ। इनका अधिकार तकारामजीकी ही कुपाका फल था। इसमें सन्देह नहीं। पर था वह अधिकार तुकारामजीके अधिकारकी बराबरीका ही। निलोबा रायका चरित्र, यह समझिये कि तकाराम महाराजके ही चरित्रका नया संस्करण था । वारकरी सम्प्रदायके देवपञ्चायतनमें ये ही तो पाँच देवता हैं--शनेश्वर, नामदेव, एकनाय, तकाराम और निलोबा। यह पञ्चायतन सर्वमान्य और मर्वप्रिय है। उत्कट भगवत-प्रेम, प्रखर देरान्य, अलौकिक शानभाग्य इत्यादि गुण निलीयामें अपने गुरु तुकारामके समान ही थे। कोक हिंह में उनका आदर भी ऐसा ही था कि तुकीवा और निलोबा एक ही माने जाते थे और यह मान्यता समुचित भी थी । निलोगाकी गुरुपरमाराका विवरण पहले आ ही चुका है। गुरु-क्रुपाके सम्बन्धमें निलोबा कहते हैं---

•परम कृपाल श्रीमहुदनाय तुकाराम खामी आये । उन्होंने अपना हाथ मेरे मस्तकार रखा और प्रवाद देकर आनन्दित किया । मेरी बुद्धिको बढ़ा दिया और गुणगान करनेकी स्ट्रॉर्त प्रदान की । निला कहता है, बोलता हुआ में दीखता हूँ पर यह सत्ता उनकी है ।?

अवतक निलाजीका कोई स्वतन्त्र चरित्र नहीं या। महीपरिवाबाने अपने 'भक्त बजय' प्रन्य ( अध्याय ५६ ) में इनकी दो-एक बार्ते कहकर अपने इन गुरु भाईको गौरवान्त्रित किया है। पर अब मुझे निलोबाके सम्पूर्ण ओवीबद चरित्रकी इस्तिलितित पोषी उन्हींके बंदाजोंने मिल गयी है। इस 'निलाकर ३४०० ओवियाँ

हैं। इस चरित्र-प्रत्यसे यह पता चलता है कि निलाजी तुकारामजीके लम-कालीन नहीं थे, तुकारामजीको उन्होंने देखातक नहीं था। तुकारामजीके वैकुण्डमाम सिघारनेके २५-२०वर्ष बाद संवत् १७२५ ( द्याके १६०० ) के लगभग तुकारामजीने उन्हें स्वप्नमें दर्शन दिये और उनपर अनुमह किया। पिंपलनेर स्थान नगर जिलेके अंदर पर पूना जिलेकी सरहदपर है। निलाजी पीछे यहाँ आकर रहे, पर उनका जन्मस्थान वहाँने कुछ दूर नैक्श्र्यस्य कोनेमें शिकर नामसे प्रसिद्ध है। यह शिकरके जोसी कुलकर्णी थे। इनके दादा गणेश पन्त और पिता मुकुन्द पन्त सुखी और सम्पन्न थे। ये ऋग्नेदी देशस्य ब्राह्मण थे। धन-मान्यसे समृद्ध थे, गोठ गाय-गैलोंसे भरा था, अच्छी वृत्ति थी, सभी गातें अनुकुल थीं।

निलाजी जब १८ वर्षके हुए तभी प्रपञ्चका सारा भार उनपर आ पड़ा। इनकी स्त्री भैनाबाई बड़ी साब्दी, शीलवती और धर्माचरणमें पतिके सर्वथा अनुकूल थी। उनके साथ बड़े सुखसे इनका समय स्थतीत होता था। इन्हें जैसे वैराग्य प्राप्त हुआ, उसकी कथा बड़ी मनोरक्षक है। इनका यह निरम्कम था कि प्रातःकाल स्नानादि करके यह श्रीरामांलङ्गका बड़ी भक्ति से एजन करते और उसके बाद कुलकर्णका काम देखते थे। एक बार ऐसा संयोग हुआ कि यह पूजामें बैठे थे और कचहरीमें इनकी बुलाइट हुई। इन्होंने कहला दिया कि अल्हा, आता हूँ। यर पूजामेंसे बीचमें ही कैसे उठते ? इस बीच चार बार चपरासी आ गया पर इनकी पूजा समाप्त नहीं हुई। तब आखिरको यह पकड़वा मँगाये गये। कचहरी-पहुँचनेपर इन्होंने अपना हिसाब दिया और वहाँसे जो कैटे सो यही निश्चय करके बैठ गये कि अब इस चाकरीको अन्तिम नमस्कार है।

श्चानकी ओर दृष्टि करके विवेकसे अपने अंदर देखा और कहने स्रो, ऐसे संसरमें आग स्रो, ऐसा प्रपञ्च जलकर मसा हो बाब जो परमार्थ-मैं बाधक होता है! यदि मैं स्वाधीन होता तो क्या देवतार्चनको ऐसे बीचमें ही छोड़ देता ! धिकार है पराधीन होकर जीनेको ! खोटे काम करो। किसानोंको छुटो, नीच बनकर दूसरोंका घन हरण करो और अपना और अपने कुटुम्ब-परिवारका पेट भरो, इससे अधिक लजाजनक जीवन और कौन-सा है ! धिकार है ऐसे जीवन को !!!!

निलाजीने उसी दिन उस वत्तिका त्याग किया और यह निश्चय कर लिया कि संपार-दारिद्रथको नष्ट करनेके लिये अब साध-संतोका सङ्ग करेंगे और परमार्थरूपी धन जोहेंगे । उन्हें अपने जीवनपर बड़ा अनुताप हुआ । 'अनुतापसे देह जलने स्था, कण्ठ भर आया और नेत्रोंसे अश्र**धारा वह** चली ।' अपनी सहधर्मिणीपर अपना निश्चय प्रकट करते हुए उन्होंने कहा, भी तो अब भगवानको दुँदनेके लिये घर-बार छोडकर चला ही बाऊँगा । पर मैं तर जाऊँ और तुम इसी मायामें छटपटाती हुई पड़ी रहो। यह मुझे कब पसन्द होने लगा ! इसलिये यदि तम अखण्ड परमार्थ-सख चाहती हो तो मेरे साथ चल । मैनावती सजासे में ह नीचा करके बोली भी मन वचन, कर्मसे आपके चरणोंकी दासी हैं। आप आज्ञा करें और मैं उसका पालन करूँ, यही तो मेरा धर्म है। माया-मोहके समुद्रमें मैं डूबी जा रही हूँ और आप अपने हायका सहारा देकर मझे उनार रहे हैं। इसने बदकर सीभाग्य और मेरे बिये क्या होगा ! नाथ ! आपके बिना मैं यहाँ नहीं रह सकती। ऐसे रहनेसे तो मर जाना अच्छा है। आप जहाँ भी जायँ। मैं बढी प्रसन्नतासे आपके पीछे-पीछे चहुँगी। ठाकरजीके बिना मन्दिर, जलकं बिना कमल बनकर मैं नहीं रहेंगी। दीप-ज्योतिके समान मेरा-आपका अटट सम्बन्ध है।'

यह चुनकर निलाजी बहुत प्रसन्न हुए और अरना घर-बार, गाय-बैक सब दान करके सहपर्मिणीको सङ्ग किये उन्होंने प्रस्थान किया ! चूमते-फिरते पण्डरीमें आये: बहाँके अपार प्रेमानन्दमें दोनों ही तछीन-से हो गये । उस समय तुकारामजीकी कीर्ति सर्वत्र फैली हुई यी । तुकारामजीकी मिहमा जानकर ये पति-पत्नी आलम्दी होकर देहुमें आये । देहुमें उस समय तुकारामजीके पुत्र नारायणवाचा थे । उनके साथ निलाजीकी बड़ी घनिष्ठता हुई । नारायणवाचासे उन्होंने तुकारामजीका सम्पूर्ण चरित्र सुना । इससे तुकारामजीक चरणोमें उनका चित्त स्थिर हो गया । कुछ काल वहाँ रहनेके बाद निलाजी पन्त और मैनावती तीर्थयात्रा करने आये बढ़े । अनेक तीर्थोमें भ्रमण किया । ज्ञानेश्वरी, नाथभागवत, तुकारामजीके अभंग आदिका अवण-मनन वरावर होता रहा । अन्तको उन्हें तुकाराम-जीका ऐसा ध्यान लगा कि—

तुका ध्यानमें और तुका ही मनमें दीखे जनमें तुका, तुका ही बनमें । ज्यों चातककी लगी रहे ली धनमें नीतारस्ता तुका! तुका! त्यों मनमें॥

तुकारामजीके दर्शनीके लिये मन अत्यन्त व्याकुल हो उठा । वस, यही एक धुन लग गयी कि 'तुका ! अपने चरण दिखाओ ।' अन्तको उन्होंने अल-जल भी छोड़ दिया, घरना देकर बैठ गये। तब तुकारामने स्वप्नमें दर्शन दिये और उपदेश किया ।

'तुकारामजीने उनके मस्तकपर द्वाय रखा और उठाकर बैठाया। कद्दा, 'नीखा ! सार्वधान द्वो जा, भ्रान्तिसे बंद हुआ नेत्र अन खोख।' तुकारामजीने फिर मन्त्र दिया, उनके भालमें कस्त्री-तिलक लगाया, अपने गलेकी तुलसीमाला उतारकर निलके गलेमें द्वारी।'

् तुकारामजीने निकाजीके गर्नेमें यह अपने सम्प्रदायकी ही माला बाल दी और यह आशा की कि 'आवालहृद्ध नर-नारी सबको भक्तिपन्यमें कगाओ।' अपना सञ्चित किया हुआ सब धन जैसे पिता अपने पुत्रको दे बाता है बैसे ही सद्गुरु (तुकाराम) ने अपना सम्पूर्ण आत्मकान इन्हें दे बाका।

निलाजीपर तुकाराम पूर्ण प्रसन हुए। तुकाराम पण्डरीकी जो वारी किया करते थे उसे निलाजीने जारी रखा । निलाजी हरिकीर्तन करने लगे। भोताओंपर उनका बड़ा प्रभाव पड़ा । उनकी प्रासादिक स्फर्तिदायिनी वाणी श्रोताओं के हृदयोंको अपनी ओर खींच लेती थी। उनके मुँहसे धाराप्रवाह अभंग निकलने लगे। पाण्डरङ्ग भगवान् पूर्ण प्रसन्न हए। पिंपलनेरका पाटील उनके आशीर्वादसे रोगमुक्त हुआ, तब बड़े सत्कारके साथ वह निलाजीको पिंपलनेर लिया लाया और उनकी वही सेवा करने लगा । निलाजी संत बहुलाये, उनका संकीर्तन-समाज खब बढा । उनका यश बढानेवाले अनेक देवी चमत्कार हए। निलाजीकी कन्याका जब विवाह हुआ तब उमकी सब सामग्री भगवानने खयं ही प्रस्तुत की । ऐसी-ऐसी अनेक अद्भुत घटनाएँ हुई । नगरमें सतत दो मास कीर्तन होते रहे। नगरका यह कानून था कि दो पहर रात बीतनेपर कीर्तन समाप्त हो नाया करे । तदनसार इनके कीर्तनके लिये भी नगरके कोतवालने यही हुक्म जारी करना चाहा । पर भगवान्का दरवार ठहरा । वहाँ मनुष्योंकी सनवायी कब होने लगी ! निलाजी कीर्धन कर रहे हैं, दो पहरके बदले तीन पहर रात बीत जाती है तो भी कीर्तन बंद नहीं होता। तब कोतवाल मिपाहियोंके एक दलके साथ कीर्तन बंद करने खद चला आया। आकर बैठा, बैठते ही हरिका नाम और भक्तकी वाणी उसके कानोंमें पड़ी। संकीर्तनके प्रेमानन्दने उसके इदयार ऐसा अधिकार जमाया कि कोतवाल कीर्तन बंद करनेकी बात भूलकर वहीं जम गया और निलाजीके चरणोंमें शिरकर उनका शिष्य बना । निलाजीकी---

'मृतिं टिंगनी-सी थी, वर्ण गोरा था, नाक सरल थी, नेत्र बड़े-बड़े

ये । हृदय विशास और कमर पतली थी । बील-डीस सब तरहसे सुहाबना था।

गलेमें तलसीकी माला पड़ी रहती, हाथमें फलोंके गजरे होते। कीर्तनके लिये खड़े होते तय बड़े ही सहावने लगते और कीर्तनरंगमें ब्रह्मस्वरूप ही प्रतीत होते थे। कीर्तनकी शैली ऐसी सरस्र और सबोध होती थी कि आवाल-चढ-बनिता तथा तेली-तमोलीतक सब अनायास ही। समझ लेते और उससे लाभ उठाते थे। निलाजीका कीर्तन सनने एक बनजारा आया था। यह बड़े ही कर स्वभावका आदमी था पर निलाजीका कीर्तन सुनते सुनते इसे पश्चात्ताप हुआ और यह निलाजीकी शरणमें आया और बारकरी बन गया। निलाजी एक बार इसके अनरोधसे इसके घरपर भी गये । इसने उनकी बड़ी सेवाकी। पर इनकी स्त्रीने निलाजीको बहुत बुरा-भला कहा, 'तुमलोग बड़े खोटे, कपटी और दोंगी हो। मेरे पतिको फ़ुनलाकर तो तुमलोगोंने भेरा सत्यानाश कर डाला। बडे कटिल, लोभी और पापी हो इत्यादि ।' यह सनकर निलाजी स्वामी उसके समीप दौड़े गये और उसके पैर पकड़ लिये और बोले, भाता ! तम सच कहती हो, मैं ऐसा ही पतित हैं, मन्दर्शद्ध हैं, तमने वड़ा अच्छा उपटेश किया । अब मेरी समझमें आया । अब जननीके इन वचनोंको मैं द्भवयमें भारण करूँगा।'

निल्हाजोका अधिकार महान् था, यह उनकी अमंगवाणीसे मी स्पष्ट प्रतीत होता है । उनके वैर्गन्य, छमा, श्वान्ति और उपदेशपद्धतिने छोगोंके हृदयोंमें घर कर लिया । तुकारामजीके पश्चात् वारकरी भिक्त-पन्यका प्रचार जितना निजाजीने किया, उतना और कोई भी न कर सका । उन्होंने सचसुच ही सम्पूर्ण महाराष्ट्रपर मागवत-धर्मका झंडा फटरा दिया ।

## १७ श्रीतुकाराम महाराजके पश्चात्

निलाजीके प्रधान शिष्य दिकारके गर्गगोत्री यजुर्वेदी ब्राह्मण शहर स्वामी थे। इनके परगेतेके पोते इस समय मौजद हैं। इनका कल-नाम हाले था, पुरले हलपती थे, सराफीका काम करते थे। शंकर स्वामी जब पनेमें थे तब निलाजीके साथ आलन्दी और पण्टरीकी यात्रा करते थे । इनपर जब निलाजीका पूर्व प्रसाद हुआ तब यह शिकरमें जाकर रहने स्रो । शंकर स्वामीके शिष्य मलाप्या वासकर नामक एक लिखायत वणिक् थे जो निजाम-राज्यमें भालकी नामक ग्राममें रहते थे। मलाप्पा बासकरने ही पहले पहल बारकरी मण्डलकी एक नवीन शाला निर्माण की और आपाटी एकादशीके दिन ज्ञानेश्वर महाराजकी पालकी आलन्दीने भजनसमारम्भके साथ पण्डरपुर ले जानेकी प्रथा चली। तकारामजीके पुत्र नारायणवावाने छत्रपति शाह महाराज्ञे पुरस्कारस्वरूप तीन गाँव प्राप्त किये । इनके पत्र जागीरदारोंके ढंगले रहने खगे । एक बार पण्डरपुरमें मलाप्या कीर्तन कर रहे थे और वहाँ तकारामजीके पोते गोपालवावा प्रवारे । मलापाने उनकी चरण बन्दना की और यह निवेदन किया कि श्रीहरिका कीतंन करनेका अधिकार यथार्थमें आपका है। आपकी अनुपस्थितिमें मुझने जैसा बन पड़ा, मैंने कीतंन किया, अब आप ही कीतंन सनाकर इन कानोंको पवित्र करें। कहते हैं कि उस समय गोगलवात्राके मलसे दो अभंग भी शहरूपमें नहीं निकले ! इससे उनकी बड़ी नामहँगायी हुई और मलाप्याने खुब खरी-खरी सनायी ! गोपालवावाके चित्तपर इसका बड़ा प्रभाव पड़ा । वह भण्डारा पर्वतपर छः वर्ष रहे, वहाँ उन्होंने तुकारामजीके अभंग, शानेश्वरी आदिका अध्ययन किया और फिर कीर्तन भी करने छगे। उन्होंने बारकरी सम्प्रदायकी एक और शाला निकाली। यह देहूकी शाला हुई। तबसे बारकरी सम्प्रदायकी दो शालाएँ चली आती हैं। सीभी गुरुपरम्परासे चली आयी हुई शासा

बासकरोंकी है, इसलिये यही बिजेप मान्य है। विगत सौ-दो-सौ वर्षके भीतर वारकरी सम्प्रदायमें अनेक महात्मा उत्तन हुए और सभी जातियोंमें हुए। संतोंके चरित्रलेखक और तकारामजीके अनुगृहीत महीपतिबाबाका ( संवत् १७७२--१८४७ ) विस्मरण भला केते हो सकता है ? सखाराम बावा अम्मलनेरकर, बावा अझरेकर, नारायण अप्या, प्रहादबुवा बढवे, चातुर्मासे बोवा, ज्यंबक बुवा भिडे, हैबन्त रात्र बात्रा, गङ्गु काका, गोदाजी पाटील, टाकर बोबा, भानदास बोबा, भाऊ काटकर, साखरे बोबाके मूलगुरु केसकर बोबा, बाबा पाध्ये, ज्योतिपन्त महाभागवत, पूनेके खण्डोजी बोवा इत्यादि अनेक भक्त हुए जिनके नाम संस्मरणीय हैं। सालरे बोबा, विष्णु बोबा जोग, व्यङ्कट स्वामी प्रभृति लोगोंने भी बारकरी सम्प्रदायकी वडी सेवा की है। विगत छः सौ वर्षमें भागवतधर्म महाराष्ट्रमें अच्छी तरहसे व्याप्त हो गया है। कोल्हापुर, सतारा, सोलापुर नगरः पूनाः नासिकः लानदेशः बरारः नागपुर और निजामराज्यके मराठा भाषा-भाषी सब स्थानोंमें शानेश्वर महाराज, नामदेव राय, एकनाथ-जनार्दट, तकाराम महाराज और निलोबाराय तथा अनेक सत्पुरुष भागवतधर्मका प्रचार कर गये हैं। शानेश्वर महाराजने जिसकी नींव हाली, नामदेवने जिसका विस्तार किया, एकनायने जिसपर शागवतका झंडा फहराया और अन्तमें तकाराम महाराज जिसके शिखर बने। उस भागवतवर्मका अखण्ड और अभंग दिव्य भवन त्रिभुवनसुन्दर श्रीकृष्ण विद्वलकी कपा-छत्रछायामें आज भी अपने अति मनोहररूपमें खड़ा है। ऐसे इस भागवतधर्मकी निरन्तर जय हो !



# चीदहवाँ अध्याय तुकाराम महाराज और जिजामाई

स्त्री, पुत्र, घर-द्वार सब बुद्ध रहे, पर इनमें आसक्ति न हो । परमार्थ-युक्त साधनके द्वारा चित्तकृति सदा सावधान बनी रहे ।

---श्रीनाथभागवत २०१७

# १ जिजामाईकी गिरस्ती

तुकारामजीकी प्रथम पत्नी किमणीबाई अकालमें ही कालकविलत हुई और तबसे तुकारामजीकी घर-गिरस्ती क्या थी। यथार्थमें उनकी द्वितीया पत्नी जिजाबाईकी ही यहस्थिति थी। तुकारामजीकी आयुके १७ वर्ष भी पूरे नहीं हो पाये ये जब जिजाईके साथ उनका विवाह हुआ और महाराज जब वैकुण्ठ सिचारे तब जिजाईके पाँच महीनेका गर्म था। इस तरह दोनोंका समागम २६ वर्ष रहा। इस बीच इनके अनेक सन्तान हुए और बड़ी तंग हाल्यमें जिजाईको दिन काटने पढ़े। तुकारामजी अपने वयस्के २२ वें वर्ष संवारसे उनहें आसकि नहीं हुई। कोकाचारके लिये वह संसारी बने ये पर कहते यही ये कि मेरा चित्त हर प्रपन्नमें नहीं है, मेरे शरीरतककी भुझे सुष नहीं रहती। लोगोंने आओ। विराजों कहकर लोकाचारका पालन करना भी, ऐसी अवस्थामें, उनसे कैसे बन सकता था ! एक अभंगमें उन्होंने कहा है, 'मुझे अपने कपड़ोंकी सुष नहीं, मैं दूसरेंकी इच्छादा क्या ख्याल कहूँ!'.

उन्होंने अपना सब बहीखाता इन्द्रायणीके भेंट किया तबसे कभी उन्होंने घनको स्पर्शतक नहीं किया । इसलिये लोकहरिसे उनकी अवस्था भन्छी नहीं थी। जिजाईके सात-पिता और भाई पनेमें रहते थे और वे सम्पन्न भी थे। जिजाई शरू-शरूमें उनसे सहायता लेकर जहाँतक बन पहला या, तुकारामजीकी गिरस्ती सम्हाले रहती थीं। अपने भाईकी मध्यस्थतासे उन्होंने कई बार व्यापारके लिये तुकारामजीको रूपया दिलाया। कई बार तो स्वयं भी तमस्त्रक लिखकर महाजनोंसे रूपया लेकर तुकारामजीके हाथोंमें दिया । पर तुकारामजी ठहरे साधु पुरुष और ऐसे साध परुषोंसे उचित-अनचित लाभ उठानेवालोंकी इस संसारमें कोई कमी नहीं, इस कारण जो भी व्यापार उन्होंने किया उसीमें उन्हें नकसान ही देना पड़ा और पीछे जब कान्हजी अपने भाईसे अलग हो गये तब तो जिजाईको गिरस्ती चलाना बड़ा ही कठिन हो गया। ऐसी दशामें जिजाईके सन्तान भी होते ही रहे। पतिदेव ऐसे कि कहींसे एक वैसा कमाकर लाना जानते नहीं और घरमें बाल-वर्षों के लिये अन्तके खाले पहे हुए थे ! ऐसी विचित्र चिन्ताजनक दशा होनेके कारण जिजाईका स्वभाव चिइचिड़ा और झगड़ालू हो गया हो तो कोई आश्चर्य नहीं। उनका यदि ऐसा स्वभाव न होता तो कदाचित इस तरह बार-बार घरसे भण्डारा पर्वतकी भोर न उठ दौडते । और संसारका सारा भार अकेबी जिजाईपर यदि न पहला और अन्न-वस्नके भी ऐसे लाले न पडते तो जिजाई भी कदाचित पेसे चिडचिड मिजाजकी न बनतीं, पर 'क्या होता, क्या न होता' का

बिचार तो गीण ही है, 'क्या या या है' वही देखना अच्छा है। प्रारम्भ कहिये या ईश्वरका कौतक कहिये। तुकारामजी और जिजाईको सारा जीवन एक साथ ही रहकर व्यतीत करना पड़ा। यरीपके तस्ववेत्ता साध सकातकी स्त्री वडी जयरजंग थी। लोग कभी-कभी जिजाईको इसी स्त्रीकी उपमा देते हैं। परन्त जिजाईमें अनेक उत्तम गुण भी थे और तुकारामजीका जिल्य समागम होनेसे उनकी उत्तरोत्तर उन्नति ही हो चली थी। तकारामजीके वैराग्य और अभ्यासके लिये जिजाईका सक बढा उपयक्त था । इमलिये यही कहना चाहिये कि भगवानने अच्छी ही जोडी मिलायी । इस जोडीके मिलानेमें 'अच्यत' कहानेवाले भगवान च्यत हए या चक गये ऐसा तो नहीं कह सकते । समुद्रमें कोई काठ कहींसे बहता चला आया और कोई कहींसे और दोनों मिल जाते हैं और फिर अलग भी होकर भित्र भित्र दिशाओं में चले जाते हैं, ऐसा ही जीवोंका भी संयोग-वियोग हुआ करता है। प्रत्येक जीवका प्रारम्धकर्म भिन्न है, प्रत्येक अपने कर्वानसार जीवदशा भोगता है, सख-दःख कोई किसीको दिया नहीं करता । यही यदि शास्त्रिधिदान्त है और जीव स्वकर्मसूत्रमें वॅथा हुआ है तो जिजाई और तुकागमजीके परस्पर समागम और सुख-दुःखका कारण भी उनका प्राव्हमें ही है। जिजाईके खभावमें कुछ कटुता थी और वह कटुता परिस्थितिसे और भी कट हो गयी। यह बात सच है। पर उनका कोई ऐसा महान पण्यवल भी या जिससे उन्हें इस जन्ममें ऐसे महान् भगवद्भक्तका समागम प्राप्त हुआ और भगवान्। धर्म और संतोंके पुण्यप्रद महाफलदायी सत्तक्षका लाभ हुआ।

# २ 'योगक्षेमं वहाम्यहम्'

भक्तोंका योगक्षेम मगवान् कैथे चलाते हैं, कैथे उनकी पत रखते और उनकी बात ऊपर रखते हैं, इसकी कुछ कथाएँ महीपितवाबाने बड़े प्रेमसे वर्णन की हैं। एक बार तुकारामजीने क्या कि जिजाईकी साझी किसी अनाया स्त्रीको दे हाली और जिजाईके पास बस यही एक साझी बी जिसे वह कहीं आना-जाना हुआ या लोगोंके सामने निकलना हुआ तो पहना करती थीं। अब उनके पास ऐसी कोई साझी नहीं रह गयी। तन ढाकनेभरका कोई फटा-पुराना कपड़ा पहने रहने और उसी हालतमें लोगोंके सामने निकलनेकी नौबत आ गयी, तब भक्तवस्तल भगवान् पाण्डुरङ्गने स्वयं ही बरीका काम की हुई ओढ़नी उन्हें ओढ़ा दी और उनकी काम रखी।

तुकारामजीके प्रथम पुत्र महादेव पयरीकी वीमारीके पीड़ित हुए । जिजाईने लाल उपाय किये पर किसीसे कोई लाँग नहीं हुआ । सन उपाय करके जब वे हार गयीं तब उन्हें उन्माद-आ चढ़ आया और उसी अवस्थामें वे अपने बेटेको ले जाकर श्रीविद्वलके पैरोंपर पटक देनेके विचारके मन्दिरमें गयीं । मन्दिरमें प्रवेश करते ही बच्चेको पेशाब हुआ और बच्चा अच्छा हो गया ।

एक घटना और बतलाते हैं। गिरस्तीका सारा जंजाल सम्हालते सम्हालते जिजाईके नाकों दम आता था, फिरं भी इती हालतमें तुकाराम-जीके लिये भोजन तैयार करके पर्वतपर ले जाना पहता था। यह आने-जानेका झंझर ऐना लगा कि इसके मारे कमी-कभी उनके क्षोभका पारावार न रहता। एक दिनकी घटना है कि जिजाई इसी तरह रोटी और जल लिये पर्वतकी चढ़ाई चढ़ रही थीं, नड़ी तेज धूप पह रही थीं, पैर जल रहे थे, कंकह गह रहे थे, सारा शरीर छल्ता जा रहा था, सिरपर तो जैसे अंगारे वरत रहे थे; जिजाईके प्राण व्याकुल हो उठे, इसी हालतमें ऊपर चढ़ते चढ़ते उनके पैरके तलवेमें एक बहा-सा काँटा ऐसा भिदा कि भिद-कर पैरके ऊपर निकल आया! जिजा तलमला उठी और बेहोश होकर शिर पढ़ी। जहपात्र हाथसे खूटा— जल घरतीपर गिरा और पैरसे बहे वेगके साथ रक्की भारा बह निकली। कुछ काल बाद उन्हें होश आया,

अपने ही हाथसे काँटेको निकालना चाहा पर वह किसी तरह नहीं निकला ! काँटेको निकालनेकी चेष्टामें लगी हैं। सोच रही हैं विधनाकी करत्वको, रो रही हैं अपने ऐसे दुर्भाग्यको, कोस रही हैं अपने पिताको कि कैसे अच्छे वित हुँद दिये और सबसे अधिक दाँत पीस रही हैं उस कल्ट्रेपर जिसका पुला पुकड़े तकाजी खड़े हैं और चाहती हैं किसी तरहसे यह काँटा तो निकल आवे । पर काँटा तो ऐसा भिटा है कि किसी तरहसे निकलता ही नहीं। पैरसे रक्त निकल रहा है और जिजाईके मनोमय नेत्रोंके सामनेसे होकर अपने ऐसे पतिके साथ विवाह होनेके समयके दृश्य एक-एक करके गजरते जा रहे हैं। वह सोच रही है, कैसे ठाट-बाटके साथ पिताने मुझे विवाह दिया, भाईने किस उत्साह और साज-वाजके साथ वरयात्रा करायी और तुला भी की। माइकेमें बीते हुए सुलके वे दिन याद कर-करके तकाजीके सङ्ग रहनेसे होनेवाले कष्टोंपर वह फट-फटकर रोने लगी। आँखोंसे श्रम जलधारा निकल रही है और पैरते रक्तधारा ! इधर तुकारामजीके पेटमें भलकी ज्वाला उठी और उधर उसकी लपट श्रीविद्वलनायके हृदय-पर जा लगी । जिजाईके कप्टोंने भी वहाँ पहँचकर दयामैयाको जगाया । कारणा, ये कप्र एक पतित्रताके स्वधर्म-निर्वाहके कप्र थे । स्वधर्मान्तरण करनेवालींवर भगवान् दया करते ही हैं। दयाके निधान श्रीपाण्डुरङ्ग भगवान् उत सलाती धूपमें धूपकी जलन और काँटेकी भिदनते तहपती हुई जिजाईके सम्मुख प्रकट हुए । जिन्होंने जिजाईके सम्पूर्ण गृहसीख्यको स्वयं ही हर लिया या और इस कारण जिजाई जिन्हें अउने सखका हत्ती जानकर ही भजती यीं वह नारायण भी वैसे भजनके अधीन हो गये। श्रीविद्वलनायजीकी वह स्याम सगुण लावण्यमृति सम्मुख खडी देखकर क्या जिजाईको कुछ सन्तोष हुआ ? नहीं, वहाँ तो क्रोधाग्नि और भी वेगसे भडक उठी और जिजाई कोषके अंगारे बसराने खगीं। कहने खगीं, ध्यही है वह काला-कल्टा जिलने मेरे पतिको पागल बना दिया ! अरे ओ

निर्देयी! त् अब भी पीछा नहीं छोड़ता! क्या अब मेरे पीछे पड़ना चाहता है! मेरे सामने अपना यह काला मुँह लेकर क्यों आया है!' यह कहकर जिजाईने भगवान्की ओर पीठ फेर दी और दूसरी ओर मुँह करके बैठ गयी। जिजाईकी उस विलक्षण हदताको देलकर भगवान्के भी जीमें कुछ कौतुक करनेकी इच्छा हुई। वह लीलानटवर जिस ओर जिजाईने मुँह फेरा था उसी ओर सम्मुल होकर खड़े हुए। जिजाईने हुँझलाकर फिर मुँह फेरा था उसी ओर सम्मुल होकर खड़े हुए। जिजाईने हुँझलाकर फिर मुँह फेर लिया, भगवान् वहाँ भी सम्मुल हो गये। ऑटों दिशाएँ जिजाई हुम गयी, पर जिथर देलो उपर वहीं काले कृष्णकरेशा जिजाईके छजैया खड़े हैं, इघर देलो तो वही, उपर देलो तो वही, ऊरर देलो तो वही, नीचे देलो तो वही, कहाँ किचर वह नहीं! यह हालत जिजाईकी उस समय हो गयी!

पावण, कंस, शिद्यागाल इत्यादिको जिन्होंने उनके भगविद्विदेषके कारण ही तारा उन लीलानटवर श्रीविद्वलने अपने परम भक्तकी सहधर्मिणी- के चारों ओर चकर लगाकर उसकी दृष्टि अपनी ओर खींच ली तो इसमें आश्चर्य ही क्या है ! किसी भी निमित्तले हो भगवानकी ओर जहाँ चिच लगा तहाँ जीवका सब काम बना । जिजाई जिस ओर दृष्टि शालती उसी ओर उन्हें श्रीकृष्ण दृष्टि आते । आखिर, उन्होंने अपने दोनों नेत्र दोनों हायोंसे खूब कसकर बंद कर लिये, तब तो भगवान अन्तरमें भी दिखायी देने लगे । पिता जिस प्रकार अपनी पुत्रीपर हृष्य फेर उसी प्रकार भगवान्ने जिजाईके अङ्गपर अपना कमलकर फिराया और जिजाईका पाँव अपनी पालपीपर रखकर ऐसी सुविधासे कि जिजाईको किञ्चत् भी वेदना नहीं प्रतीत हुई, वह काँटा चटले निकाल लिया । तब जिजाई और उनके साथ-साथ भगवान् तुकारामजीके समीप गये । तुकारामजीने इन दोनोंको एक साथ जो देखा तो उन्हें पत्रि और दिवाकरके साथ-ही-साथ आनेका भान हुआ। तुकारामजीके साथ-साथ मगवान् और जिजाईने भी भोजन

किया । वहीं पैठे-पैठे भगनान्ने एक पत्थर इटाया तो वहाँ**ऐ खच्छ जलका** क्षरना वहने लगा !

## ३ दोषका भागी कौन ?

तकारामजी और जिजाईके झगड़ेमें दोपका भागी कीन है-तकाराम या जिजाई ! यह प्रश्न उपस्थित करके, दूसरोंके झगड़ोंमें पञ्च बनकर पडनेवाले कई विद्वानींने इसकी बड़ी चर्चा की है। कितनोंका यह कडना है कि तकारामजी जब गृहस्य थे, एक स्त्रीका पाणिप्रहण कर उसे घर ले आये थे, उससे उनके सन्तान भी थी, तब उन्हें उस स्त्री और उन सन्तानींका अवस्य ही पालन-पोपण करना उचित था । यह उनका कर्तव्य ही था। इस कर्तव्यका पालन उन्होंने नहीं किया, इसलिये तुकाराम ही सर्वधा दोधी हैं। पाठक ! हम-आप भी जरा इस प्रश्न हो इस अवसरपर विचार हैं। सारे जगतको उपदेश करनेवाले तकारामजीको क्या इतना भी जान नहीं था कि अपने स्त्री और सन्तानके प्रति अपना कर्तव्य वह न समझ सकते ? ओर ऐभी बात भला कौन कह सकता है ? और ऐसी बात हो भी कैसे सकती है ! इसलिये बात कुछ और है । तकारामजी और जिजाईकी जो नहीं बनी इसमें यथार्थमें दोप तो किसीका भी नहीं है। तकारामजीके अभंग संप्रहोंमें 'तुकारामजीके प्रति उनकी स्त्रीके कठोर बचन' शीर्षक सात अभंग हैं। इन अभंगों को कुछ लोग असली मानते हैं और कुछ नहीं मानते । जो हो। पर उन अभंगोंसे इतना तो अवस्य ही जाना जा सकता है कि तकारामजीपर जिजाईके कीन-कीन-से आक्षेप हो सकते थे । जिजाईका मानो यही कहना या कि---

(१) यह कोई काम काज नहीं करते; कुछ उपार्कन नहीं करते; विवाह करके मेरे पति तो बन बैठे, पर इनके तथा बच्चोंके लिये अल-बल्ल मुझे ही जुटाना पढ़ता है। स्त्रीकी जाति मैं कितना दुःख उठाऊँ और किस-किसके सामने अपना दीन बदन दिखाऊँ ?

- (२) इन्हें अपने तनकी कोई चिन्ता नहीं। न सही पर इन्हें इसारी कोई जिल्ला हो सो भी नहीं।
- (३) स्वयं तो कुछ कमाकर राते नहीं, पर यदि कही से कुछ आ जाय तो वह भी छुटा देते हैं। अब हो, वक्त हो अयवा और कोई वस्तु हो, जो भी जो कुछ माँगता है, वह अपने वर्षोंको पूछतेतक नहीं, और उसे दे डास्त्रे हैं। दूसरोंके पेट भरते हैं पर मेरी या वर्षोंकी कोई परवा नहीं करते। कभी एक पैता कमाना नहीं, हाँ, घरमें यदि कुछ पड़ा हो तो उसे भी गँवा देना, यही इनका धंधा है!
- ( ४ ) घरमें तो रहना जानते ही नहीं, जब देखो तब बनको ही दौहे जाते हैं, इन्हें हूँदेकर पकड़ लाना पड़ता है तब इनका आगमन होता है।
- (५) सब कीर्तिनियाँ मिलकर रातको यहा कोलाहल मचाते हैं। किसीको सोने नहीं देते। इनके सङ्ग-मायसे इनके साथी भी घरवारत्यागी विरागी बन रहे हैं और उनकी स्त्रियाँ भी घरोंमें बैटी मेगी तरह रो रही हैं।

जिजाईके ये आक्षेप हैं । इन्हें झूठ तो तुकारामजी भी नहीं बतलाते । जिन सात अमंगोंकी ये बातें हैं उनमेंसे प्रत्येक अभंगके अन्तिम चरणमें तुकारामजीका उत्तर भी रखा हुआ है । उत्तर एक ही है कि, सिञ्चतका भाग मिथ्या है, मिथ्याका भार दोनेमें व्यर्थ ही माथा खपाना है।

जिजाबाईका कहना जिजाबाईकी दृष्टिसे ठीक है, सामान्य संसारी जनोंकी दृष्टिसे भी ठीक है, संसारको सत्य माननेकी दृष्टिसे भी विल्कुछ ठीक है। जिजाईको अकेले तुकारामजीकी गिरस्तीका सारा भार अपने सिरपर उठाना पड़ा, इससे उन्हें बहुत कष्ट हुए, कछोंसे उनका मिजाब चिड्निक्डा बन गया, चिड्निड्रेपनसे जो दृष्ट उन्होंने कहा बह इस तरहसे बिट्डुक सही है और उनके दुःखोंसे संसारी जीवोंको स्वाभाविक ही

**ल्हानुभृति होती है । पर तकारामजीकी ओर देखिये और तुकारामजीकी** दृष्टिसे विचारिये तो उनका भी कोई दोष नहीं दिखायी पडता । संसारका मिथ्यात्व जब प्रकट हो गया। उससे मन उपराम हो गया और सांसारिक मुख दु:खके विपयमें चित्त उदासीन हो गया तब उस मुख द:खसे उत्पन्न होनेवालं कर्तव्य ही कहाँ रह गये ? इसलिये इसमें तो तकारामजीका कोई दोप नहीं दिखायी पहता । सुर्यके सामने जब अन्धकार ही नहीं रहा, जाग उटनेपर स्वप्नागत संसार ही जब नहीं रहा, नदीके उस पार पहुँचे हुए पर नदीकी छहरें जाकर नहीं गिरी ती इसमें सूर्य, जाग्रत् और उत्तीर्ण पुरुषको कोई भी विवेकी पुरुष दोषी कह सकता है ! जागता हुआ पुरुष और खप्नमें बडबडानेवाली भी इन दोनोंका मिलन जैसा है वैसा ही तुकारामजी और जिजाईका जीवन-मिलन है। स्वप्नमें यहबहानेवाली स्त्रीके शब्दोंका जावत पुरुषके समीप कोई मूल्य नहीं होता, प्रस्युत जागता हुआ पुरुष उसे भी जगानेका ही प्रयत्न करता है । उसी प्रकार तुकारामजीने जिजाईको जगानेके लिये 'पूर्णयेथ' के अभंग कहे हैं। तुकारामजी और जिजाईका झगडा सत्वगुण और रजोगणका क्षमडा है, परमार्थ और प्रपञ्चका या ब्रह्म और मध्याका शगड़ा है। प्रकृतिके दान जीव प्रकृतिके सब कामोंको ही टीक समझते हैं पर प्रकृतिप्रभ प्रविके सामने प्रकृति आती ही नहीं, फिर उसका कार्य क्या और उसका अभिनिवेश ही क्या ! पुरुष तो अनङ्ग और उदासीन है, निर्धन और एकान्ती है, जराजीर्ण अति बद्धते भी बद्ध है। पर अकर्ता, उदासीन और अभोक्ता होनेपर भी पतिवता प्रकृति उससे भोग कराती है। वह अविकारी है, पर यह ( प्रकृति ) खयं उसमें विकार बन जाती है, वही उस निष्कामकी कामना, परिपूर्णकी परितृप्ति, अकुलका कुल और मोत्र यन जाती है। इस प्रकार प्रकृति पुरुषमें फैलकर अविकार्य पुरुषको बिकारवश बना लेती है। ज्ञानेश्वरी (अ॰ १३) पुरुष ऐसा और प्रकृति

ऐसी है ! तुकारामजी पुरुष और जिजाई प्रकृतिका यह विवाद अनादिकाल-से चला आता है। यह तो अध्यात्मदृष्टि हुई, पर लोकदृष्टिसे भी देखें तो भी तकारामजी दोषी नहीं ठडराये जा सकते । संसारी बने रहो और परमार्थ भी साधो, यह कहना तो वडा सरल है, पर 'दो नार्वोपर पैर रखनेवाला किसी एक नावपर भी नहीं रहता' इस लोकोक्तिके अनुसार सभी महात्माओंका अनमव है। समर्थ रामदास स्वामीने भी ( पुराना दासबोध समास १८ में ) यही कहा है । बचपनमें माता-पिताने ब्याह कर दिया, पीछे वैराग्य हुआ, ऐसी अवस्थामें कोई भी सवा साधक ऐसे ही रह सकता है जैसे तकारामजी रहे। बाल-बन्नोंका पेट भरना और इसके लिये नौकरी-चाकरी या कोई बनिज-स्थापार करना तो सभी करते हैं। तुकारामजी भी यदि वैसा ही करते तो परम अर्थकी जो निधि उनके हाथ हरारी बहु न लगी होती और जो धन जन्होंने संसारमें वितरण वि.या बहु भी न कर सकते, यह तो स्पष्ट ही है। कछ त्यागे विना कछ हाथ नहीं छगता । प्रपञ्च, स्रोभ होडे विना परमार्थ-साभ नहीं हो सकता । तकाराम-भीके चित्तने संसारको जडनलगढित त्याग दिया, इसीसे परमार्थका मुल उनके हाथ लगा । महान लाभके लिये अल्पका त्याग करना ही पहला है। दो कर्तव्योंके बीच जब झगड़ा चले तब श्रेप्र कर्तव्यके लिये कनिष्र कर्तव्य त्यागना पडता है । सर्वस्व-त्यागी बनना पडता है तभी फलोंका भी फल, सुलोंका भी सुल, ध्येयोंका भी ध्येय जो परभारमा है उसकी प्राप्ति होती है । उन प्राप्तिके लिये तकारामजीने कभी-न-कभी नष्ट होनेवाले संसारका त्याग किया तो क्या गलती की १ सीप फेंककर पारस लेना बुद्धिमानोंका काम ही है। नारायणके लिये गृह-सत-दारादि संकारकी अहंता-ममताकी मैळ काटकर ही उन्होंने संसारको सवर्ण बना दिया। संसारमें सुवर्णकी माया जोड़नेवाले संसारको सुवर्ण नहीं बनाते, प्रत्युत जो अपने हृदयसम्पूटमें नारायणके चरण जोडते हैं उन्हींका संसार सवर्ण हो

जाता है ! उनके असंख्य जन्मोंके संसार-बन्ध टूट जाते हैं और संसार दुलमय हो जाता है। तुकारामजीने एक संसारीके नाते अपनी कोई पत नहीं रखी, यह चाहे अश जीव कहा करें, पर उनकी अपनी दृष्टिमें और उनके सहश दृष्टिवालोंकी दृष्टिमें उनका संसार-उनका प्रपञ्च उनका जीवन दुखमय, लाभमय और परम सौभाग्यमय ही दुआ! इस सुख, लाभ और सौभाग्यको अस्तानों देखींगे।

## ४ जिजामाईको पूर्णबोध

सोतेको जगाना, ग्रामराहको राहपर ळाना, अपना सुल दूसरोंको वितरण करना, यही सचा परोपकार है। तुकारामजीने संसारको जगाया, उसी संनारमें जिजाई भी आ गयीं। परन्तु जिजाईको लास तौरपर अलग भी तुकारामजीने उपदेश करके लोकहिएते भी अपने कर्तन्यका पाळन किया। जिजाईके लिये जो उपदेश उन्होंने किया उस प्पूर्णनीच के बारह अभंग हैं। जिजाई भजन करनेवाले वारकिरोंके कोलाहळते हुँ हालाकर जैसे कटोर बचन कहा करतीं, उसपर तुकारामजी उन्हें बड़ी शानित समझाते— 'हमारे घर क्यों कोई आने लगा ! सबको अपना-अपना काम-काज लगा हुआ है ! कीन ऐसा निउल्ला बैटा है जो बिना किसी मतलवके हमारे यहां आया करे ! जो कोई भी आता है वह मगवान्के प्रिमते आता है, भगवान्के लिये ही अलिल ब्रह्माण्ड अपना हो जाला है। मस्तीके लिये जो तुम ऐसी कटोर वार्त कहती हो सो न कहकर मृदु बचन कहो तो हसमें तुम्हारा क्या लच्चे हो जायगा। आदर-मानके साथ बुळानेसे प्रेमवश हतने लोग आते हैं कि जिनका कोई हिसाद नहीं।'

'पूर्णनोघ' का पहला अभंग कुछ क्ट-सा है-स्थितमें जो उपज होती है उसमें हमारे प्यार चौषरी पाण्डुरङ्ग हमें बॉट देते हैं। खगानका अभी ७० रुपये देन वाकी है सो वह माँग रहे हैं, अवतक १० रुपये हो दिये हैं। घरमें हंडा, वर्तन हैं, गोटमें गाय, वैस्त हैं, यही एवज दिखाते हुए दाकानमें लाटपर रैठे हुए हैं। मैंने कहा, भाई! के को, एक बारमें ही सब कहना चुका को, इस तरह बब मैं उनसे उसका पड़ा तब आप चुप हो गये!

माव यह है कि इस शारीरूपी खेतके प्रभु पाण्डुरङ्ग हैं, उन्होंने यह नर-तन हमें वर्तनेके लिये दिया है। वह हमें भूखों नहीं मरने देते। इस खेतका लगान ८० रुपये हैं। इसमें के इम अवतक १० दे चुके हैं, ७० बाकी हैं, सो यह माँग रहे हैं। अर्यात् यह शारीर ८० तन्बोंका है। ये ही ८० तन्य उन्हें गिना देने होंगे। इनमें से ५ कर्मेन्द्रिय और ५ शानिन्द्रिय हैं, उन्हें तो मैंने भजनमें लगा दिया है। इस तरह ८० लगानके १० दे चुके, अब बाकीका तकाजा है। खाटपर बैठे हैं याने इदयमें विराज रहे हैं।

श्रीमद्भगवद्गीतामें तत्त्वसंख्या (अ०१३ स्लोक ५-६) ३६ दी हुई है । श्रीमद्भगवद्गीतामें तत्त्वसंख्या (अ०१३) इन तत्त्वींकी संख्याका कई प्रकारते हिंगाय लगाकर ४ से लेकर २८ तक भिन्न-भिन्न संख्याएँ यतायी यायी हैं । श्रीमद्भावयोषमें (दशक १७ समास ८-९) तत्त्वोंकी संख्या ८२ सतायी है नो कारण और महाकारण टेहको अलग रखनेसे ८० ही रह जाती है । अन्तःकरण ५, प्राण ५, शानेन्द्रिय ५, कर्मेन्द्रिय ५ और विषय ५, इस प्रकार २५ तत्त्व हुए । इन २५ के दो-दो भेद—२५ सहम और २५ स्थूल, इस प्रकार ५० हुए । इनमें स्थूल और स्थम देह मिलानेसे ५२ हुए । इन ५२ में ४ स्थान, ४ अवस्थाएँ, ४ अभिमानी, ४ भोग, ४ मात्राएँ, ४ गुण और ४ शक्ति याने २८ तत्त्व-ये मिलानेसे तत्त्वोंकी कुल संख्या ८० हुई । ८० तत्त्व इस प्रकार गिना देनेसे 'एको विष्णुर्महरू-भूतम्' की प्रतीति और वैकुण्टकी प्राप्ति होती है ।

देहूमें तुकारामजीके अभंगोंके एक पुराने संब्रहमें इस अभंगका आध्य यों सुचित किया है—'उपजा=स्वरूप, खेत=भक्ति, हमें=सार सान चार वाणीके जीवांको, वॉट=अधिकार, चौधरी=स्यूल, सूहम, कारण और महाकारण=इन चार देहोंके बारक चतुर्धर चौधरी, प्यारे=पुरुघोचम, पाण्डुरङ्ग=मगुण सत्तर रुपया=सत्तर तत्त्व, दस=दस प्राण, दिये=सगुण मक्तिके समर्पित किये। हंडा=अहङ्कार, वर्तन=पञ्चमहाभूत, गाय-वैक्ष= इन्द्रियाँ, दालान=हृदय, लाट=पर्यंड्क, जब मैं उलझ पड़ा तब आप चुप हो गये=दस प्राण समर्पित कर दिये तब जीवभाव नष्ट हुआ, अपने धिवत्वकी प्रतीति हुई तब तुकाराम मगवान्से छड़ पड़े और कहने खगे कि मेरा सब हिमाव साक है। गया, अब मेरे जिम्मे कुछ बाकी न रहा, इस प्रकार ८० तत्त्व झड़ गये।

इस अभंगमें पञ्चीकरण स्चित किया है। सद्गुरु जन धिष्यको उपदेश करते हैं तन पहले एकान्तमें पञ्चीकरण समझा देते हैं। तुकाराम-जीने एकान्तमें जिजाईको पञ्चीकरण समझा दिया होगा। इससे जिजाईका अधिकार भी स्चित होता है। तुकारामजी आगे कहते हैं——

'विवेकते यह सारा एकछत्र साम्राज्य है। एक ही सिंहासनासीन सम्राट्हें। उनके सिवा और कौन मुझे अपनी पीठपर बैठा सकता है!'

भगवान्के सिवा और हे ही कौन ! इनका खेत मैंने जोता-वाया, असामी यनकर रहा और 'अय यह मेरी जानको लग गये !' इनका पावना इसी देहमं रहकर चुका देनेका मैंने निश्चय कर लिया है। अच्छे मालिक मिले! ऐसे हिर हैं कि सब कुछ हर लेते हैं, इसीलिये कोई इनके पास मारे भयके फटकतातक नहीं। कितनोंको इन्होंने खूट लिया और कितनोंको संतोंकी जमानतपर छोड़ रखा है। इनकी निदुरता देखकर लोग इनके नामपर हँसते हैं। यह सर्वस्त छीन लेते हैं पर यह बात है कि धर्धस्त छीनकर वैकुण्डपद देते हैं। इस इनके चंगुलमें खूब फैंसे। इस प्रकार बोध कराते हुए जिजाईसे तुकारामजी कहते हैं कि मेरे विचारमें दुम अपना विचार मिला दो तो मेरा-तुमहारा विरोध मिट जाय; भगवान-

से तो मेरा अन्तरङ्ग स्नेह हो चुका है। यह मेरे करनेसे नहीं हुआ। उन्हींके आदेशसे हुआ है। तुम्हारे लिये यही उपदेश है—

'बच्चेके लिये यह हो और वह हो, यह हवत छोड़ दो । जिन्होंने हुते जन्म दिया, उन्हींका यह है । वही हतकी देख-भाल करेंगे । दुम अपना गढ़ा छुड़ा छो, गर्भवातकी यातनाओंसे बचो ।'

वासना छोड़ दो, माया बोड़नेकी बुद्धि छोड़ दो। वासनासे ही समदूत गळेमें अपना फंदा डाळते हैं। उनकी मार वही मयहूर है, स्मरण करनेमात्रसे भेरा तो कळेजा काँपने लगता है। गदि तुम्हें मेरी चाह हो तो अपने चिचको बहा करो। चिचको ऐसा उदार बनाओं कि—

- स्वजनोंका सङ्ग तुम्हरि अनुकृष्ठ पड़े, संवारमें तुम्हारी कीर्ति बड़े । यह कहनेके लिये तैयार हो जाओ कि मेरे गाय-बैल मर गये, बाउन-छाजन चोर जुरा ले गये और बच्चे तो मेरे पैदा ही नहीं हुए । आख छोड़ हृदयको वज्र-सा बना ले । इस क्षुद्र सुखपर थूक दो, अक्षय परमानन्द छाम करो । तुका कहता है, मय-बन्चनोंके टूटनेले बड़े मारी कर्षोंसे परिताण होगा ।'

में तो जरूद ही वैकुण्डघामको जानेवाला हूँ, तुम भी मेरे साथ चलो। वहाँ हम-तुम आदर पायेंगे। घर-द्वारपर तुलसीपत्र खकर ब्राह्मणों-को दान करके इस जंजालसे निकल आओ। विचार लो, अच्छी तरह देख लो। भी-मेरा' का सर्वथा त्याग करो; भूल-प्यास, द्रव्यादि लोम, ममल-इन सबसे अपने-आपको छुड़ा लो और ऐसी सुली बनो जैसा में हूँ—

भेरी भूख-प्यास कैसी खिर है, अखिर मन भी बहाँ-का-तहाँ ही खिर होकर बैठा है।

'गुरु-कृपासे भगवान्ने मुक्तसे जो कहलवाया, वहीं मैं तुमसे कह रहा हूँ।'

'सचमुच ही भगवान्ने मुझे अंगीकृत कर लिया है, अब और **कुछ** 

विचारनेकी बात ही कहाँ रही ! तुम्हारे लिये अब यही उपदेश है कि कटिबद होकर बलवती बनो ।

तुकाराम महाराजने जिजाबाईको यही अन्तिम उपदेश किया। यह उपदेश हृया नहीं हुआ। सिटोंकी वाणी भला हृया कैसे हो सकती है है जिजामाईका आचरण शुद्ध, निष्करुष्क, पवित्र और पातित्रत-धर्मानुक्छ या। पतिको भोजन कराये विना उन्होंने कभी भोजन नहीं किया। लैकिक ध्यवहारमें पतिसे उनकी नहीं पटती यी त्यािर पतिके प्रति उनके प्रेमका होत अत्यन्त शुद्ध और निरन्तर या। तुकारामजीको वह प्राणोंने भी अधिक प्यार करती थीं। उनका पतिप्रेम अत्यन्त निष्करट और निर्म्छ या। तुकारामजीके उपदेशींका परिणाम उनके उत्पर बहुत ही अच्छा हुआ। दूनरे ही दिन उन्होंने अपना सब घर द्वार बाद्यणको दान कर दिया और सांगांत्रिक बन्धनोसे मुक्त हो गर्यो। तुकाराम-ऐसे महात्माका सरखा अकार यही कैसे जाता! तुकाराम भी भगवान्ते खुव लड़े झगड़े, पर उनका भगवत् प्रेम चवलन्त या। ऐसी ही बात जिजामाईकी भी समझनी चाहिये। प्रेमके विना झगड़ा नहीं होता। झगड़ेकी सचाईसे निष्कपट प्रेम, श्रद्ध आचरण और सची निया ही प्रकट होती है।

#### ५ सन्तान

जिजामाईके काशी, मागीरथी और गङ्गा-ये तीन कन्याएँ और महादेन, विद्वल और नारायण न्ये तीन पुत्र हुए। इनमें काशी सबसे बड़ी श्री और नारायण सबसे छोटे। तुकारामजीके महाप्रस्थानके समय जिजामाई गर्भवती थीं अर्थात् तुकारामजीके प्रयाणके पश्चात् इनका जन्म हुआ। तुकारामजीने अपने दिन पुत्रको इन आँवांसे नहीं देखा और इन्होंने भी अपने पिताको नहीं देखा। सबसे बड़ी काशी, उनसे छोटे महादेव, इनके बादकी भागीरथी, तब विद्वल, विद्वलसे छोटी गङ्गा और गङ्गासे छोटे नारायण। नारायणका बन्म हुआ उस समय गङ्गा बहुत छोटी थीं। उन्हें

सम्हासनेके लिये बुधाई नामकी एक दासी रखी गयी थी। तुकारामजी जब भण्डारा या भामनाथ पर्वतपर पहुँचकर भगवानुके भजनमें तलीन ही जाते तव उन्हें भूल-प्यासकी सभ न रहती; पर जिजामाई उन्हें भोजन कराये बिना खयं कभी न खाती थीं। कभी तो वह म्वयं भोजन छिये बन-जंगलमें उन्हें देंदती फिरतों और कभी काशीको भेज देतों । महादेव और विदलका चित्त प्रायः खेल-कृदमें ही लगा रहता, इससे जिजामाईका कहना वे सदा मानते ही हों। ऐसा नहीं था। कन्याओंके विवाह आदि बडे गरीवी दंगसे हुए। कन्याओं के लिये तुकारामजीने वर भी ऐसे हुँदे कि वर हुँदने घरसे यों ही बाहर निकले, थोड़ी दर जाकर देखा, रास्तेमें कछ बालक खेल रहे हैं, वहीं खड़े हो गये । उनमें अपनी जातिके हो बालकोंको उन्होंने देला, उन्होंको घर लिया लाये और वधु-वरको इलदीते रँगकर विवाह कर दिया। जैवाइयोंकी न तो कोई बारात सजी, न टावर्ते दी गयीं। न कोई नजर भेंट की गयी और न रीसने-रूटनेका ही कोई अभिनय हुआ ! 'द्भके साथ भात खिला दिया और पश्चामृत पान करा दिया ।' उन बालकोंके माता-पिता सम्पन्न ये और तुकारामजीकी ओर उनके भक्त लोग भी तैयार थे. इसलिये पीछेसे चार दिन विवाहका मञ्जलोत्सव होता रहा । इससे जिजामाईको कुछ सन्तोष हुआ । तुकारामजीके ये जँवाई मोंसे, गाडे और जाम्बुलकर घरानेके ये। तुकारामजीकी मझली कन्या भागीरयी बड़ी पित्रभक्त और भगवद्भक्त थी। तुकारामजीने प्रयाणके पश्चात् जिन लोगोंको दर्शन दिये उनमें एक भागीरयी भी हैं। तुकारामजीके तीनों पुत्रों में नारायणबोबा अच्छे पुरुपार्थी निकले । देह आदि गाँव इन्होंने ही अर्जित किये। देहके पाटील इंगलेकी कन्या इन्हें व्याही थीं। नारायणयोशके पश्चात् भी तुकारामजीके दंदाजीके साथ देहुके पाटील इंगलीका सम्बन्ध होता रहा । इस समय देहुमें प्रायः तुकाराम महाराजके वंशजोंके ही पर हैं ।

# पंद्रहवाँ अध्याय

# धन्यता और प्रयाण

मनकी रियरतासे जो रियर हो जाता है, भक्तिकी भावनासे जिसका अन्तःकरण भर जाता है और योगशक्तिसे दुशजित होकर जो ठिकाने आ जाता है वह केवल परव्रझ, परम पुरुष कहानेवाला भेरा निजयाम होकर रहता है। (शानेवरी वर्ष ८। ९६, ९९)

जिल स्वरूपको प्राप्त होनेसे नीचे गिरना नहीं होता वह श्रीकृष्ण-स्वरूप है। श्रीकृष्णकी कीर्ति गाते-गाते भक्तं स्वयं ही श्रीकृष्णरूप हो जाते हैं। (नायभागवत अ॰ ३१)

### १ परमार्थ-सुख

परमार्थसाधन करना होता है परम सुलके लिये । तुकारामजीने प्रपञ्चको तिलाझिल देकर परमार्थसाधन किया अर्थात् स्वरम्झिणक सुलका त्यांग करके अल्डब्ड अविनाशी सुल लाम किया । प्रपञ्चका अर्थ है पाँच विपयोंका सङ्घात । शब्द, स्पर्श, रूप, रस, गन्धसे सुल प्राप्त करनेकी हच्छा करना और उसके पीछे मटकते किरना । सन जीव प्रपञ्ची हैं और हसीसे दुली हैं । नरतन सन तनोंमें सनसे श्रेष्ठ रतन (रल) है । सन सुलोंमें जो सर्वोत्तम सुल है, जिसके मिलनेसे अन्य किसी सुलकी हच्छा नहीं रह जाती,

जिस सुलका कभी ध्रय नहीं होता, जिसकी अन्य किसी सखसे उपमा नहीं दी जा सकती वह परम सुख इसी नरतनमें ही प्राप्त किया जा सकता है, नरसे नारायण हुआ जा सकता है, सिंघदानन्दपदवीको प्राप्त किया जा सकता है। इस मन्ध्यदेहके द्वारा चारों अर्थ-धर्म, अर्थ, बाम और मोक्ष जोड़े जा सकते हैं। इनमें अर्थ और काम अखिर और क्षणभन्नर हैं, इनसे परे धर्म है और धर्मसे भी परे मोक्ष है। वही परम अर्थ-परम पुरुषार्थ है। चतुर्वर्गका वही परम ध्येय है। यही सकछदःखविध्वंसकारी महानन्द है । प्रत्येक जीव सखके लिये लटपटाता रहता है । प्रपन्नी जीवोंके समान पारमार्थिक जीव भी सखके ही पीछे दौड रहे हैं। अन्तर इतना ही है कि कोई विषयको ही सलका स्रोत समझकर उसीमें गोते ला रहे हैं और कोई विषयोंसे परे जो निर्विषय आनन्द है उसमें गोते लगा रहे हैं। विषय-सल पूर्ण सल नहीं है। इसलिये पारमार्थिक इस सलको त्याग कर अथवा इससे उदासीन रहकर अखण्ड सुखकी साधनामें लगे रहते हैं। देहेन्द्रियविषय-सन्निकर्षसे होनेवाले सुलसे ऊवकर वे देहातीत, इन्द्रियातीत, विषयातीत सखके पीछे पड जाते हैं। यह परमार्थ-मार्ग ऐसा है कि इसपर पैर रखते ही परम सुखका रसास्वादन आरम्भ हो जाता है। नम्पूर्ण मार्ग सखानभवकी वृद्धिका ही मार्ग है, पद-पदपर अधिकाधिक आनन्द है। परमार्थके सम्बन्धमें बहतोंकी बडी विचित्र धारणाएँ हो जाती हैं । उनके चित्तमें यह बात बैठ जाती है कि परमार्थ संसारका रोना है। परमार्थसाधन करना रोते हए चलना और ऐसी जगह पहँचना है जहाँ मिट जानेके सिवा और कछ हाथ नहीं आता । पर यह समझ सर्वके प्रकाशको आँखें संद करके घोर अन्यकार मान लेनेकी-सी बात है। यथार्थमें परमार्थ रोना नहीं। रोनेको हँसाना है; मरना-मिट जाना नहीं, अजर-अमर पद लाभ करना है; दःखके आँस नहीं, आपूर्यमाण आनन्द-समुद्र है । जीवका वास्तविक हित्र, बास्तविक लाभ बास्तविक द्यान्ति और समाधान इसीमें है। इसीलिये .सो

इसे परमार्थ, परम सल, परम परुवार्थ कहते हैं। पारमार्थिक लोग पागल, नादान, दीवाने, हाय-पर-हाय घरके देठ रहनेवाले, आलसी, काप्रवृत्त दुनियासे बेलबर और अन्धे नहीं होते; जिस संसारमें हम रहते हैं उसे वे ही अच्छी तरहसे देखते और समझते हैं। सदा सावधान रहते। अज्ञान और मोहका वीरतासे सामना करते, एक क्षण भी उद्योगसे खाली नहीं जाने देते. लाभ हानिका हिमान टीक-टीक रखते हैं। हानिसे बचते और लाभ उटाते हैं । परमार्थके साधन भिन्न-भिन्न हो सकते हैं । ध्येयसम्बन्धी श्रद्धा और विश्वास अथवा करानाके प्रकार भिन्न-भिन्न हो सकते हैं। पर सबका संयोग उमी एक सकलदुःख-वियोगरूप अखण्ड सुलके महायोगमें ही होता है। तुकारामजीने इस परमार्थ-मार्गपर जबसे देर रखा तबसे उनका बैकुण्ठ-पदलाभपर्यन्त सम्पूर्ण चरित्र इसी परम सुलकी बढ़ती हुई बाढ़का ही इतिहास है। जहाँ इस बादकी हद हो जाती है, घट बदकी भाषा ही जहाँ नहीं रह जाती, लाभकी परिपूर्णता और सुलकी ओतपीतताका अनुभव होता है वही मोश है, वही वैकुण्ठधाम है। विपयोंका सम्बन्ध जहाँ हदता-पूर्वक विच्छिन हो गया तहाँ आनन्द-सागर उमडने लगता है और ऐसी बाद बढ़ी चली आती है कि आनन्दकी उस बादमें अपूर्व आनन्द-तरङ्गीपर बाचता-सा बहता हुआ उन पार जा लगता है जहाँ आर है न पार, ओर है न छोर । वही \कृतकृत्यताकी परमानन्द पदवी है । श्रीतृकाराम इस परमानन्द पदवीको प्राप्त हुए और तीनों लोकोंमें घन्य हुए। उनका होकिक जीवन नाना दुःखों और यातनाओंमें बीता, उनके प्रपञ्चका दृश्य बडा ही दु:सह रहा; पर यह बाह्य दृष्टि है, बहिर्मुखीन स्रक्ष्यहीन मोह-दृष्टिका अभिप्राय है। लक्ष्यपर स्थिर दृष्टिका नहीं ! इन दुःसह दुःखों और बातनाओं हे विरे हुए तुकारामजीका लक्ष्य क्या था ! किस लक्ष्यपर उनकी इष्टि लगी थी, किस ओर वह इन द:खों और यातनाओंमेंसे होकर जा रहे थे और कैसे उन्होंने अपना मार्ग परिष्कृत कर खिया, कहाँ पहुँचे और स्था

पाया ! उन्होंने अपना छक्ष्य पा लिया, दुःलों और यातनाओंके भीपण रूपको देखकर वह हर नहीं गये, परिश्वितिके चक्रके पीले चक्राते, चक्कर काटते, भूलते-भटकते ही नहीं रह गये, द:ली और यातनाओंके विरावको तोहकर, परिस्थितको भेटकर अपने लक्ष्यपर लगी दृष्टिने निश्चित दृष्टमार्ग-पर चलते गये और लक्ष्यपर पहुँच गये। उनकी यात्रा परी हुई, साधना सफल हुई, सम्पूर्ण सुल, सम्पूर्ण आनन्द, सम्पूर्ण ज्ञान, सम्पूर्ण भक्ति सभी तो मिल गया, सर्देश्वर श्रीपाण्डरङ्ग स्वयं ही निजाङ्ग हो गये, भवाम्बधिके पार उतर गये। कतकत्य हो गये। धन्य हो गये । उस कतकत्यता और धन्यताके साधनगयपर चलते हए तथा क्रमसे साध्यको साधते हए जो-जो आनन्द उन्होंने लाभ किया उसके उदार इमलोग इस प्रन्थमें सनते ही रहे हैं। अब उस अनिर्वचनीय रसका भी कुछ आखादन कर सकें तो कर लें बो अनिर्वचनीय होनेपर भी तकारामजीकी दयारे उनके वचनोंसे टपक रहा है। सब साधनोंकी परिसमाप्ति किस प्रकार अखण्ड नामस्मरणमें जाकर हुई यह इमलोग पहले देख चुके हैं। नाम और नामी, गुणी और निर्धण, शिव और बीव, इनकी एकरूपताके आनन्दमें निमम तकाराम प्रेमसे नाचते हैं, गाते हैं, गाते-गाते उसीमें मिल जाते हैं।

### २ आत्मतृप्तिकी डकारें

बहाँ साधन, सम्प्रदाय, मगवान् और मक्त; वर्णघर्म, पाप-पुण्य, धर्माधर्म सब एकमें मिल जाते हैं । इसीके लिये 'सारा अट्टहार या !' सब प्रयत्न सफल हुए । विश्रान्ति मिली । 'तृष्णाकी दौड़ समाप्त हुई ।'

स्ळजा, भय, चिन्ता कुछ भी न रहा! सारे सुख आकर दैरोंपर स्रोटपोट करने रूगे।

भक्तिप्रेममाधुरीते हृदय भर गया, उत्तते चित्तको आनन्द-ही-आनन्द

मिळने छगा। श्रीविद्वलने अञ्चानका पटल पोंड डाळाः उससे सगत् ही ब्रह्मानन्दसे भर गया।

'संतारकी स्मृति विस्मृति होकर पीछे ही रह गयी। वित्त लग गया श्रीरङ्गकी ओर। उस माधुरीका जितना पान करो उसकी प्यास उतनी ही बन्ती रहती है। उस प्रेम-मिलनमें जितना मिलो, उस मिलनकी किन उतनी ही बद्ती है, पाण्डुरङ्गमें वह कभी अधाती नहीं, जी कभी उकता नहीं। इन्द्रियोंकी लालसा तृत हो जाती है, पर चिन्तन सदा बना ही रहता है। तुका कहता है, पेट भर जाता है पर उसकी भूल बनी रहती है। यह सुख ऐसा है कि इसकी कोई उपमा नहीं, करगनाकी यहाँतक पहुँच ही नहीं। वह सुन्दर, मधुर, श्रीमुल प्रत्यक्ष सुपमामाधुरी ही है। उसे देखनेके साथ श्रोक-मोह-दुःख नष्ट हो जाते हैं।

(सगुण-निर्मुण एकरस है, वह चिदानन्द है, उसीमें चिच हूबा रहता है। मन अपनी सारी वृत्तिभोंके साथ उसीमें हूब जाता है, देहमें देहभावकी सुधि नहीं रहती।'

श्रीरङ्गकी ओर चित्त लगा, उनके चिन्तनका सुख ऐसा है कि उससे कभी जी नहीं उत्तरता, उससे कभी दृष्टि नहीं होती, औरकी इच्छा बनी ही रहती है। अब कोई संसार-चिन्ता नहीं रही, कल्लिकालका भय भाग गया, मोह-दु:ख-धोक सब हवा हो गये, अब तो केवल एक श्रीहरि ही हैं, अंदर भी वहीं हैं, बाहर भी वहीं हैं। ('तन को मोहः कः धोक एकल्ब-मनुपदयतः' ईग्रावास्य उपनिषद्में इन आनन्दका वर्णन किया गया है।)

तुकारामजीके 'बिरिहन' के २५ अभंग हैं। अध्यासम्बारंग शृङ्कार-की भाषामें कोई देखना चाहे तो इन अभंगोंको अवस्य देखे। इस प्रपञ्जरूप पतिको छोड़ दिया, उससे मेरी बातना तुत न हो पायी; इसक्रिये मैंने परपुरुष' से सहवात किया। यह भेद क्षोगोंपर प्रकट हो गया हससे कोग मुझे सताने छगे, मैं तो परपुरुषमें ही रत हो गयी, उसीमें रैंग गयी और अब सबसे यह कहे देती हूँ कि इस व्यभिचारको मैं त्रिकालमें भी न छोड़ें गी—इस रेंगमें तुकाराम स्नीत्व स्वीकार कर कुछ बाम्बिलास कर गये हैं। ब्रह्मका स्वरूप 'न स्नी न पण्डो न पुमान न जन्तुः' जैसा है और उन्हींसे तुकारामजीका यह सख्य और तादाल्य है। इसलिये तुकारामजीने यह मनोविनोद किया है। इन अभंगोंमें स्वानुभवका प्रसाद मरा हुआ है।

'छोग मुझे छिनार कडकर विरादरीके बाहर भले ही निकाल दें। पर यह बनवारी तो मुझे एक क्षण भी अपनेसे अलग नहीं करता। छोक-छाज तो उतारकर मैंने खँटीपर टाँग दी है, उससे उदास होकर बैठी हैं, मझे अब अपने जीका ही कोई हर नहीं रहा और न किसीसे कोई आस लगाये बैठी हैं। मैं तो उसीको रात-दिन पास बैठाये रखना चाहती हैं। उसके बिना एक क्षण भी मुझसे नहीं रहा जाता। लोग अब मेरा नाम छोड़ दें, समझ लें कि मैं मर गयी; तुकिया अब अनन्तके पास पढी रहती है। इसीमें उसे सुख मिलता है। यही उसका नेम है। गोविन्दके पास बैठ गयी। अब मैं पीछे फिरनेवाली नहीं। स्थामसलोने परब्रहाको मैंने वर लिया, अब उनकी पटरानी होकर बैठी हूँ। अब कुछ देखना, सनना-सनाना नहीं चाइती, चित्तमें अकेले चितचोर आकर बैठ गये हैं। बलीको पाकर इस बलवती बन बैठी हैं। सारे संसारपर अपना अधिकार जमावेंगी । पलभर पीडा सह ली, अब अपरन्त निजानन्द बोड हिया है। अब इँसेंगी, रूटेंगी और अपुरन्त अन्तर्मधुरिमाको बढावेंगी । सेवा-सलसे विनोद-वचन कहती हैं कि इस और कोई नहीं। केवल एक नारायण हैं । तुका कहता है कि अब इम इन्द्रके ऊपर उठ आयी हैं, खच्छन्द म्बालिनोंके साथ चल रही हैं।

'अखिल भूतोंका सन्तर्पण किया'; सारी भूमि दान कर दी; दिन और रात एक पर्वकाल बन गये; जप, तप, तीर्थ, योग, याग सब कर्म ययासांग हो चुके; सब फल अनन्तके समर्पण कर दिये; 'तुका कहता है, अब अबोक बोल बोलता हूँ, तन-मन-बचनमें तो अब मैं नहीं रह गया।'

भगवान् सामने आ गये?— 'शुप्र-अशुमकी सारी यकावट दूर हो गयी।' उन्होंने केवल क्रीडा-कौतुकके लिये जीव-शिवकी गुड़ियाँ बनायी हैं, वहाँ इन लोगोंका कहाँ पता है! यह सारा आभास अनित्य है।' अर्थात् शुभाग्रम कल्पनाएँ विलीन हो गर्या। जीव और शिव, भगवान् और मक्त एक ही हैं, उनमें भेद नहीं, भेद तो केवल एक कौतुक या! सात लोक और चौदह भुवन आभासमात्र रह गये! एक हरिको लोह और कुछ भी नहीं है, वर्णधर्म उसका लेल है। 'एककी समूची बुनावट है' उसमें भिन्न और अभिन्न क्या! वेदपुक्य नारायणने यही निर्णय सुनाया है।'

, 'तुकाको प्रसादरसका सौरस प्राप्त हुआ, चरणोंके समीप निवास मिखा इतना निकट कि कुछ भेद ही न रह गया ।'

अव में मुलस्वरूप हूँ। दुःलान्तकारी यह मुल-समुद्र कहाँवे कैसे उमह आया ! 'भेदकी भावना जहसे जाती रही'—

ंतेरा मेरा कैसा है, जैसे सागरमें तरक्क । दोनोंमें हैं एक ही बिडक श्रीपण्डरिनाय । तन्तुपट जैसा एक है, विश्वमें वैसा ही तुका व्यापक है है स्वरण जलमें भिला दो तो भेद क्या रह जाता है है वेस ही तेरे मीतर समरस होकर में समा गया हूँ । आग और कपूर मिलते हैं तो क्या काजल अलग रह जाता है है तुका कहता है, देसे ही मेरी-तेरी ज्योति एक है । बीजको भूजकर लाई की, अब जनन-मरण कहाँ है आकारको अब ठीर कहाँ, देह ही वो भगवान बन गयी ! चीनीसे फिर ईख नहीं उपजला, तव मेरा गर्भवात कैसा ! तुका कहता है, यह सारा योग है, घट-घटमें पाण्डुरङ्ग हैं।

बीज भूँजकर जब लाई बना ली तय वह योनेके काम नहीं आ सकती, उसी प्रकार तुकाराम कहते हैं कि हमारा कर्म ज्ञानाम्नित दृष्य हो चुका है इसिलये हमारा जन्म-मरण अब नहीं हो सकता। ईखरे चीनी बनती है पर चीनी होकर ईखरनेको वह नहीं छोट सकती, उसी प्रकार देहका आश्रय करके हम ब्रह्मस्थितिमें आ गये, अब यह ब्रह्मस्थिति लोट कर देह नहीं बन सकती। घट-घटमें भगवान् हैं और हम भी तद्रुप हैं। हमारी देहतक भगवान् बन गयी है, अब नाशवान् शरीरसे हमारा कोई सम्बन्ध नहीं रहा।

ध्देहमान प्रेतमान हो गया'—सन देहघर्म छव हो गये। काम-कोघादि अनाशित होकर पूट-पूटकर रो रहे हैं और यमराज आहें भर रहे हैं ! धरीर वैरायकी चितापर शानाग्निले जल रहा है। देह घटको भगवान्के चारों ओर घुमाकर उनके चरणोंके समीप फोड़ डाला और महावाक्य-ष्वान करके घम-यमका घोप किया। कुल और नामरूपको तिलाझांक दी! तुकाराम कहते हैं, यह दारीर जिनका या उन्होंको (पञ्चमहाभूतोंको) सौंपकर में निश्चित्त हो गया।

'अपने दायों अपनी देहमें आग लगा दी'—पाञ्चभौतिक देहको ब्रह्मवीधकी आगमें जला डाला। शानाग्निसे दहकती हुई नितापर अमृत-सञ्जीवनी छिड़ककर भूमिको शान्त किया, घर कोड़ डाला, उसी क्षण सब कर्म समाप्त हो गये। अब केवल श्रीहरिके नामसे ही नाता रह गया है। 'तुका कहता है, अब आनन्द ही-आनन्द है, सर्वत्र गोविन्द हैं। बिषर देखो उषर गोविन्द ही हैं।'

ंपिण्डदान इसी पिण्डको देकर कर दिया'—इस देहपिण्डको ही दान कर दिया और पिण्डकी मूलत्रयी और त्रिगुणकी तिलाञ्जलि दी। 'सर्वे विष्णुमयं जगत्' का रहस्य खुळ जानेते सम्पूर्ण सम्बापसम्ब कर्म समाप्त हो गया । 'तुका कहता है, सबका ऋण उतार दिया, अब एक बार सबको अन्तिम नमस्कार करता हूँ ।'

'अपनी मृत्यु अपनी आँखों देख ली। उस आनन्दका क्या कहना है! तीनों भुवन आनन्दसे भर गये; सर्वात्मभावते उस आनन्दको छटा। जनन-मरणके अधौचते, अपने आपेके सङ्कोचले मैं निश्चन हो गया।'

इस प्रकार तुका नारायणस्वरूप हुए। सदेह वैकुण्ठ जानेका निश्वस होनेसे, हो सकता है उन्हें यह खयाल पड़ा हो कि मेरे चले जानेके पीके मेरा किया कर्म कोई न कर पायेगा, इसलिये जोते जी ही उन्होंने अपना सारा क्रिया-कर्म स्वयं ही कर डाला और सम्पूर्ण कर्मबन्धसे पुक्त हो लिये। विश्वको कॅगनेवाले कलिकालको भी उन्होंने मात किया! 'विययामूत-मन्तुते,' 'मृत्यो: स मृत्युमाप्नोति' इत्यादि उपनिषद्वचनोंके अनुसार तुकोवाराय मृत्युको मारकर स्वयं जीवित रहे।

'निरक्षनमें बाँघा हमने अपना घर,'—हरय विश्वका मायाका (अञ्जन) जहाँ कोई स्पर्शतक नहीं, उस निरक्षनमें हमने अखण्ड निवास किया है। अहङ्कारकी छूत छूट गयी और अब शुद्ध-बुद्ध निरामास परमात्म-रममें समरस होकर रहते हैं।

'पाण्डुरङ्गने ही करी कृत पूर्ण'---पाण्डुरङ्गका ही यह कृपाप्रसाद है। 'मेरी विठामाई मैयाने मुझे निजरूपके पालनेमें पौदा दिया है और वह अपने बच्चेके लिये अनाहत ध्वनिसे गान गा रही है।'

> रक दवेत कृष्ण पीत प्रमा मिल । चिन्मय अंजन अँखियन आँजा॥९॥ तेही अंजन कारणे दिन्य दृष्टि पायी । करपना बिसारी द्वैतद्वित ॥टेक॥

#### धम्यता और प्रयाण

देक्काल्बस्तु भेद सब नाशा।

आरमा अविनाशा विश्वाकार॥२॥
कहाँ या प्रपंच यह है परब्रह्म ।

अहं सोऽहं ब्रह्म जाना जाना !!३॥
तत्त्वमसि विद्या ब्रह्मानंद सांग।

सोक्रि तो निजांग तका भेय॥४॥

रक्त (रज), खेत (स्व), कृष्ण (तम) और पीत-इन गुण-प्रकाशसे परे जो चिन्मय अञ्चन है वह श्रीगुडने मेरे नेत्रोमें खगाया, उससे मेरी हिष्ट दिव्य हो गयी, दैत और अद्देतकी भेदकल्पना जाती रही और निर्विकल्प ब्रह्मस्थिति प्राप्त हुई। देशगत, वस्तुगत, कालगत भेद सब नष्ट हो गये, एक अविनाशी विश्वाकार आत्मा प्रत्यञ्च हुआ। यह समझमें भा गया कि प्रपञ्च तो कहीं था ही नहीं, केवल एक परब्रह्म ही है। बीव-शिव एक हो गये। तुका सशरीर ब्रह्म हो गये!

उछरत सिंबु सरित हि मिलत ।

आपही खेऊत आप ही सों॥१॥

मध्य परी सारी उपाधि घनेरी।

मेर तेंर हरी बीच खड़ी॥टेक॥

घट मठ आये आकासके जाये।

गिरा जो गिराये उत ही तें.॥२॥

तुका कहे बीजें बीज दिखराये।

फूक पात आये अकास्छ॥३॥॥

समुद्र भाप बनकर ऊपर बाता और मेघरूपये दृष्टि करके नदीमें आकर मिळता है और फिर नदी-प्रवाहके साथ समुद्रमें जा मिळता है; इस प्रकार समुद्र आप ही अपनेये खेळता है, ऐसा ही सम्बन्ध हे भगवन्! हमारे आपके बीच है। बीचमें बो नाम-रूपादि उपाधि है वह स्पर्ध है। मुण्डकोपनिपद्में है—

> 'यया नद्यः स्वन्दमानाः समुद्रे-ऽस्तं गच्छन्ति नामरूपे विद्वाय।'

यही दृष्टान्त इस अभंगमें स्पष्ट हुआ है। जहाँसे श्रुति बोली वर्हीसे तुकारामकी गिरा गिरी है, इससे उनकी वाणीको श्रुतिमस्त प्राप्त हुआ है।

क्षणिक संसार-सलको तिलाञ्चलि देकर तकारामजीने जो अखण्ड अक्षय परमात्मसूल भोग किया उनका आखादन वे ही कर सकते हैं स्रो असी भूमिकापर हो। यहाँ केवल दिग्दर्शनमात्र करनेका प्रयास किया है, इसमें ज्ञान और उपासना एक हो गयी है। यह देवल देत नहीं है, केवल अदैत भी नहीं है। यह अदैतमक्ति, मक्तिसे परेकी मक्ति। अभेदभक्ति है। यह अभेदभक्ति ही भागनत्वर्मका रहस्य है, इसका पहले विवेचन किया जा चुका है। उसकी प्रतीति उपस्थित प्रसङ्घरे पाठकोंको हो सदेगी । अखिल आहारको कालने कवलित किया है, पर नामको तकागमने अविनाशी कहा है। इससे भी यह राष्ट्र है कि ज्ञानके पश्चात प्रेमाभक्तिका आनन्द बढता ही जाता है । 'वही भक्ति वही ज्ञान । एक विदल ही जान ॥' यह ज्ञानोत्तर भक्तिका मर्म है । सगुण-निर्गुणरूप को हरि हैं उन 'मझ एक ( श्रीहरि ) के बिना उसके लिये यह सारा जगत् और वह स्वयं भी कुछ नहीं है।' ऐसे भक्तकी सहज स्थिति ही ज्ञानभक्ति है । उसे ज्ञानी कहिये, भक्त कहिये, कुछ भी कहिये, सब सहाता है। उसके अध्यातमरंगर्मे भक्तिका रस होता है और भक्तिके शंगर्मे अध्यात्मरत होता है । 'ॐ तत्सदिति सत्रका सार । इत्याके सागर पाण्डरङ्ग ॥' इस प्रकार श्रीइरिके रास-रंगमें स्वस्तीन हो गये और 'अखिक अन्त बहिर वही हो रहे'--हरिरूप हो गये। देहदी सध तो साती ही



वैकुण्ठप्रयाणके स्थानमें नांदुरगीका वृक्ष

रही थी। अब उनके महाप्रस्थानका समय उपस्थित हुआ। श्रोताओंका सीमान्य सिमट चला। तुकारामजीका अवतारकार्य समाप्त हुआ। संवत् १७०६ (श्राके १५७१) का फाल्गुन मास आया। तुकारामजीकी वैकुण्ड-स्थित अचल हो रही। द्वादशीके दिन जिजामाईको पूर्ण बोब किया। कृष्णपक्ष (अर्थात् पूर्णिमान्त मासके हिसाबसे चैत कृष्णपक्ष की प्रतिपदाकी रात्रिमें गोपालपुरा नामक स्थानमें नान्दुरगीके इक्षके नीच कीर्तन करनेके लिये तुकाराम लड़े हुए। कीर्तन आरम्भ हुआ।

#### ३ प्रयाण

निर्याणके अभंग प्रतिद्ध हैं । तुकारामजीकी देह शानमिक्तयोगले ब्रह्मरूप हो जुकी थी । उन्होंने उस दिन नाम-सङ्कीर्तनमिक्तकी अमृत-वर्षा की । प्रेमामृत पानकर संत-सजनोंके हृदय आनन्दले भर गये । नाम-मिक्तका उत्कर्ष दिखानके लिये तुकारामजीका अवतार हुआ था ।

> हुँदत ही न बने । तार्सो चरण चित कीने॥ ९॥ पेसी करो दयानिधि । देखें जन ना कदी॥ २॥

'धोर्टें सब लार जेते ब्रह्मशानी' यह अमंग चला, तुकाराम कहने लगे, जो-जो ब्रह्मशानी मुक्त, तीर्ययात्री, यश, दान, तप, कर्म-कर्ता हैं उन सबके मुँहमें नाम-सङ्कीर्तन-रसकी मिटास उत्पन्न करूँगा, वे तब लार घोटा करें । शानसहित सब साधनोंको कीर्तन-मिक्तके आनन्दके सामने हिंगा दूँगा । मैं जब चला जाऊँगा तब लोग मेरे धन्यबाद गायेंगे और श्रोता अपने बाल-बच्चोंसे कहेंगे कि 'बढ़े माग्य हमारे जो तुका दिलाने।'

भगवन्नामकी महिमा गाते-गाते, तुकोबाराय जिस बैकुण्ठले मृत्युलोकर्मे आये ये वह बैकुण्ठ, वह श्रीमहाविष्णु, वे सनकादि संत, वह सुरऋषि नारद, वह बाहनेश्वर गरुड, वह आदिमाया श्रीमहाल्स्मी, वे समग्र वैकुण्ठवाली भक्तजन सन नेत्रोंमें समा गये और उन्होंमें वह मी बत्सव हो गये। जागतेमें जिसका ध्यान छगा रहता है, पळक लगते ही वह सामने आ जाता है, वैले ही सारा जीवन जिस ध्यानमें बीतता है वही मृत्युसमर्यो हृदयमें समा जाता है। तुकारामजीके नेत्र जो कुछ देखते थे, कान जो कुछ सतते थे, मन जो कुछ मनाता या, वाणी जो कुछ बोळती थी, चिच जो कुछ मिन्तन करता था, अंदर-वाहर जो कुछ मान-मराव था वह सन विक्रलमय था; इस कारण प्रयाणकालमें श्रीविद्धलके सिवा उनके लिये और कोई गति ही नहीं थी! विष्णुसहस्ताममें वैकुण्डः पुरुषः प्राणः वैकुण्डको महाविष्णुके नामोंमें गिनाया है। उनका लोक भी वैकुण्ड ही है। सन परम विण्णुमक्त वैकुण्डमें ही रहते हैं। वैकुण्डसे जात्-कट्याणके लिये नीचे मानवलोकमें आते हैं और धर्मकार्य करके पुतः निजवामको चले जाते हैं। सम्पूर्ण विश्व अव्यक्तसे व्यक्तिमापनन होता है और फिर अव्यक्तमें ही जाकर लीन होता है। जो जहाँसे आता है, वहींको लीट जाता है। तुका वैकुण्डकी आरे, जीवनमर वैकुण्डकी ओर ही ध्यान हगाये रहे और प्रयाण भी वैकण्डको ही कर गये।

'हे सनकादि संत ! आप बड़े कृपावन्त हो । इतना उपकार हो कि भगवान्से मेरा नमस्कार कहो और करणा उपजाकर वैकुण्डके राणांचे यह बिनती करो कि तुका कहता है कि अब मेरी सुधि को और जस्द सवारी भेज दो।'

यह कहकर तुकारामजीने गवड़जीले प्रार्थना की कि भगवान्को श्रीष्ठ ले आओ ।' शेषनागके सामने भी गिड़गिड़ाये कि 'जाओ ह्यिकेशको बगा दो ।' 'मेरा चित्त उन्हींके आनेकी ओर लगा है, माहके जानेकी बाट जोह रहा हूँ ।' 'अब माँ-वाप स्वयं ही मुझे लिवा ले जायँगे।' इसके पश्चात् तुकारामजीके अंगपर शुभ चिह्न उदय होने को । मन वैकुण्ठ-गमन करनेको उक्किटत हो गया, दृष्ति वैकुण्ठकी ओर चळी, देहभाव जाता रहा। प्रश्चकी हवा, मृत्युळोकके सङ्गकी दृषित बायु उनके किये असहा हो उठी। सनकादि संत वैकुण्डमें भगवहर्शनके नित्य आनन्दमें निमन रहते, गरुइ-से एकनिष्ठ मक्त जहाँ परिचर्यां करनेमें सदा तत्पर रहते, साधात् आदिमाया लक्ष्मी जहाँ अपने कोमल करीसे भगवान्के कोमलतर चरणोंको दवाती हुई अलण्ड परमानन्दमें निवास करती हैं उस शुद्ध सत्त्व पावन दिव्य वैकुण्डवामको जानेके छिये तुकागमजीका मन अत्यन्त उत्कण्डासे फड़कार रहा या। श्रीमहाविष्णु तव स्तुकाको अकेला देलः वैकुण्डसे आ गये। भगवान्को और किसीने भी नहीं देल पाया!

'श्रीहरि आ पहुँचे। उनके हार्योमें शंख चक्र बुद्योमित थे। गह्यज्ञी फड्फड़ाते हुए बड़े वेगसे दौड़े आये, उनके फड़ात्कारसे 'नामी-नामी' खिन निकल रही थी। भगवानके मुकुट-कुण्डलोंकी दीप्तिके सामने गमिखामान् अस्त हो गये। मेम-स्याम बर्ण, विशाल नेत्र, सुन्दर मधुर चतुर्युजमूर्ति प्रकाशित हुई। गलेमें वैजयन्तीमाल लटक रही थी, पीताम्बर ऐसा दमक रहा था जैसे दसों दिशाएँ जगमगा उठी हों। तुका सन्तुष्ट हुआ जो घर ही वैकुण्टगीठ चला आया।'

यह कहते-कहते तुकाराम अन्तर्वान हो गये। उनका द्यारीर फिर किसीने नहीं देखा ! वह अदृश्य होकर अदृश्यमें मिल गये, सदारीर वैकुण्डमें मिल गये।

तुकाराम महाराजके पुत्र नारायणशेवाने एक लेखमें लिख रखा है कि (कुकोवाराय कीर्तन करते-करते अहृश्य हो गये।' हाथ आया हुआ चिद्राल क्षो गया, यह कहकर सन शिष्म फूट-फूटकर रोने लगे। वह चैत्र इष्ण ( अमान्त मास फाल्गुन कृष्ण ) द्वितीयाका दिन या बिस दिन तुकाराम महाराज अहृश्य हुए । पञ्चमीके दिन उनका करताल, तम्बूरा और कृष्ण मिला। पाँच दिन भक्तोंने कीर्तन-मजन-महोत्सव किया। तुका सदारीर वैकुष्ठ गये, इसलिये उनका क्रियाकर्म करनेका कुछ प्रयोजन नहीं रहा । यही शास्त्रीय व्यवस्था सतमीके दिन रामेश्वर महने दी और हसे तबने शिरोधार्य किया । तबसे तुकाराम महाराजका प्रयाण-महोस्खव देहुमें प्रतिवर्ष उसी मासकी कृष्ण २ से ५ तक हुआ करता है।

तुकाराम महाराज चले गये तब उनके भक्तोंके द्योकका कोई पाराबार न रहा। उस प्रशङ्खपर कान्हजीने सैंतीस अमंग रचे जिनसे यह कस्पना करते बनती है कि हु:खसे उनका हृदय कितना विदीर्ण हो गया था---

'दु:खवे हृदय फटा जाता है, कण्ठ हॅंब गया है ! हाय ! हमारे सखा ! ऐसा क्या अपराध हमने किया कि जो तुम हमें ऐसे बीहण वनमें छोड़कर चले गये ! ऐसे करुण स्वरते बच्चे तुम्हें पुकार-पुकारकर रो रहे हैं कि बरती फटा चाहती है ! हम सब तुम्हारे अङ्ग थे न ! इन्हें क्या अपने सङ्ग तुम नहीं ले जा सकते थे ! तुम जानते हो, तुम्हारे सिवा दोनों छोकोंमें हमारा कोई सला नहीं है । 'कान्हा' कहता है, तुम्हारे विछोहसे इम सब अनाय हो गये ! आओ, ज्यारे ! एक बार आकर मिल तो जाओ !'

#### • • •

'भक्ति, मुक्ति, ब्रह्मशान तेरा भाइ में जाय ! पहले मेरा भाई मुझे बस्द का दो । ऋदि, सिदि, मोक्ष—सन व्हूँदीपर टॉग दो । पहले मेरा भाई मुझे जस्द ला दो । मत ले जाओ अपने नैकुण्डको । पहले मेरा भाई मुझे जस्द ला दो, तुकाभाई कहता है, पाण्डुरङ्ग ! सावधान ! कहीं ऐसान हो कि तेरे सिर इत्या लगे !

# ४ सदेह वैकुण्ठ-गमन

तुकाराम जो सदेह वैकुण्ठको चल्ने गये इससे आधुनिक विद्वानींके दिमाग चकरा गये हैं, चर्चाका चरला चलाकर अपना-अपना विचार मी प्रकट कर रहे हैं। इन विचारींके लण्डन-मण्डनके फेरमें पड़नेका कोई

प्रयोजन नहीं है। पर बहुतोंने मुझसे यह प्रश्न किया है कि 'तुकाराम सद्यारीर वैकण्ठको कैसे चले गये !' इस प्रश्नका उत्तर भला मैं नया दे सकता हूँ १ ऐसा तो है नहीं कि मैं वैकण्ठसे चला आ रहा हूँ और यहाँ आकर अपने 'मुमुक्ष' पत्रके कार्यालयमें बैठकर यह चरित्र लिख रहा हैं! में बैकण्ठका आँखों देखा हाल भला कैसे बता सकता है ! प्रत्यक्षप्रमाण जहाँ न हो वहाँ शब्द-प्रमाण माना जाता है, सो इस प्रसङ्गमें भरपूर है और वही में पेश कर सकता हूँ ! और अधिक-से-अधिक, तुकारामजीके सदेह बैकण्ड-गमनके विषयमें यही कह सकता हैं कि इस अद्भत घटनापर मेरा पर्ण विश्वास है । यह जमाना आधिभौतिक शास्त्रोंके प्रचारका है अर्थात इन चर्मचक्षओंसे जो दिखायी दे उसीको मानने, हत्य सृष्टिसे परेकी अहत्य शक्तियोंका अस्तित्व अस्तीकार करने, शब्द-प्रमाणको उडा देने और पनमानी बातोंको लिख मारनेका जमाना है । सामान्य विद्वानोंकी ऐसी ही प्रवृत्ति है । ऐसे समयमें जब श्रद्धाकी सुध ही नहीं है, धर्मकी धारणा-शक्तिका सहारा ही छटा सा जा रहा है तब तुकारामजीके संदह वैकण्ठ गमनकी-सी विलक्षण बातें बुद्धिको जैंचा देना असम्भन ही है। और मेरी तो इतनी योग्यता भी नहीं कि इस विश्यमें अपने अनुभवकी कोई बात कह सकँ। भगवानुकी दयारे योड़ा-सा सत्सङ्ग-लाभ इस जीवनमें हो गया और मंत-समागममें कई ऐसी बातें देखनेमें आयीं जिनतक आधिमौतिक विशानकी पहुँच नहीं है । ऐमी बातें मैंने देखी हैं, बहुतोंने देखी होंगी । कृमि-कीटसे लेकर मनुष्य-देइतक कुछ किञ्चिज्ज्ञता हमलोगांको प्राप्त हुई है पर ऐसा कोई ज्ञान इमें नहीं प्राप्त हुआ है, न कोई ऐसा प्रमाण हमारे पास है जिससे इस यह कह सकें कि मनुष्ययोनिते परे देव-गन्धर्वादि लोक हैं ही नहीं। मनः बुद्धिः अन्तरात्माका कौन-सा निश्चित ज्ञान इमें मिल गया है ! देहके विषयमें भी इमारा ज्ञान कितना है ! ख़प्तसुष्टिकी पहेली तो अभीतक समझी ही नहीं गयी ! जागृतिका किञ्चिण्हानः स्वप्नसृष्टिका कुछ नहीं-सा

शान और उसके परे शन्य शान-यही तो हमारे शानकी पूँजी है। इतने-से ज्ञान यानी लगभग पूर्ण अज्ञानके बलपर इस अध्यातमयोग तथा साधु-संतोंकी सब बातोंको झूठ कह देनेका दुस्साइस कर तो यह केवल भारतमस्तीति वक्तत्यम' के सिवा और कछ नहीं हो सकता ! यह केवल बबानतराशी है । ऐसे अनिधकारी विद्वान कहानेवालोंको अधिकारी अनुभवी पुरुष 'फाल्गुने बालका इव' समझकर ही चुप रहते हैं। यूरोप और अमेरिकामें मनोविज्ञान तथा अन्य गृढ विज्ञानोंकी खोज नवीन रीतिसे आजकल करनेका प्रयत हो रहा है। अध्यात्मज्ञानका यह केवल श्रीगणेश-सा कता जा सकता है। भारतवर्ष देश अध्यात्मशानकी खानि है। न जाने कितनी जाताब्दियोंसे यहाँ इस गढ ज्ञान-विज्ञानका अध्ययन-अध्यापन ही क्यों, अनुभव और आनन्द छाया हुआ है ! कितने प्रत्यश्चदर्शी महात्मा हो गये हैं, उसकी कोई गणना नहीं ! तुकारामजी इसी देहमें, इसी देहके बाव, कैसे वैकुण्ठको प्राप्त हुए; वैकुण्ठ क्या है और कहाँ है। वहाँ कोई देशे पहुँचता है, इत्यादि बातोंका ज्ञान वैसे ही स्वानुभवसम्पन्न पुरुष बता सकते हैं कि जिनकी तुकारामजीकी-सी पहुँच हो । गणितकी पहेलियाँ गणितक ही समझ सकता है। मोट दोनेवाला बेचारा उन्हें क्या समझे ? वह यदि बोट दोनेको ही गणितका सम्पूर्ण ज्ञान मान ले और गणितशास्त्रमें अपनी टाँग अडावे तो उसे इम जो कुछ कह सकते हैं वही उन विद्वानोंको भी **ब्हा** जायगा जो आधिभौतिक व्यापारकी कुछ बाह्य जीवनोपयोगी व्यवहार**की** बातोंका शान दोते फिरते हैं । पर भीतरी अध्यात्मका जिन्हें कोई पता नहीं ! तकारामजीने भक्तियोगका पर पार देखा। उत्कट भक्तियोगसे खिचकर आह महासिद्धियाँ उनके द्वारपर आकर हाथ जोडे खडी रहती थीं । विण्डमें पिण्डका पिण्डा' पारकर अर्थात् शरीरका पार्थिव अंश आपर्मे। आपका तेजमें, तेजका वायमें, वायका आकाशमें, इस प्रकार पालागीतिक केटका लब करके वह वैकुण्डस्वरूप हुए । कई शाताओंका यही कथन है।

गुष्ठावराव महाराज कहा करते ये कि देहके साथ बैकुण्ठ जाया जा सकता है। शब्द-प्रमाणको देखते हुए रामेश्वर मटका वचन है और अन्य अनेक संतों और कवियोंके वचन हैं) सबका यही अभिप्राय है कि तुकाराम सदेह बैकुण्ठ गये।

रामेश्वर भट्ट कहते हैं— 'पहले जो बहे-बहे कवीश्वर हुए उन सबसे पूछा कि आपके कलेवर कीन ले गया ! सबसे पूछकर बह विमानमें बैठ चले गये।' निलोबारायने 'मानवदेहको लिये निजवाम चले' इस आध्यकी आरतीमें कहा है कि 'श्रीतुकारामके योगकी यही सिद्धि यी कि वह काया-सित मुक्त हुए।' कचेश्वरकी उक्ति है कि 'श्रीतुकारामने संतोंमें जो बड़ी कीर्ति पायी वह यही है कि उन्होंने इस देहको भी सायुज्य गति दी।' मक्तमझरिमालाकार भी यही कहते हैं कि 'तुकारामने इस जढ़ देहको विमानपर बैठाया।' रज्जनाय स्वामीका एक बड़ा मजेदार पद इस प्रसङ्गपर है जिसका आध्य इस प्रकार है—

न्तरदेह लिये विणक् जो वहाँ पहुँचा, वह वाणी पुनो। घटको फोइकर जनकादिने मिटी अनुभव की; यह तुका वैता नहीं है, हतने घटको खकर चित्रमें उसे घारण कर लिया। औरोने दूषको छोइकर पानी पीया, यह तुका वैता नहीं है, हतने दूषको खकर उसका मन्सन चाला। औरोने कोऽहम्' का छिलका निकालकर 'सोऽहम्' का रस पान किया; यह तुका वैता नहीं है, यह कोऽहम्' को विना छीले ही लांकर पचा गया। औरोने इस मिश्रपुटमेंसे जइको केंक दिया; यह तुका वैता नहीं है। इसने पारससे छोहेको भी सोना बना लिया। जइनुद्धि 'अहम्' वाले इस देहको निजलकरपमें दो ले गया, निज रंगमें इसका रंग देखनेका ही औरंगने निजय किया। अस्तु, इस वाणीका अब सार ममें कहता हूँ कि बोगियोंका जनक स्था है ?—जगत्को दिलायी देना। और मरण स्था है ?—

जगत्से अदृश्य हो जाना । व्यक्ताव्यक्त होनेके ये अघटित धर्म योगियोंके अपने रंग हैं।

मेरे विद्यालयीन गुद और विख्यात संस्कृतश्च पण्डित गोपाल राव नन्दरगीकर द्यालीजीने सद्यरीर स्वर्ग सिभारनेके चार-पाँच दृष्टान्त बास्मीिक-रामायणसे ढूँट्कर दिये हैं । उन्हें मैं पाठकींके आगे रखता हूँ—

( १ ) कोशिककी बहिन सत्यवती इस शरीरके साथ ही स्वर्ग सिधारी । सञ्चरीरा गता स्वर्ग अर्तारमजुवर्तिनी ।

(बाछ० ३४।८)

(२) वालकाण्ड ५७—६० में त्रिशंकुकी समग्र कथा पाठक देखें, त्रिशंकुके चित्तमें यह तीत्र लालता लगी कि एक महायश करके सदेह स्वर्गको जायेँ-गच्छेगं स्वद्यशिण देवतानां परां गतिम्।'(५७।१२) पर विषष्ठने हसका विरोध किया और यह शाप दिया कि तुम चाण्डाख्लको प्राप्त होगे, त्रिशंकु चाण्डाल हुआ। तव वह विस्वामित्रकी द्यरणमें गया। विस्वामित्रने उसे यह वरदान दिया कि-

अनेन सह रूपेण सशरोरी गमिष्यसि॥ (५९।४)

और यज्ञ रचनेके लिये ब्राह्मणोंको बुलाकर विश्वामित्रने उनसे कहा—

> स्वेनानेन शरीरेण देवछोकजिनीषया। यथायं स्वशरीरेण देवछोकं गमिष्यति ॥ तथा प्रवर्त्यंतां यज्ञो मवजिञ्च मया सह।

> > (8018-8)

'इस-आप मिलकर ऐसा यह रचें जिससे यह राजा इसी हारीरसे स्वर्गको चला जाय।' यह आरम्भ हुआ । देवताओंको इविर्माग देनेका जब समय आवा तब विश्वामित्रने उनका आवाहन किया पर देवता नहीं आये, तब विश्वामित्रका कोष भड़का और उन्होंने कहा—

> स्वार्जितं किश्चिद्ध्यस्ति मया हि तपसः फक्ष्म् ॥ राजंस्यं तेजसा तस्य सशरीरो दिवं वजः । उक्तवाक्ये मुनौ तस्मिन् सशरीरो नरेश्वरः ॥ दिवं जगाम काकस्थ्य मनीनो पत्रयतो तदा ।

> > ( \$0 | 24-28 )

भौने जो कुछ तपका फल स्वयं अर्जन किया है, हे राजन्! उसके तेजसे तुम सद्यारीर स्वर्गको जाओ ।' मुनिके इस वचनके प्रतापसे वह राजा सब मुनियोंके देखते हुए सद्यारीर दिव्यलोकको चला गया।

- (३) अयोध्याकाण्ड सर्ग ११० में महर्षि वसिष्ठने श्रीरामचन्द्रजीले रघुकुल्के पूर्व पुरुषोंकी नामावली निवेदन की है। उसमें राजा त्रिशंकुके सम्बन्धमें यही कहा है कि 'स सरयवचनाद्दीरः सद्यारीरे दिवं गतः।' अर्थात् वह वीर पुरुष सत्य वचनके द्वारा सद्यारीर दिव्यलोकको प्राप्त हुआ।
- (४) वन-वन घूमते हुए एक बार एक वनमें आनेपर सुग्रीव श्रीरामचन्द्रजीते उस वनका इतिहास कहते हुए बतलाते हैं— अन्न ससजना नाम सुनयः शंसितवताः । ससैवासक्रभःशीर्षां नियतं जकशायिनः ॥ ससरात्रे कृताहारा वायुनाचळवासिनः । दिवं वर्षशसैर्याताः ससभिः सक्छेवराः॥ (किष्कत्या॰ ११ । १८-१९)
  - (५) अदस्यं सर्वमतुजैः सशारीरं महावस्म् । प्रमृद्धाः स्थ्यमणं शक्तविद्यदिनं संविवेश ह ॥ (उत्तरः १०६।१७)

(६) खयं श्रीरामचन्द्र अपने शरीर तया भ्राताओंखहित वैष्णवतेजमें प्रवेश कर गये—

> विवेश वैष्णवं तेजः सशरीरः सहातुजः॥ (उत्तर०११०।१२)

महाभारत (स्वर्गारोहण पर्व अ०३। ४१-४२) में यह वर्णन है कि धर्मराज युधिष्ठिरने मानव-देह त्याग कर दिव्य वपु चारण किया और देवताओं के साथ दिव्य चामको गये—

> गङ्गां देवनदीं पुण्यां पावनीमृषिसंस्तुतास् । अवगाद्यः ततो राजा तत्तुं तत्याज मानुषीम् ॥ ततो दिव्यवपुर्भूत्वा धर्मराजो सुधिष्ठिरः ।

तुकाराम महाराज सद्यरिर वैकुण्टको गये और कीर्तन करते-करते वह अदृश्य हो गये, यह घटना अपूर्व तो है ही, पर ह्वी प्रकारको गिंत और भी कुछ महात्माओंने पायी है । मुकाबाई ह्वी प्रकारके देखते-देखते ही गुप्त हो गयीं । कवीरसाहबके विषयमें भी ऐसी ही बात कही जाती है । कवीरसाहबने १०१ वर्षकी आयुर्ने एक दिन अपने धिप्योंने गुष्ठाबके फूळोंकी तेज तैयार करनेको कहा । तेज तैयार हुई, कवीरसाहब उत्तपर एक दुशाळा ओदकर लेट गये । कुछ समय बाद धिप्योंने दुशाळा उठाकर देखा कवीरसाहब तो नहीं हैं । वहींने वह गुप्त हो गये । यह घटना अनेक हिन्दू और मुसळमान लेखकोंने ऑलों देखी कहकर लिख रखी है । ( अहवयर बुळेटिन मार्च १९१६ ) तिख सम्प्रदायके संस्थापक गुरु नानकका भी अन्त हमी प्रकार हुआ । वयस्के ७० वें वर्ष उनकी हह्यात्रा समाप्त हुई । उनका अन्त्य-संस्कार हिन्दू-धर्मकी विधिने किया जाय या इस्लामके अनुसार, यह सगड़ा उनके धिप्योंमें किंद्र गया । यही विवाद चळ रहा या जब एक धिष्य- है उनके द्वा धरीरपरने न्यों चहर उठावी त्यों ही वह धरीर गावत हो

गया, इससे दहन-दफ्तका झगड़ा भी मिटा। (एनीनेसण्टकृत वि रिकी क्षेत्र प्रान्तेस इस हाण्डयां) द्राविद-देशके संत तिरुपल (अस्तर) और शैव साधु माणिक्यके विषयमें ऐसी ही सशरीर हरिस्वरूप हो लेनेकी क्याएँ उस ओर प्रसिद्ध हैं। ईसाइयोंके घर्मशास्त्र बाइवरूमें व्येषितोंके कृत्यं प्रकरणमें इसी प्रकारका वर्णन है। सब साधु-संत, रामायण, महामारत-जैसे प्रन्य, काल्चिदास-से कवीश्वर (युवंश सर्ग १५) और अन्य धर्मप्रन्य भी एकमत होकर धर्वद वैकुण्ड-गमन करने और कीर्तन करते-करते अदस्य हो जानें की घटनाकी सत्यता प्रमाणित कर रहे हैं। फिर भी इस सत्कया-प्रसङ्घपर जिनका विश्वास और आदर' के साथ धान्त चित्रसे अध्ययन कर अभगोंका विश्वास और आदर' के साथ धान्त चित्रसे अध्ययन कर और महाराजने भगवत्रसाद लाम करनेका जो खानुभूत साधन-मार्ग उन्हीं अभगोंमें बताया है उसपर चलें। यही प्रार्थना करके—

### **'श्रीतुकाराम महाराजकी जय'**

—के घोषमें उनके इस चरित्रप्रत्यको पूर्णकरते हैं और यह नव बाक्पुष्प श्रीपाण्डुरङ्ग भगवानके चरणोंमें समर्पित कर पाठकोंसे विदा केते हैं।

इति

"ॐ तत् सत् श्रीकृष्णार्पणमस्तु"





# सचित्र, संक्षिप्त भक्त-चरित-मालाकी पुस्तकें

( सम्पादक--श्रीहनुमानप्रसादजी पोहार )

| भक्त बालक-पृष्ठ ७२, सचित्र, इसमें गोविन्द, मोइन, घना,          |
|----------------------------------------------------------------|
| चन्द्रहास और सुधन्वाकी कथाएँ हैं। मूल्य '''।-)                 |
| भक्त नारी-पृष्ठ ६८, एक तिरंगा तथा पाँच सादे चित्र, इसमें शबरी, |
| मीराबाई, करमैतीबाई, जनाबाई और रवियाकी कथाएँ हैं। मूस्य ।-)     |
| भक्त-पञ्चरत्न-पृष्ठ ८८, एक तिरंगा तथा एक सादा चित्र, इसमें     |
| रघुनाय, दामोदर, गोपाल, शान्तोबा और नीलाम्बरदा <del>एकी</del>   |
| कयाएँ हैं। मृस्य ।-)                                           |
| भावर्श भक्त-पृष्ठ ९६, एक रंगीन तथा ग्यारह सादे चित्र,          |
| इसमें शिवि, रन्तिदेव, अम्बरीष, भीष्म, अर्जुन, सुदामा और        |
| चिककिक कथाएँ हैं। मूस्य ।-)                                    |
| भक्त-चिन्द्रका-पृष्ठ ८८, एक तिरंगा चित्र, इसमें साध्वी सल्बाई, |
| महाभागवत श्रीज्योतिपन्त, भक्तवर विद्वलदासजी, दीनवन्धुदास,      |
| भक्त नारायणदास और बन्धु महान्तिकी सुन्दर गाथाएँ हैं। मूल्य ।-) |
| मक-सप्तरत्न-पृष्ठ ८६, सचित्र, इसमें दामाजी पन्त, मणिदास        |
| माली, कूबा कुम्हार, परमेष्ठी दर्जी, रघु केवट, रामदास चमार      |
| और बालवेगकी कथाएँ हैं। मूल्य ।-)                               |
| मक-कुसुम-पृष्ठ ८४, सचित्र, इसमें जगनायदास, हिम्मतदास,          |
| बालीग्रामदास, दक्षिणी तुलसीदास, गोविन्ददास और                  |
| इरिनारायणकी कथाएँ हैं । मूल्य · · · ।-)                        |
| मेमी भक्त-पृष्ठ ८८, एक तिरंगा चित्र, इसमें बिल्वमङ्गल, जयदेव,  |
| रूप-सनातन, इरिदास और रघुनाथदातकी क्याएँ हैं। मूक्य · · ।-)     |

| <b>श्राचीन भक्त-</b> पृष्ठ १५२, चार बहुरंगे चित्र, इसमें मार्कण्डेय, महर्षि |
|-----------------------------------------------------------------------------|
| अगस्त्य और राजा शङ्क, कण्डु, उतङ्क, आरण्यक, पुण्डरीक,                       |
| चोलराज और विष्णुदास, देवमाली, भद्रतनु, रक्तग्रीव, राज्य                     |
| सुरय, दो मित्र भक्त, चित्रकेतु, दृत्रासुर एवं तुलाघार शूद्रकी               |
| कथाएँ हैं। मूस्य · · · · ।۱)                                                |
| <b>अक्त-सौरअ</b> −पृष्ठ ११•, एक तिरंगा चित्र, इसमें श्रीव्यासदासजी,         |
| मामा श्रीप्रयागदासजी, शङ्कर पण्डित, प्रतापराय और गिरवरकी                    |
| कथाएँ हैं। मूस्य · · · · ।-)                                                |
| भक्त-सरोज-पृष्ठ१ ०४,एक तिरंगा चित्र,इसमें गङ्गाधरदास,श्रीनिवास              |
| आचार्य, भीघर, गदाधर भट्ट, लोकनाथ, लोचनदास, मुरारिदास,                       |
| हरिदास, भुवनसिंह चौहान और अङ्गदसिंहकी कथाएँ हैं। मूस्य 🕒                    |
| भक्त-सुमन-पृष्ठ ११२, दो तिरंगे तथा दो सादे चित्र, इसमें विष्णु-             |
| चित्त, विशोबा सराफ्र, नामदेव, राँका-बाँका, धनुर्दास, पुरन्दरदास,            |
| गणेशनाय, जोग परमानन्द, मनकोजी बोघला और सदन                                  |
| कसाईकी कथाएँ हैं। मूल्य 📂)                                                  |
| भक्त-सुधाकर-पृष्ठ १००, भक्त रामचन्द्र, लालाजी, गोवर्धन,                     |
| रामहरि, डाकू भगत आदिकी १२ कथाएँ हैं, चित्र १२, मूल्य … ॥)                   |
| भक्त-महिलारत्न-पृष्ठ १००, रानी रतावती, हरदेवी, निर्मेखा,                    |
| बीबावती, सरस्वती आदिकी ९ कथाएँ हैं, चित्र ७, मृह्य · · ।🎓)                  |
| भक्त-दियाकर-पृष्ठ १००, भक्त सुन्नत, वैश्वानर, पद्मनाम, किरात                |
| और नन्दी वैश्य आदिकी ८ कथाएँ हैं, चित्र ८, मृत्य 😬 🗈                        |
| भक्त-रत्नाकर-पृष्ठ १००, भक्त माघवदासजी, भक्त विमलतीर्य, महेश-               |
| मण्डल, मङ्गलदास आदिकी १४ कथाएँ हैं, चित्र ८, मृत्य 🕪)                       |
| ये बृदे-वासक, स्त्री-पुरुप-सबके पढ़ने योग्य, बड़ी सुन्द्र और                |
| शिक्षाप्रद पुरुष हैं । एक-एक प्रति अवस्य पास रखने योग्य है ।                |
|                                                                             |

पता-गीताप्रेस, पो॰ गीताप्रेस ( गोरखपुर )

# श्रीजयदयालजी गोयन्दकाकी कुछ पुस्तकें-

| १-श्रीमद्भगवद्गी                                      | ता-तत्त्वविवेचनी नामक हिं        | दी-टीकासहितः          |  |  |
|-------------------------------------------------------|----------------------------------|-----------------------|--|--|
| पृष्ठ ६                                               | ८४, रंगीन चित्र ४, कपहेकी जि     | <b>ब्द, मूल्य ४</b> ) |  |  |
| २-तत्त्व-चिन्ताम                                      | णि-(भाग १) पृष्ठ ३५२, मू०        | ॥≈) सजिल्द १)         |  |  |
| ₹- ,, ,,                                              | (भाग२) प्रष्ठ ५९२, मु०           | ।।।≈) सजिल्द १।)      |  |  |
| ¥- ,, ,,                                              | (भाग ३) प्रष्ठ ४२४, मु॰          | ॥∌) सजिल्द १−)        |  |  |
| <i>५-</i> ,, ,,                                       | (भाग ४) प्रदू ५२८, मु०           | ।।।-) सजिल्द १⊅)      |  |  |
| ξ- ,, ,,                                              | (भाग ५) प्रश्न ४९६, मृ०          | ।।।−) सजिल्द १७)      |  |  |
| v- ,, ,,                                              | (भाग ६) प्रष्ठ ४५६, मू०          | १) सजिल्द <i>१।=)</i> |  |  |
| د- ب <sub>ا</sub>                                     | (भाग ७) पृष्ठ ५३०, मू०           | १०) सजिल्द १॥)        |  |  |
| 9- ,, ,,                                              | (भाग ४) छोटे आकारका              | संस्करणः              |  |  |
|                                                       | सचित्र, पृष्ठ ६८४, मू            | o ।=) सजिस्द  ।।=)    |  |  |
| ्रामामाने क                                           | छ आदर्श पात्र—पृष्ठ १६८, मूर     |                       |  |  |
| • —रामायगया कु                                        | ली–(भाग१) ५१ पत्रींका संग        | पह, मूल्य ।)          |  |  |
|                                                       |                                  | मृत्य ।)              |  |  |
| १२- ,,                                                | (भाग२)८० ′′                      | ~ :                   |  |  |
| ₹— "                                                  | (भाग३)७२ ः                       | मूल्य ॥)              |  |  |
| Y- ,,                                                 | (भाग४) ९१ 🕠                      | मूल्य ॥)              |  |  |
| ५-महाभारतके व                                         | <b>हुछ आदर्श पात्रपृष्ठ</b> १२६, | मूल्य ।)              |  |  |
| ६-आदर्श नारी सुशीला—सचित्र, पृष्ठ ५६, मूस्य 🕨)        |                                  |                       |  |  |
| ७-आदर्श भ्रातु-प्रेम-सचित्र, पृष्ठ १०४, मूल्य 👂       |                                  |                       |  |  |
| ८—गीता-निबन्धावली—पृष्ठ ८०, मूल्य =)॥                 |                                  |                       |  |  |
| ९-नवधा भक्ति-सचित्र, पृष्ठ ६०, मूल्य =)               |                                  |                       |  |  |
| o—घाल-शिक्षा—सचित्र, पृष्ठ ६४,                        |                                  |                       |  |  |
| १-श्रीमरतजीमें नवधा भक्ति—सचित्र, पृष्ठ ४८, मूल्य =)  |                                  |                       |  |  |
| २—नारीधर्म—सचित्र, पृष्ठ ४८, मूल्य -)॥                |                                  |                       |  |  |
| <sup>पता</sup> — गीताप्रेस, पो० गीताप्रेस ( गोरखपुर ) |                                  |                       |  |  |

### भीहरिः

# कविता और भजनोंकी पुस्तकें

| १-विनय-पत्रिका-सानुवाद, पृष्ठ ४७२, <b>धुनहरा</b><br>चित्र १, मृत्य अजिल्द १), सजिल्द ···· १।=) |   |
|------------------------------------------------------------------------------------------------|---|
| 147 () 464 91464 ()) (1914 (1)                                                                 |   |
| २—गीतावली सानुवाद, पृष्ठ ४४४, मूल्य १), सजिल्द १।=)                                            |   |
| ३-कवितावली-सानुवाद, सचित्र, पृष्ठ २२४, मूल्य ॥-)                                               |   |
| ४-दोहावली-सानुवाद, सचित्र, पृष्ठ १९६, मूल्य ॥)                                                 |   |
| ५-मक्त-भारती-सचित्र, पृष्ठ १२०, मूल्य ःः। ।≋)                                                  |   |
| ६—मनन-माला-पृष्ठ ५६, मूल्य =)॥                                                                 |   |
| ^                                                                                              |   |
| • • • • • •                                                                                    |   |
| ८- <b>वैराग्य-संदीपनी</b> -सटीक, सचित्र, पृष्ठ २४, मृल्य 😑                                     | ì |
| ९-मजन-संग्रह भाग १-५४ १८०, मूल्य ··· 🕬                                                         |   |
| १०- ,, ,, २-पृष्ठ १६८, मूल्य =)                                                                |   |
|                                                                                                |   |
| , , , , , , , , , , , , , , , , , , , ,                                                        |   |
| 11 11 0 20 170, 47                                                                             |   |
| १३- ",, ५-पृष्ट १४०, मूल्य … =)                                                                |   |
| १४-हनुमानबाहुक-पृष्ठ ४०, मूल्य /)॥                                                             |   |
| १५-विनय-पत्रिकाके बीस पद-पृष्ठ २४, सार्थ, मूल्य /                                              |   |
| १६-ह्रेरामभजन-२ माळा, मूल्य )॥।                                                                | 1 |
| १७ सीतारामभजन-पृष्ट ६४, मूल्य )॥                                                               |   |
| १८-विनय-पत्रिकाके पंदह पद-सार्थ, मृत्य )॥                                                      | 1 |
| १९-श्रीहरिसंकीर्तनधुन-पृष्ठ ८, मूल्य " )।                                                      | ١ |
| २०-गजलगीता-पृष्ठ ८, मूल्य आधा पैसा                                                             |   |
| पता—गीताप्रेस. पो० गीताप्रेस ( गोरखपर )                                                        |   |
|                                                                                                |   |

### लाल बहादुर शास्त्री राष्ट्रीय प्रशासन अकादमी, पुस्तकालय Lal Bahadur Shastri National Academy of Administration Library

### MUSSOORIE

अवाप्ति मं o Acc. No.....

कृपया इस पुस्तक को निम्नलिखित दिनौंक या उससे पहले वापस कर दें।

Please return this book on or before the date last stamped below.

| दिनांक<br>Date | उधारकर्ता<br>की संख्या<br>Borrower's<br>No. | दिनांक<br>Date | उधारकर्ता<br>की संख्या<br>Borrower's<br>No. |
|----------------|---------------------------------------------|----------------|---------------------------------------------|
|                |                                             |                |                                             |
|                | -                                           |                |                                             |
|                |                                             |                |                                             |
|                |                                             |                |                                             |
|                |                                             |                |                                             |
|                |                                             |                |                                             |

### H 294.52 | BRARY 12476

### National Academy of Administration

# MUSSOORIE

# Accession No. 121185

- Books are issued for 15 days only but mey have to be receiled earlier if urgently required.
- An over-due charge of 25 Paise per day per volume will be charged.
- Books may be renewed on request, at the discretion of the Librarien.
- 4. Periodicals, Rare and Reference books may not be issued and mey be consulted only in the Library.
- 5. Books lost, defeced or injured in any way shell have to be replaced or its double price shell be peld by the borrower.

Help to keep this book fresh, clean & moving